
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 4

Artikel: Hölderlins Mysterien

Autor: Kerényi, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hölderlins Mysterien
Von Karl Kerényi

Hölderlin führt uns in seinem Hyperion zum Ziel eines

hohen Mysteriums hin. Die Bewusstheit, mit der el

dies tut, erinnert an diejenige Piatons in der Diotima-Rede

des Symposion. Nicht umsonst trägt die Heldin Hölderlins
denseloen Namen, wie die Priesterin aus Mantineia. Ein neues

Mysterium hier wie dort: nur ist das Neue, auf das Hölderlin
weist, etwas Uraltes, das pian wiederzugewinnen hat. „Mir is*

nichts lieber, als was so alt ist, wie die Welt'' — hiess es

in einer früheren Vorrede zum Hyperion. Die Lage beider

Werke — des Hyperion und des Symposion — in der unmib
telbaren Nähe wirklicher Mysterien ist die gleiche: nur die

Richtung ist bei Hölderlin die entgegengesetzte.
Jene Diotima, von der Sokrates eine Offenbarung über Wie"

dergeburt durch Liebe in Schönheit erhalten haben soll»

kommt aus der Sphäre von Mysterien, die in doppeltem Sinne

wirklich sind: historisch wirklich als tatsächlich bestehende

Kulte im Altertum und zeitlos wirklich als immer wieder»

zu jeder Zeit erlebte Geheimnisse des menschlichen Daseins-

Das Lebe- und Sterbewesen „Mensch" erlebt auf seiner Le"

bensbahn, die zugleich Todesneige ist, in seiner individuelle11

Existenz, die an einem allgemeineren Sein teilhat, UnaUS'

sprechliches. In den Göttergestalten und heiligen Begehung#1
antiker Kulte konnte auch jenes Unaussprechliche vergegen^ä1"
tigt werden. Dem Denken muss solches als Paradoxic, ja a^s

unlösbarer Widerspruch — wie eben die Ewigkeit der Sterb'

liehen — erscheinen. Eine naturhafte Mystik, wie diejenige
der Griechen, löst das unmittelbar erlebte Paradoxe noch he'

vor es bewusst geworden ist. Piaton führte die Linie solche1"

naturhaft-mystischen Erlebnisse, die Mysterien des gross#1
Daimon Eros, durch die Offenbarung der Diotima in ein he

wusstes, um die Widersprüche wissendes geistiges Sein hü1

über.2)
Try,

*) Eine längere Fassung dieser Bemerkungen bildet das Nachwort zur
perion-Ausgabe des Rhein-Verlages, Zürich.

e
2) Näheres darüber beim Verf.: Der grosse Daimon des Symposion (AI

Vigiliae XIII), Amsterdam-Leipzig 1942.

240



Bei Hölderlin ist die Richtung durch die neue Zeit
benimmt. Der Dichter des Hyperion kommt von einem all-
zubewussten, über jene Widersprüche philosophierenden
Zuband her, von einer durch Kant und Fichte beherrschten
Feistigkeit, die nicht mehr wie die platonische in naturhaf-
ten Urgründen verwurzelt ist, sondern der zu einer solchen
Verwurzelung wieder verholten werden soll. Der tübinger
Stubengenosse Hegels und Schellings wählt dazu seinen eigenen
^eg: den Weg des Hyperion. Wiederverwurzelung des nur
Sedachten Mysteriums in das unmittelbare Erlebnis der Na-
ür: das ist Hölderlins Richtung.

Das Wort „Mysterium" gilt ihm, der Auffassung seiner
eit entsprechend, für etwas Gedachtes. Die Weisen erzäh-

ei1 uns „schröckend-reizende Mysterien". „Ich spreche Myste-
rietl> aber sie sind" — sagt Hyperion selbst, als er seine
Srosse Lehre von der Göttlichkeit des Menschen vorträgt.

Alabanda zu ihm: „Jeder hat seine Mysterien, lieber
yperion, seine geheimem Gedanken"... In einem früheren
ustand des Hyperionromans, im Thalia-Fragment, wird das
leh nach dem der Leser mitgerissen, die höchste Weihe, zu
eren Erleben er vorbereitet werden soll, rein gedanklich ge-
SsU „Umsonst hab ich mein Vaterland verlassen und Wahr-
ei* gesucht." Es wird hier auch ganz klar gesagt, auf

'Vas für eine hohe Art von Wahrheit Hyperion Anspruch er-

^
• „Was mir nicht Alles und ewig Alles ist, ist mir

'chts". Diese Worte muss man verstehen, wenn man zur

^
zten und endgültigen Fassung des Romans, zur Lösung der
0 gestellten Aufgabe, die richtige Einstellung gewinnen

' '• Was bedeutet die „Wahrheit", die „Alles und ewig Alles"
lot f

^'e ist „das Eine, das uns Ruhe gibt" — so .lauten Hy-
Eeri0«s Worte. Wer dies „ewig Alles" will, der will es sein,
üas

'lan<^e^ s'ch hier nicht um blosses Wissen, sondern um
irçS 'hm einzigen Sinne des Worts", wie dies Hölderlin

einer früheren Vorrede zum Hyperion selbst ausspricht.
das Sein zu wissen, sondern das Sein zu sein, in

Er
'®er Einigkeit", im „Frieden des Friedens" : das ist das
rebenswerte. „Uns mit der Natur zu vereinigen, zu einem

endlichen Ganzen, das ist das Ziel all unseres Strebens"

241



— so liest man in jener Vorrede. Solche Vereinigung wird
nicht bloss gewusst, sondern erlebt. Hölderlin, sagt uns auch

klar, wie durch jene Vereinigung das Sein, das er meint, sich

meldet: „Wir hätten auch keine Ahndung von jenem unendlichen

Frieden, von jenem Sein, im einzigen Sinne des Worts, wir
strebten gar nicht, die Natur mit uns zu vereinigen, wir
dächten und handelten nicht, es wäre überhaupt gar nichts,

wenn nicht durch jene unendliche Vereinigung jenes Sein im

einzigen Sinne des Worts vorhanden wäre. Es ist vorhanden

-— als Schönheit".
Das Sein, welches das Sein von Allem und Jedem ist, wird

als Schönheit zum Erlebnis des Einzelnen. Das ist das grosse

Geheimnis, von dem Hyperion im Thalia-Fragment sagt, es

müsse heraus. Keine bloss gedachte oder nur geschaute, keine

theoretische Lösung ist das. Und am wenigstens ist es eine

ästhetische, sich mit einer Beziehung zum Schönen begnü*

gende Lösung. Das Schöne ist im Sinne des Hyperion nicht

bloss zu betrachten und nur so zu gemessen, sondern zu sein-

Wie ist man es aber? Eine Frage, die nicht dahin verböget1

werden darf: wie schafft man die eigene Schönheit? Denn

man schafft auch das eigene Sein nicht. Ist im Lebendigen
etwas Unzerstörbares, eine Seele da, so ist diese Seele und

die Schönheit dasselbe. Man hat es zu finden, nicht durch

Philosophieren, sondern durch Entfalten des eigenen Lebens-

Zu solchem Sichentfalten ins Sein hinein gibt es keine prak'
tische Anleitung, sondern nur Wegweiser: Symbole, welche

die Aussicht nach dem Ziel eröffnen und zugleich Möglich'
keiten des Dahingejangens sind. Der Leser des Hyperion hat

deren drei mitzuerleben: das Kind, die Pflanze und die Sonne-

Drei Seinsformen, deren Mysterium es ist, dass sie für das

Einzelwesen, das sie eingeht, fast oder ganz schon das all

gemeine Sein: das Schönsein und Gottsein bedeuten.
Mit den ersten beiden veranschaulicht Hyperion im Thal'3

Fragment auch den Zustannd vor dem Antreten des WegeS'

der in der endgültigen Fassung des Romans zum hohen Zie^
führt: „Ich bin wie eine kranke Pflanze, die die Sonne uic

ertragen kann"... „Da sah ich neulich einen Knaben am

liegen. Sorgsam hatte die Mutter, die ihn bewachte, elflÊ

Decke über ihn gebreitet, dass er sanft schlummere im Scha

242



ten, und ihn die Sonne nicht blende. Aber der Knabe wollte
nicht bleiben, und riss die Decke weg, und ich sah, wie era

Ersuchte, das freundliche Licht anzusehn, und immer wieder
Versuchte, bis ihm das Auge schmerzte und er weinend sein
Gesicht zur Erde kehrte. Armer Knabe! dacht ich, andern
ergehts nicht besser" Dem Zustand dieses Kindes und der
kranken Pflanze entspricht die Dämmerung, in der Hyperion
damals noch lebt: „Meinem Herzen ist wohl in dieser
Dämmerung. Ist sie unser Element, diese Dämmerung? Warum kann
lch nicht ruhen darinnen?"

Die drei Symbole erscheinen dann voll entfaltet in der
ätzten Fassung. Das Kind ist ein „göttlich Wesen", der
^Wang des Gesetzes und des Schicksals lastet auf ihm nicht,
111 ihm ist Freiheit allein. Es ist der Natur am nächsten. Und
^venn es auch nicht in die Sonne zu blicken vermag, wie
das mythologische Kind, von dem ein griechischer Roman im
sPäten Altertum erzählte, so spielt ein anderes, hohes Element,
d'e heilige Luft, doch mit dein Kindern am schönsten. Sie ist
Ur Hölderlin „Schwester des Geistes, der feurigmächtig in

uns waltet und lebt". Der Geist ist hier mehr als verwur-
zGt in der Natur: er ist eines der Elemente geworden. Und
We die Kinder, so sind auch die Götter: „Schicksallos, wie

er schlafende Säugling, atmen die Himmlischen". Wer so
a tin et, ist mit Geist erfüllt. Das Kind besitzt das Sein fast
aoch wie die Götter.

Wir dürfen dies Geheimnis des Kindes als eines der „My-i
^ erien" Hölderlins bezeichnen. Ein zweites ist das Mysterium

r Pflanze, die der Erde verwurzelt sich doch der Morgen-
i°nne aufschliesst. Die Blumen spriessein aus der dunklen

ht
UnC* ^a*ur dringt, w*e ein schäumender Springquell,

den Bäumen zur Höhe empor: Erde und Sonne begegnen
ln ihnen. Im Pflanzenglück begannen auch die Menschen,

^nd wuchsen auf und wuchsen, bis sie reiften". Jetzt, sind
gefallene, faule Früchte. Sie sollten wieder den Pflanzen

e'c'hen : );0 heilige Pflanzenwelt" — ruft einmal Hyperion
»Wir streben und sinnen und haben doch dich! wir ringenftiit

j|0r§

ndern, die Hyperion gekannt hat, war Diotima „eine Blume

sterblichen Kräften Schönes zu baun, und es wächst doch
a jr1

ki
,.rg!os neben uns auf!" Das Schönste unter den Menschen-

243



unter den Blumen". Ihr rätselhaftes Hinsterben war auch

nicht nach Menschen-, sondern najch Pflanzenart: es war das

Verwelken einer Blume. Und sie wird zur Pflanze und
dadurch göttlich.

Das grösste der Mysterien aber, das zur Göttlichkeit führt,
ist jenes der Sonne. Man kann und soll nicht nur so sein,

wie die Kinder und Pflanzen, sondern so, wie die Sonne

selbst. „Sei, wie dieser!" — ruft Alabanda und weist auf den

Sonnengott, der in seiner ewigen Jugend, immer zufrieden
und mühelos aufgeht. Die Kinder der Erde leben durch ihn

allein. Es gibt aber auch Söhne der Sonne, „freiere Seelen",

die sie erzieht. Ein Namensbruder der Sonne, des „herrlichen
Hyperion des Himmels", ist der Held des Romans. Die Sonne

ist in ihm. Wenn er liebt, ist der Mensch überhaupt
eine Sonne: allsehend, allverklärend. Unter Diotimas Einfluss
kommt mehr Gleichgewicht in Hyperions Seele und plötzlich
fühlt er seine zerstreuten, schwärmenden Kräfte „all in eine
goldene Mitte versammelt". Er hat Wahrheit gesucht-

Wahr ist aber für Hölderlin die Sonne. Wie Geist und. Luft)

so sind Wahrheit, die „Alles und ewig Alles ist", in der Sonne

draussen und in der eigenen Sonnenhaftigkeit drinnen zugleich,
wie in einem einzigen „goldenen Same nkorn", aus dem

der Baum des Lebens heraufwächst.
Es wäre eine Leichtes Parallelen aus der naturhaften My*

stik, den Kultgebräuchen und der religiösen Literatur aller
Völker anzuführen: wirklich Uraltes, vom Hymnus des Rté"

veda auf Hiranyagarbha, das „goldene Samenkorn", ange'

fangen. Wir sollen aber den Hyperion nicht von aussen her

verstehen, sondern ihn wieder, oder endlich einmal wirklich

haben, wie etwa ein gebildeter Chinese das Taoteking hat-

Und wir wollen uns dessen bewusst werden, was wir Eut"0'

päer in ihm haben: unser intimes, fast geheimes sonne11'
haftes Buch, das uns immer wieder wahr machen wird das

Hölderlinsche „Schicksalswort": „dass eine neue Seligkeit dem

Herzen aufgeht, wenn es aushält und die Mitternacht deS

Grams durchduldet, und dass, wie Nachtigallgesang im
kein, göttlich erst in tiefem Leid das Lebenslied der
uns tönt".

244


	Hölderlins Mysterien

