Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 10 (1942-1943)

Heft: 4

Artikel: Irrwege des Rationalismus

Autor: Ropke, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759883

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 10. Jahrgang August 1942 Heft 4

Irrwege des Rationalismus?
Von Wilhelm Ropke

L

Obwohl jemand, der von Irrwegen des Rationalismus spricht,
_ damit bereits deutlich macht, dass es nach seiner Meinung
Yinen rechten Weg des Vernunftgebrauchs gibt, diirfte es
8ut sein, von vornherein jedes mogliche Missverstindnis im
Keime zu ersticken und so scharf wie nur moglich zu be-
t(}nen, dass es uns nicht einfallen kann, den Menschen zu
e{nem geringeren Gebrauch der Vernunft zu raten. Haitte er
f?lcht diesen ,,Schein des Himmelslichtes”, was bliebe von ihm
f‘brig als ein jammervolles Tier, jammerlicher als alle anderen
M seiner korperlichen Hiilflosigkeit und Ungeschicklichkeit?
~Muss uns der térichte, ja selbstmorderische Gedanke fern
'®gen, uns nach der Dumpfheit des Geistes zu sehnen und
Unsere Zuflucht zum ,,Chthonischen’, , Tellurischen” oder Zoo-
OgiSChen zu nehmen, so miissen wir freilich auf der anderen
fite erkennen, dass die Unvernunft nun gerade in der Regel
:tl_clht darin bestehen wird, dass wir unsere Verstandestitigkeit
félnlegel_l (was uns iiberwach Gewordenen nidmlich so schwer
t wie das Anhalten des Atems), sondern vielmehr darin,
afs wir einen unrechten Gebrauch von der Vernunft machen.
dhrend wir niamlich kaum umbhin konnen, unsere Organe
Chtig 4, gebrauchen, sofern uns nicht das Zentralnervensy-
‘M hineinredet und zu den sogenannten vegetativen Stérungen

Uhrt, liegt es gerade im Wesen der Vernunft, uns freie Hand
2 1ElSsen.
N -
)%fse’ Aufsatz griindet sich auf einen Vortrag, der am 30. Juni
2 auf Einladung der Philosophischen Gesellschaft und der Studen-
ens“Chaft in der Universitit Basel gehalten wurde. Er bietet gewisse
d‘égal‘lzungen zu dem Buche des Verfassers ,Die Gesellschaftskrisis
' Gegenwart” (Erlenbach-Ziirich, 1942).

14

I
8t

201



Gerade heute werden wir am wenigsten geneigt sein zu leug”
nen, dass homo sapiens dank der ihm verliehenen Freiheit MoOg"
lichkeiten besitzt, vor denen wir schaudern und die uns verleiten
konnten, unweisen Philosophen zu folgen und den Menscher
als Raubtier zu bezeichnen, wenn das nicht die Raubtier¢
beleidigen hiesse. Wer einen solchen billigen Vergleich wihlf,
verfehlt in der Tat vollkommen das Wesen des Menschen, das
eben dank der ihm durch den Vernunftsbesitz gewihrten Frei-
heit in keiner Weise und in keinem Augenblick einen auch nuf
bildlichen Vergleich mit dem Wesen selbst der hochstent”
wickelten Tiere gestattet, ihm vielmehr im Guten wie auch
im Bosen — im Ueberanimalischen wie im Unteranimalischen
— einen Sonderbereich zuweist, der nur mit den Kategorien
einer umfassenden Anthropologie begriffen werden kann. Def
Mensch ist weder Raubtier in der Art, dass wir mit dekadentem
Pessimismus an seiner Menschlichkeit verzweifeln miissten odef
mit einem noch schlimmeren dekadenten Brutalismus seine Ut
menschlichkeit verherrlichen diirften, noch Raubtier in der Art,
dass er, wenn er seine Menschlichkeit vergisst, nur auf die
Stufe des Raubtiers zuriickfiele! Die Wahrheit ist eben, dass
der Mensch, so weit er sich als vernunftbegabtes, frei ent”
scheidendes und daher sittlich wollendes Wesen iiber das Ti€f
erhebt, dank diesem selben Wesen auch ebenso tief unter die
Stufe des Tieres sinken kann und, indem er zum Beispiel Kri€g
mit seinesgleichen fiihrt, etwas tut, was wir vergeblich untef
Raubtieren suchen werden. Selbst dann noch bleibt er sein€f
Natur treu, indem er Griinde fiir sein Tun anzugeben sich
bemiiht, indem er die Unverfrorenheit besitzt, sich mit sein€’
zoologischen Natur zu entschuldigen oder gar zu briistel:
kurz seine Vernunft gebraucht, ,um tierischer als jedes Ti€’
zu sein”, wihrend uns als bizarrer Scherz die Vorstellun?
erscheint, dass die Wolfe sich mit einer Theorie ,lupus Jup?
homo” iiber ihre Unzulanglichkeiten hinwegsetzen wollten

Es ist gerade der Irrweg des Rationalismus, sich von einffff1
grenzenlosen Vertrauen in die Vernunft tragen zu lassen, sI€
fiir eine nie irrende Fithrerin zu halten und den tiefen S-i‘“,ﬂ
der biblischen Geschichte vom Siindenfall zu vergessen: erifl®
sicut Deus, scientes bonum et malum. Es ist der Irrwed
an keine Moglichkeit eines Irrweges zu glauben, keine wal”

202



Qungstafeln, Schutzgelander und Wegweiser zu beachten und alle
jene wunderlichen und tiickischen Verschlingungen, Tauschun-
gen, Fallen und Paradoxien zu iibersehen, deren der mensch-
liche Intellekt fihig ist und die ihn schliesslich zur Selbst-
Zerfaserung, zum Antiintellektualismus, Antihumanismus und
Irrationalismus fithren kénnen: zum Verrat am Menschen. Es
Scheint sehr wunderlich, aber wer iiber diese Zusammenhinge
®inmal nachgedacht hat, kann kaum noch daran zweifeln, dass
?S eine bestimmte Art des falschen Vernunftgebrauchs gewesen
Ist, dic mit einem kleinen und unschuldig scheinenden Beitrag
bier, mit kolossalem Missbrauch dort das Denken der Menschen
In den letzten hundert Jahren in einem unmerklichen Prozess
Schliesslich dahin geleitet hat, dass sie dann so handelten
und dje Verantwortlichen so handeln liessen, wie es dem
heUtigen beklagenswerten Zustande der Welt entspricht. Und
die letzte und tiefste Stufe auf diesem Wege des Missbrauchs
der Vernunft, zu dem die Menschen grenzenloser Optimismus
Und ahnungsloses Vertrauen in die Vernunft verleitet haben,
ISt es dann, an den Moglichkeiten der Vernunft véllig zu
Verzweifeln und sich mit letzter rationalistischer Ausgeklii-
geltheit zur Unvernunft, zum Blut, zum Instinkt oder wie man
%S nennen mag, zu bekennen.

Nun steht der Missbrauch der Vernunft, der der Masslosig-
tit und Unbedingtheit ihres Gebrauchs entspringt, in einem
Seltsamen Kontrast zu der selbstsicheren Ueberlegenheit, mit
der uns der Intellektualist und Rationalist entgegenzutreten
“d unsere demiitige Erkenntnis der begrenzenden Bedingungen
qu Vernunftgebrauchs als Einfalt zu belicheln pflegt. Es ist
& nicht ein Zuviel des Vernunftgebrauchs, was wir ihm zum
Ofwurf machen, sondern ein falscher Gebrauch, ein Irrweg.
4 man einen Irrweg aber nur geht, wenn man ihn nicht als
8910h6n erkennt, also etwas nicht weiss oder beachtet, was man
:"’ISSen und beachten sollte, so ist es ein Zuwenig an Vernunft,
Vas wir dem irregehenden Rationalisten vorwerfen, und so ist
es‘, €benso ein Zuschuss an Denken und Ratio, was wir fordern,
Ucht ein Abstrich. Ist es also im Grunde falsches Denken,
Vas wir fiir den Zustand der Menschen und der Welt ver-
an_tWOYtlich machen, und ist es also richtiges Denken, wovon
Wir die Rettung erwarten? Machen wir mithin den Rationa-

203



listen zum Vorwurf, dass sie bei all ihrem Denken noch ein
wenig weiter hitten nachdenken sollen, und sind wir demnach
der Ansicht, dass dieses Versiumnis der Welt zum Verhingnis
geworden ist? Das sollte in der Tat unsere Meinung sein,
ohne dass wir uns darum weiter zu kiimmern hitten, ob man
uns deshalb unter die Rationalisten oder die Romantiker ein-
reiht. Das Rubrizieren, Definieren und Klassifizieren gehort
nicht minder zu den Irrwegen des Rationalisten, dessen hochste
Lust es ist, den Dingen eine Etikette aufzukleben, und der
sie damit fiir wissenschaftlich erledigt hilt. Etiketten sollten
uns indessen vollkommen gleichgiiltig sein, wenn wir unS
nur itber die Sache selbst und iiber die schlichte Folgerung
einigen, dass man falsches Denken dadurch korrigiert, dass
iman richtig denkt.

I1.

Doch nun wird es an der Zeit, dass wir das, was wir untef
Irrwegen des Rationalismus verstehen, prizisieren, obwohl wir
nicht hoffen diirfen, iiber eine eben noch fiir den vorliegendes
Anlass ausreichende Kennzeichnung hinauszukommen. Zu di€
sem Zweck greife ich auf meine Feststellung zuriick, dass
unser Denken immer dann auf Abwege gerit, wenn es der ihm
ungliicklicherweise innewohnenden Tendenz zum unbegrenzted
Schweifen, zum Dogmatisieren und Absolutieren folgt und di€
Bedingungen, Grenzen und Voraussetzungen vergisst, die lhm
gesetzt sind, wenn es sich den Kopf an den ,,Gegebenhmten
einrennt und — um mit Goethe zu reden — unvermittelt 115
Unbedingte strebt in dieser durchaus bedingten Welt, daS
Weltall sozusagen herrisch in die Schranken fordernd, statt
sich auf die dem Verstand allein zukommende Rolle des Ord”
nens, Schlichtens, Urteilens und Verkniipfens zu beschrinke
und mit Pascal zu bekennen: Il n’y a rien de si conformé 4
la raison que le désaveu de la raison” und ,,I1 faut savoir douter
ot il faut, assurer ol il faut, se soumettre ot il faut.” (PeﬂseeS
I, 6). Es ist das, was ich die ,Verranntheit ins Unbedingt®
und Absolute” genannt habe, was wir aber pathetischer au¢
als Hybris brandmarken konnen, als Superbia, der die Hum”
litas der sich bescheiden in ihre Grenzen fiigenden Erkenntnis

204



gegeniibersteht, welche sich auf die Funktion des an den Tat-
bestand gebundenen Richters beschriankt?). Es ist eine Blind-
heit gegeniiber Gewissheiten, mit denen wir nun einmal zu
Technen haben, vorziiglich gegeniiber solchen, die sich der
Herrschaft des vernunftbegabten und jede Schranke als De-
Miitigung empfindenden Menschen entziehen, den inneren Ge-
Wissheiten, die nicht quantifizierbar und nicht mit unseren
Sinnen unmittelbar wahrnehmbar sind, weder zu wigen noch
U messen noch zu betasten, den Imponderabilien der inneren
El‘fahrung, des Lebens, der Gesellschaft und der Geschichte.
So werden wir das meiste davon erfassen, wenn wir diese Hy-
bris als Lebens- und Soziologieblindheit bezeichnen.
Daher der Hang zum geistigen Konstruieren, zum Vereinfachen,
Zum  Jusqu’au bout, zur Schablone; daher die grundsitzliche
Vorliche fiir alles Neue und die grundsatzliche Abneigung
Vor allem Alten; daher die Missachtung vor dem Ueberlieferten,
Gewordenen und Spontanen und die Bevorzugung des Orga-
Nisierten und Mechanischen; daher die Scheu vor dem Un-
Sefidhr und der Drang nach absolut garantierter Sicherheit, die
l¢der Rationalist aufs neue erfunden zu haben glaubt, bis
Schliesslich auch sein unfehlbares System an der Unkalku-
lierbarkeit des Lebens zerbricht. Dieser Rationalist ist dann
rselbe Mann, der fiir all diese inneren, vitalen und soziolo-
SIschen Gewissheiten nur ein mitleidig-iiberlegenes Licheln
Wbrig hat, indem er uns zu verstehen gibt, dass wir von ihm
st noch zu lernen hitten, wie man sich kein X fiir ein U
"Ofmachen lisst. So wird er zum Entlarver mit seinem ewigen
le“,gurenléicheln, zum Desillusionierer, zum ,,Ideologieschniiff-
™, der an nichts Festes mehr glaubt ausser an seinen eigenen
“Mlarvenden Verstand, wihrend es doch gerade dieser ist,
an er hier zuviel vertraut und den er davongaloppieren lisst.
' werden hierin nicht ohne Sympathie mit ihm sein, denn
¢ wollte leugnen, dass die Welt voll von Wortschwindel,
Soeucklﬁgen und verlogenen Fassaden ist, die uns diipieren
SQhEn, voll von Flitterkram, Masken, ,Ideologien”, die etwas
—amhaft verbergen oder uns etwas weismachen wollen, was

2

)F(’rmulierungen, die ich dem im Manuskript vorliegenden Buche
lexander Riistows (Istanbul) iiber den geschichtlichen Ort unserer
Ulturkrise entnehme.

205



einfach nicht wahr ist? Wer dieser Scheinwelt der Gedanken
beherzt entgegentritt, verdient gewiss unseren vollen Dank,
aber das Ungliick ist, dass der Rationalist auch hier seiner
Lieblingsbeschaftigung obliegt, das Kind mit dem Bade aus-
zuschiitten. Er ist in der Tat in seiner Verranntheit ins Ab-
solute und Unbedingte immer der Mann, der sozusagen ,,zuviel
kapiert”.

Nun dient es gewiss der Klarheit, wenn wir diesen Denk-
typus noch an einem konkreten Beispiel studieren. Ich wahle
es absichtlich so, dass sich jeder an ein entsprechendes eigenes
Erlebnis erinnert fiithlen kann und dass es sich keineswegs
durch irgendwelche Krassheit auszeichnet. So ist es immer
iiberaus lehrreich, mit einem Rationalisten ein Gesprach iiber
Wesen und Wert der Nation und des Nationalgefithls zu
filhren. Wir einigen uns rasch dariiber, dass es eine ver
werfliche und mit der menschlichen Gemeinschaft wie mit
elementaren Wertvorstellungen unvereinbare Absolutierung def
Nation gibt, die wir Nationalismus nennen, dass die Natiol
nicht die letzte Stufe der politischen Organisation sein kanfl
und dass mit dem Patriotismus immer wieder ideologischer
Missbrauch getrieben wird. Dann aber trennen sich unser¢
Wege, sobald unser Gesprichspartner die kithne Behauptung
aufstellt, dass der Patriotismus eigentlich nur das Aushang€
schild fiir materielle Klasseninteressen und die Nation eif
iiberhaupt zu iberwindender und vor der Vernunft nicht b€
stehender Anachronismus sei, und dass im Falle eines Kont”
flikts zwischen den nationalen und dem Klasseninteressen der
fithrenden Schicht die letzten immer den Ausschlag giben.

Wir werden ihm entgegnen, dass die elementaren Formeé?
echter menschlicher Gemeinschaft nach der unausweichliche?
Natur der Dinge nun einmal riumlich bestimmt und gebunde?
sind, dass sie sich nach ihrer riaumlichen Weite von untef
nach oben gliedern, von der Gemeinde iiber den Kanton zuf
Nation, dass in einer gesunden, d. h. nicht aus rationalistische’
Konstruktion hervorgehenden Gesellschaft keine Stufe itber”
sprungen werden kann, und dass, wenn wir in der Gliederung
wie wir hoffen, iiber die Nation ernsthaft hinausgelang€™
auch die Nation — und gerade sie vor allem, dank des ge
schichtlich gegebenen Hochstgrades an Integration, den wif

206



hier vorfinden — ein natiirliches Glied bleibts). Wir werden
Mit ynserem rationalistischen Partner unsere Not haben, um
thm  djes begreiflich zu machen und ihn von der ihm zur
Gewohnheit gewordenen Denkweise abzubringen, die iiber
Solche Kleinigkeiten wie Raum und Geschichte hinwegsieht
Und mit Vorliebe das freischwebende und beliebig sich assozi-
erende Individuum konstruiert. Und wenn er behauptet, dass
die Klasseninteressen immer iiber die mationalen Interessen
Obsiegen, so werden wir ihm gewiss entgegnen, dass die ge-
Schichtliche Norm gerade das Umgekehrte sein miisse, da sonst
tine Nation iiberhaupt nicht existieren konne. Da aber das
€stehen der Nation das historisch Normale ist, so auch das
tberwiegen der vertikalen Integration iiber die horizontale.
Ur in den Krisenzeiten der Gesellschaft vom Typus des
Religionskirieges erleben wir eine voriibergehende Umkehrung,
N dem Sinne, dass die geographischen (rdumlich bestimmten)
fenzen durch die raumlich ungebundenen ideologischen ver-
dréng’( werden. Das kann aber nur ein voriibergehender Zu-
Stand sein, und zwar deshalb, weil er eine Sprengung der
tion wie iiberhaupt jeder menschlichen Gemeinschaft be-
_‘Utet, der Gemeinschaft, die als Regel nur in vertikaler

3)Wil‘ haben das Gliick, eine solche Auseinandersetzung in literarischer
okumentation zu besitzen, und zwar in Gestalt eines schénen
riefes, den J . Huizinga an J. Benda als Antwort auf seinen
»Uiscours 4 la nation européenne” gerichtet und in den Schriften des
Ustitut International de Coopération Intellectuelle veroffentlicht hat
(»L’esprit, I’éthique et la guerre”’, Correspondance No. 3, Paris 1034).
ulien Benda hat sich in seinem ,Discours” wie in seinem bekann-
stren Buche ,La trahison des clercs” als ein besonders ausgepragter
!YPus des Rationalisten erwiesen, in all seiner Noblesse, aber auch
M seiner fatalen Neigung zur Unbedingtheit, die ihn wie alle an-
'e_r'eﬂ missbrauchten Werte so auch den der Nation verkennen lisst.
dhrend er sich gegen die chauvinistischen clercs” als Verrater
_ihrer Mission mit vollem Recht wendet, verfillt er nun mit
YPisch rationalistischer Blindheit in das entgegengesetzte Extrem,
den echten und objektiv gewissen Wert der Nation zu leugen. Das
s aber nicht minder eine ,trahison des clercs”. Der weisere ,.clerc”
Wzinga weist ihm seinen Fehler eindrucksvoll nach, indem er ihn
Wifordert »Souffrez que la nature garde ses droits... La nation,
fll(])b fant quelle surgit d’une idée de justice, est de naissance
!_e”. Muss dieses seelische Gleichgewicht das Privileg eines An-
Sehbrigen einer kleinen Nation sein?

an

207



(raumlicher), nicht in ridumlich ungebundener, freischweben
der Integration bestehen kann.

So gibt uns eine alltigliche Gesprachserfahrung die Mog-
lichkeit, den Denkprozess zu beobachten, der zum rationali-
stischen Kosmopolitismus fithrt, und an ihm die I
wege des Rationalismus zu verfolgen. Aehnlich wird es uns
ergehen, wenn wir das etwas anstrengende Vergniigen haben,
einen Anhinger irgendeiner Form des Kollektivismus
unseren Freund zu nennen und nun von ihm zu héren, was €f
alles zu unternehmen gedenkt, um den Menschen zu ihrem
Gliick zu verhelfen; oder einen Dogmatiker des Demokratis”
mus, der in jedem nicht direkt vom Volke nach einem aus”
gekliigelten Proporzsystem gewihlten Magistraten eine reak”
tionidre Herausforderung erblickt; oder einen Erziehungs-
reformer, der jede Autoritit des Erziehers fiir ein Ver
brechen an der Kindesseele halt, die den Weg zum Guten und
Rechten schon allein sicher zu finden weiss; oder einen MO~
ralsophisten, der persénlich zwar keine silbernen LOf"
fel stiehlt, aber im Grunde nicht recht einzusehen vorgibt
warum er es eigentlich nicht tut, da er alle Sittlichkeit und
Gerechtigkeit nur aus Konvention, Zwang oder Zweckmissig®
keit zu, erkliren weiss; oder einen Gl-eichheitsapo-stel’
den die Erfahrungen aller Jahrtausende und alle Einsicht if
die Ungleichheit und Mannigfaltigkeit des Lebens nicht vOP
dem Gedanken abbringen, dass die existierende in der Tat uf”
gerechte Ungleichheit nur durch eine véllige Nivellierung 8¢
sithnt werden kénne; oder einen Sexualreformer, def
die Erkenntnis der Problematik der Ehe und des GeschlechtS’
lebens zur Verwerfung der Monogamie und der Familie u?
zur Anpreisung aller moglichen, endlich das Gliick garanti€”
renden Neuerungen verfiihrt; oder einen Fanatiker deft
Freiheit, der nicht sehen will, dass Freiheit ohne Bindun&
zur idrgsten Unfreiheit wird, dass die hochste Einsicht uo!
Kraft erfordernde Aufgabe einer wirklich freien Regierun®
gerade darin besteht, ,die entgegengesetzten Elemente def
Freiheit und Bindung zu einem zusammenhiangenden Ganze®
zu verschmelzen” (Burke), dass, um mit demselben Burk®
zu sprechen, ,,eine Gesellschaft nicht existieren kann, ohne dasf
irgendwo eine Bremse des ungeziigelten Willens und APP®

208



lits eingebaut wird”, dass jede Freiheit eine Grenze besitzt,
jenseits deren sie zu einer schweren Gefahr fiir sich selbst
ind fiir die Gesellschaft wird, und dass ein Staat ohne selbst-
Morderische Absicht nicht mehr Freiheit als ein Spielklub ge-
Wahren kann, der sich gewisse Spielregeln gibt und die Falsch-
Spieler mit Schande hinauswirft. Haben wir ganz ungewdhnliches
Glﬁck, so kann es uns sogar passieren, an einen der wenigen
Toch {iberlebenden Exemplare des historischen Wirtschafts-
Iibel‘alismus, der Laissez-faire-Philosophie, zu geraten und
dann 2y horen, was wir sonst nur noch aus Biichern erfahren
knnen: dass die durch die Konkurrenz gesteuerte Marktwirt-
Schaft ejnen in sich selbst ruhenden, an keinerlei soziologisch-
Moralische Voraussetzungen gebundenen Kosmos, einen ,,ordre
Naturel” darstelle, demgegeniiber die Menschen nur noch die
n_egative Aufgabe hitten, alle Hindernisse aus dem Wege zu
rfi“men. Auch dies ist eine Form des irregehenden Rationa-
Smus, die an Verranntheit ins Absolute und Unbedingte nur
Il‘och vom Kollektivismus iibertroffen sind. Nur unterscheidet
“Ich  dieser historische Wirtschaftsliberalismus dadurch vom
Ollektivismus, dass er uns nicht mehr wie dieser durch seine
®genwart, sondern allein durch sein verhingnisvolles Erbe
Z‘f Schaffen macht, das Erbe der heutigen Welt, an der jener
1_b8falismus emsig und in missionarischem Eifer entscheidend
Mitgebayt hat, und einer Welt, in der nun der Kollektivismus
a|3 unmittelbarer Abkommling des historischen Liberalismus
S_le Rolle der rationalistischen Absolutheitsphilosophie ver-
teht: 1e rationalisme est mort, vive le rationalisme.

I11.

Nachdem wir uns eine einigermassen deutliche und abge-
dete Vorstellung von den Verirrungen des Rationalismus
lgiiﬁacht haben, werden wir fragen wollen, wie es den.n eigent-
letyy dazu im Verlaufe der Geistes- und Sozialgeschichte der
Sug 0 Jahrhunderte hat kommen konnen. Wir werden ver-

®0 miissen, darauf eine einigermassen befriedigende Ant-
srt Zu finden, denn erst wenn wir dieses beingstigende Phi-
Seirl?eu wirklich erklirt haben, werden wir uns von ihm und

1 Folgen restlos befreien und in Zukunft den rechten

Iy

209



Weg finden konnen. Dabei wird sich herausstellen, dass mehr
rere Ursachen vereint gewirkt haben.

Unsere erste und am nichsten liegende Antwort wird sein,
dass es sich um einen Exzess an Reaktion gegen Zustinde€
gehandelt hat, die die Vernunft der Menschen herausgefordert
haben. Reaktion gegen den ungeheuerlichen Missbrauch von
Tradition, Respekt, Theologie und Spekulation, die sich an
der Schwelle der Neuzeit verbiinden, um die Menschen zum
Kniefall vor den unerforschlichen ,,Gegebenheiten” zu zwin
gen und jeden Gedanken, die Sonde der Vernunft an die gott-
liche Weltordnung anzulegen, zu einem Frevel zu stempeln.
Reaktion gegen einen Geist, der zu uns am reinsten aus jenénl
Gutachten einer spanischen Regierungskommission unter Phi-
lipp II. spricht, die ein Projekt zur Schiffbarmachung der
Fliisse Tajo und Manzanares mit folgender Begriindung ver
wirft: ,Wenn Gott gewollt hitte, dass beide Fliisse schiffbaf
wiren, dann hitte er es mit einem kurzen ,Es werde!” zuf
Tatsache gemacht. Fiir Menschenhinde aber wire es ein ver”
wegener Eingriff in die Rechte der Vorsehung, wenn sie das
was Gott aus unerforschlichen Griinden unvollendet liess, VeI
bessern zu wollen sich unterfingen”.t) Reaktion gegen einel
Despotismus, der, seinem genre entsprechend, unbedingte Un-
terwerfung unter kritiklos zu glaubende Dogmen fordert und
jede freie Vernunftregung als Hiresie im theologischen und
als hochverriterische Regung des beschrinkten Untertanenver”
standes im weltlichen Bereiche verfolgt, einen DespotismiS
der jeder Vernunft Hohn sprach und alle Einrichtungen def
Gesellschaft — die Regierungsform, das Eigentum, die Ab
hingigkeiten, den Krieg — fiir sakrosankte Bestandteile d€f
gottlichen Weltordnung erklirte und jeden Gedanken, sie a1
Menschenwerk zu betrachten, perhorreszierte. Reaktion gegen
ein Gesellschaftssystem, das einigen wenigen schrankenlos€
Freiheit auf Kosten einer um so riicksichtsloseren Unterwerfung
der grossen Mehrheit gewihrte und so zu dem Gedanke?
fithren musste, die schrankenlose Freiheit der wenigen auf alle
auszudehnen. Kann man es da den Rationalisten und AW
klirern so arg verdenken, dass sie nichts mehr horen W_?}Eeﬂ

$)Gregorio Marafion ,74'O]ivares. Der Niedergang S[?;l;ieﬂs als
Weltmacht. Uebersetzt von L. Pfandl. Miinchen, 1939, S. 217.

210



Von | inneren Gewissheiten’”, von ,,Gegebenheiten”’, von an-
deren Tatsachen als solchen solider und empirisch verifizier-
barey Art, dass sie aus endlich befreitem Munde den Ruf
lach Redlichkeit, Verniinftigkeit, Gerechtigkeit und Freiheit
dusstiessen und nicht gleich an neue Schranken, Bedingungen
Und Voraussetzungen dachten? Es war wohl unvermeidlich,
dass auch hier das Bose fortzeugend Boses gebiren musste,
der um so unentschuldbarer wire es, wenn wir heute nicht
®adlich voneinander scheiden wollten, was berechtigte Reak-
tion und was verhdngnisvolle Uebertreibung gewesen ist.
Die rationalistische Verranntheit ist nun nicht allein eine
Reaktion auf den politischen Absolutismus, sondern zugleich
Stine Fortsetzung, zum mindesten im Geiste und zum Teil
Sogar in derselben Richtung. Das gilt vor allem fiir Frank-
Teich, dasjenige Land, das in den Verirrungen des Rationa-
'Smus eine ebenso verhingnisvolle Rolle gespielt hat, wie
Sein geistiger Ruhm im 18. Jahrhundert Europa iiberstrahlt.
O lisst sich die Aufgabe, die Verirrungen des Rationalismus
I8torisch zu erkliren, in der Tat weitgehend auf die Aufgabe
Verengen, sie aus der Sozial- und Geistesgeschichte
fankreichs heraus zu verstehen. Ueber sie lisst sich freilich
ur sagen, dass sie dank den alles vergiftenden Wirkungen
®S Absolutismus und Zentralismus hochgradig pathologische
Zuge aufweist, die die franzosische Geschichte bis zum heuti-
SN Tage belastens). Die jede gesunde soziale und regionale
lederung zerstorende Zentralisierung des franzosischen Staa-
f[es, Welche die franzosische Revolution, das Empire und alle
'¢ Nachfolger bis zur Dritten Republik nur noch fortsetzen
4 sogar verscharfen; ein beschiftigungsloser, landferner, dem
®ben yng der politischen Verantwortung ferngehaltener Hof-
“el, der schliesslich der Langweile, dem Artismus und dem
Yhismus verfallen muss, im Gegensatz zu England mit seinem

'ch der Landwirtschaft wie der Politik mit gleichem Eifer wid-
5
)

Zum Ruhme Frankreichs muss gesagt werden, dass es gerade her-
"S’ffagende franzosische Schriftsteller gewesen sind, die uns iiber
lese Pathologie ihres Landes am besten unterrichten und sie riick-
S‘_Ch‘rslos diagnostizieren. Ausser den bekannten Arbeiten von Tocque-
Ville ypq Taine sind hier noch die weniger bekannten von Frédéric
lée Play, La réforme sociale en France, Paris 1864, und von Odilon

arrot, De la centralisation et de ses effets, Paris 1861, zu mennen.

211



menden Adel und sogar im Gegensatz zum deutschen Adel,
der doch wenigstens seine Giiter bewirtschaftet; eine Elite, di¢
in Ermangelung einer lebensvolleren Beschaftigung sich dem
Kultus des Stils und des Ausdrucks und damit der so gefihr
lichen Herrschaft des Wortes hingibt, dabei zu allem Ueber~
fluss noch vor der Aufgabe steht, alles den vergotterten Frauel
auf die einfachste und gefilligste Weise begreiflich zu machen;
eine Gesellschaft des Salons, die Europa die hochste G€
schmackskultur geschenkt hat, aber dafiir um sich selbst kreist
und iiber dem Leben schwebend alle Gegenstinde ehrfurchts
los zum Gegenstand geistreicher Unterhaltung macht und mit
ihnen in dieser Scheinwelt spielt: das ist das sozial- und gei-
stesgeschichtliche Milieu, das den irregeleiteten Rationalismu®
zur Bliite bringt und in Taine’s ,L’ancien régime” seine uf’
iibertreffliche Darstellung gefunden hat. Mit Taine diirfen Wir
auch die Frage aufwerfen, welchen Anteil an diesen Ver
irrungen des Rationalismus — trotz dem Widerspruch von Fa°
guet — der ,esprit classique” gehabt hat, der in jenem geistig”
sozialen Milieu so wie nirgends sonst gediehen ist. Im iibrige®
aber ist die sozial- und geistesgeschichtliche Problematik
Frankreichs ein Thema, das allein ein Hippolyte Taine ang¢
messen hitte behandeln koénnen, und so bleibt es ein unel”
messlicher Verlust, dass er seinen Plan nicht mehr hat ausfithre?
konnen, nachdem er in seinem magnum opus ,Les origin®s
de la France contemporaine” den Grund dazu gelegt hatte.
Das Bild, das uns Taine — in vielem Tocqueville folgeﬂd
— mit Meisterhand entworfen hat, wiirde nach manchen Rich”
tungen hin noch der Erginzung bediirfen. So wire mit L€
Play und Paul Hazard die Frage zu stellen, ob nicht ein®
der ruchlosesten und verhiangnisvollsten Taten des Ancien Rfé'
gime, die Revokation des Ediktes von Nantes (1685), die di°
Vernichtung des grossen politischen Aufbauwerks Heinrichs I_
in drastischer Symbolik vollendet, entscheidend zur Entgle?
sung des franzésischen Rationalismus beigetragen hat, inde™
sie Frankreich einer von héchsten Wert- und Glaubensvorste”
lungen erfiillten Elite beraubte, ganz abgesehen davon, d2%°
sie ein ,,Frankreich im Exil” geschaffen hat, das mit der veh®
menz und dem Dogmatismus der Verfolgten und Entwurzelté”
den Schlachtruf gegen die Autoritit iiber ganz Europa €

212



nen 1isst und gewiss jene freischwebenden Intellektuellen
Zuerst in grosserer Zahl liefert, bei denen der Rationalismus
flann immer wieder seinen fettesten Nihrboden gefunden hat,
M Guten wie auch im Schlechten.?) Zu fragen wire aber auch,
b Frankreich nicht bereits von Haus aus eine konstante An-
lage zum dogmatischen Rationalismus mitbringt: ,La France,
Pays entre tous avide d’absolu, nation de la croisade éternelle,”
Wie vor kurzem ein Franzose festgestellt hat, der seinem
Fande ferner zuschreibt ,,un sens du ,,jusqu’ au bout” et une
Ntransigeance sans égale quand elle a fait choix de la raison
‘Omme valeur supréme”.’) Damit verkniipft sich die weitere
fage, welchem Anteil die ununterbrochene Tradition des ré-
Mischen Rechts, ein unverkennbarer juristischer Formalismus
nd die damit zusammenhidngende Advokatenherrschaft an den
Verirrungen des Rationalismus in Frankreich gehabt haben.?)
on hier aus ist es leicht, Spekulationen iiber mogliche Unter-
Sthiede zwischen romisch-lateinischer und germanischer Anlage
}Lf‘d Tradition anzustellen, aber wir wollen dieser Versuchung
“Instweilen mannhaft widerstehen.

Tatsichlich ist es wohl nicht zu leugnen, dass das Problem
& Verirrungen des Rationalismus in nicht geringem Grade
‘N spezifisches Problem Frankreichs ist. Wer das geistige
Klima Frankreichs im 18. Jahrhundert mit demjenigen Englands,

VFrédéric Le Play, La réforme sociale en France, 2. Auflage,
Paris 1866, I, S. 25; Paul Hazard, La crise de la conscience
Uropéenne, 1680—1715, Paris 1936, durchgingig. Auch hier wire es
Natiirlich bedauerlcher Dogmatismus, den Apatriden, Emigranten, Met-
°ken und Entwurzelten aller Zeitalter lediglich eine destruktive
Olle  zuzuschreiben. Von diesem Standpunkt aus muss man das
Crstindnis fiir ihre gewaltige Auflockerungsfunktion in der Welt-
Seschichte — von den ionischen Handelskolonien iiber das Ur-
Christentum bis zu den Juden und den Emigranten von heute — voll-
°mmen verfehlen. Gefihrlich werden sie nur, wenn es keine aus-
Ttichenden Gegengewichte mehr gibt, und diese zu liefern ist Sache
}(}_er anderen, ohne dass sie nun wieder nach der anderen Seite
: ' umfallen diirften.
?a)’m(}nd Charmet, Le mythe moderne de la science. Avenir
€ la Science Paris 1941, S. 104.

»Les légistes ont toujours exercé en France une influence néfaste”,

léf_édéric Le Play, a. a. O,, I, S. 40. Vgl. auch: Coquille, Les
Sistes; leur influence politique et réligieuse, Paris 1863.

8

213



der Schweiz oder Deutschlands vergleicht, kann den Unter”
schied zwischen einem vielfach den Nihilismus streifenden Dog"
matismus dort mit der grosseren Ausgewogenheit und Wert
sicherheit hier, zwischen Diderot, Voltaire und d’Alembert auf
der einen und Hume, Johnson, Lessing, Lichtenberg oder dem
Ziircher Kreis auf der andern Seite nicht verkennen, und di€
Ausnahme Berlins, dessen Freiheit nach dem bitteren Zeugflis
Lessings einzig darin bestand, ,gegen die Religion so viel
Sottisen zu Markte zu bringen, als man will”, verstarkt di¢
sen Eindruck noch. Charakteristisch ist ja auch die inner®
Sicherheit, mit der die Ziircher Aufklirung es im grossen und
ganzen verstanden hat, aus der so seltsam bunten und wider”
spruchsvollen Mischung, die Rousseau bot, das Férdernde ar”’
zunehmen und das Verstiegene abzustossen, allen voran viel
leicht Pestalozzi, der die verbogene Erziehungstheorie des
,Emile”, die in vielem noch einmal den ganzen Irrgang d€S
Rationalismus enthiillt, wieder gerade zu biegen versteht.)
Hier in der Schweiz waren ja auch trotz allem noch die altel
Volksfreiheiten so lebendig wie in England, wihrend zum U
gliick Frankreichs der jahrhundertelange Zentralismus und Ab’
solutismus der franzdsischen Monarchie bereits den Weg vOI’
gezeichnet hatte, den die Pariser Doktrinire dann nur ZY
Ende zu gehen brauchten. Nun will es aber die Ironie, dass
der geistige Hauptfithrer des demokratischen Doktrinarism4®
gerade kein Untertan des allerchristlichsten Kénigs, sonder™
ein Schweizer gewesen ist: der citoyen de Genéve Jean-Jac
ques Rousseau. Hier muss in der Tat jeder Versuch, einen W%
ter den vielen Griinden fiir die Irrwege des Rationalismus i
Nationalgeist zu entdecken, sein Ende finden. Wir sind als©
jetzt gendtigt, unsere Ursachenforschung weiterzutreiben 9
uns einem neuen Element zuzuwenden: dem theologisch e

Gerade im Falle Rousseaus als politischen Theoretikers
es gibt ja noch andere, davon durchaus verschiedene Seite!

9) Vgl. daritber jetzt die schone Studie von Leonore Speeflf'
Rousseau und Ziirich, Erlenbach-Ziirich o. J. Charakteristisch 2%
die Mahnung zur Besonnenheit, die sich Voltaire von dem Verfl"e/fel
der Berner Regierung, v. Haller, gefallen lassen musste, als €r mtO:
lerant die Machtmittel der Behdrde gegen einen Schriftsteller g
rief, der es gewagt hatte, den Papst von Ferney anzugreifen.

214



dieses so iiberaus wichtigen und vielseitigen Denkers — wer-
den wir wohl nicht umhin konnen, Emile Faguet recht
20 geben und im demokratischen Dogmatismus des Contrat
S0(‘.ial, der geradezu in eine Theorie des Totalitarismus um-
Sthligt, den deutlichen Stempel des Calvinismus zu sehen. Da-
Mit folgt Rousseau nur einer Ueberlieferung, die iiber Jurieu und
Grotius bis zu Calvin selbst zuriickreicht und uns die Frage
Wfgibt, inwieweit die diister-dogmatische Strenge dieses Re-
fOrma‘tors, die so sehr vom Common Sense Zwinglis ab-
Sﬁcht, uns wieder an das lateinisch-franzosische Erbe des unbe-
itbaren und kein Kompromiss duldenden Rationalismus und
Ormalismus zuriickfiihrt.1?) Das alles wire wohl ohne Vorein-
Sfnommenheit zu bedenken.

‘VOm Theologischen her wiirde sich nun auch eine Mog-
lichkeit bieten, demjenigen Irrweg des Rationalismus gerecht
2 werden, den England und die iibrige Welt im 19. Jahr-
Undert mindestens so sehr wie Frankreich gegangen ist, nim-
ich dem durch Lebens- und Soziologieblindheit und Dogma-
Ismuyg ausgezeichneten Wirtschaftsliberalismus seit dem Ende
€8 18. Jahrhunderts. Wenn dieser historische Liberalismus
“? unbegrenztem Vertrauen in den ,ordre naturel”, in die ,in-
Visible hand”, die hinter dem Riicken der Menschen die von
len Schranken befreiten Egoismen zu dem Ziele des gemeinen
®Sten fithrt, in blinder Nichtachtung aller politisch-soziolo-
Slsch-moralischen Bedingungen und in einem wahren Kreuz-
“Ugsgeiste den Marktgesetzen freieste Bahn erkidmpft, so liegt
S in der Tat nahe, dafiir in erster Linie die theologisch-me-

Physische Vorstellung der gottlichen Vernunft verantwortlich
10)

Emile Faguet, Dix-huitieme siecle, études literaires, Paris o. J.,
399 ff; M.-E. Cheneviére, La pensée politique de Calvin,
aris 1037; Georges de Lagarde, Recherches sur Iesprit po-
tique de 1a Réforme, Paris 1926. Kein Geringerer freilich als Benjamin
Onstant — in seinem noch immer hochst lesenswerten Athénéevortrag
»Ue la liberté des anciens comparée a celle des modernes” (Oeuvres
olitiques, Edition Louandre, Paris 1874) — hat die verhingnisvoile
®hdenz zum antiliberalen Demokratismus bei Rousseau und den
Von ihm beeinflussten Revolutionsmidnnern daraus abgeleitet, dass
Man sich ays einem Uebermass an Begeisterung fiir die Antike un-
Mittelbar dje griechisch-romische Idee der Freiheit als der ,liberté
c(:’ll’*‘-cﬁ‘f&‘f” (Volkssouverinitidt) unter Negierung der ,liberté indi-
Vlduelle” unmittelbar zum Muster genommen habe.

Vs Y 215
E / ity



zu machen, die alles zum Besten lenkt, eines Logos, desseDl
segensreiches Walten nur die Erleuchteten erkennen und dem
in den Arm =zu fallen gottlos ist. Dieu le veult. Wenn
man diesem Gedanken folgt, so erdffnen sich ausserordentlich
interessante Perspektiven, die uns auch erkennen lassen, Wi€
schliesslich mit der notwendigen fortgesetzten Verdiinnung
dieses theologisch-metaphysischen Gehaltes jene beklagens
werte Dekadenz des Liberalismus eintritt, in der auch das an
ihm Richtige und Bahnbrechende untergeht.it)

In einem deutlichen Zusammenhang mit diesem theologisch”
metaphysischen Untergrunde des Rationalismus steht schliesslich
auch jene Form der Lebens- und Soziologieblindheit, die un$
als absoluter Optimismus hinsichtlich der natiirliche?
Giite und Verniinftigkeit des Menschen entgegentritt und darif
genau so wie der entsprechende und gleichfalls theologisch
tiefverwurzelte absolute Pessimismus in die Irre geht. Auch
dieser Optimismus gehort zu den Fundamentalirrtiimern des
Rationalismus, der in der rationalistischen Staats- und Er
ziehungslehre, im Wirtschaftsliberalismus und im Sozialismi®
zu verhingnisvollen Ergebnissen gefithrt hat2) so wie S€i”
dogmatisches Spiegelbild, der Pessimismus, die entsprechende
Verranntheit der reaktioniren Staatslehren vom Typus derj€
jenigen von Hobbes, De Maistre oder Haller bis zum heut!”
gen Tage hervorgebracht hat.?)

t1) Ich bin in Obenstehendem Alexander Riistow (Istanbul) £
folgt, der die theologischen Wurzeln des historischen Wirtschaft®
liberalismus in seinem Appendix zu meinem Buche ,Internation?
Economic Disintegration” (London, W. Hodge & Co.) blossgelegt na

12) Hieriiber vor allem die gerade heute wieder grosster Beachfuﬂ.g
wiirdige Lehre des vielverkannten Frédéric Le Play, den W
unbedenklich zu den bedeutendsten Soziologen der Neuzeit rechne®
diirfen. (Vgl. L. Einaudi, Il peccato originale e la teoria de i
classe eletta in Federico Le Play, Rivista di Storia E conomicd
1036, Nr. 2).

13) Dass der rationalistische Denktypus auch den reaktioniren pess”

misten eigen ist, lehren J. de Maistre — der ,Voltaire mit umg‘e;
kehrtem Vorzeichen” — und Karl Ludwig v. Haller in der TZ“
rras

aufs deutlichste. Ihnen kann heute ein Mann wie Charles Mat 3
mit dem ganzen Kreis der ,Action Francaise” angereiht W"’rdeﬂ'
Nicht umsonst wird dort der ,esprit classique” in allen Tonart®
gerithmt.

216



IV.

Aber wir sind noch nicht am Ende unserer Analyse der
‘rSaChen, die den Rationalismus in die Irre gefiihrt haben.
S bleibt uns vor allem noch die ebenso wichtige wie schwie-
fige Aufgabe, jene Entwicklung zu verfolgen, die wir mit
@ Ausdriicken ,Positivismus”, ,Szientismus” und
»Technizismus” umschreiben kénnen. Sie ist ein besonders
fasser Irrweg des Rationalismus, auf den die Menschen der
tzten Jahrhunderte durch die ungeheuren Erfolge der Natur-
Vissenschaften und der Technik gelockt worden sind. Aber
"erwickeln wir uns hier nicht in einen schweren Widerspruch,
4 wir doch dem Rationalismus eine bestimmte Tatsachenblind-
®it vorgeworfen haben und nun einen Denktypus als eine
“tionalistische Verirrung bezeichnen, der sich aufs strengste
M dag Erfahrbare, an das Verifizierbare und Quantifizierbare
dlten will? Ist das nicht gerade 10bliche Selbstbescheidung
“nd das genaue (egenteil der rationalistischen Hybris? Nein,
® st leider alles andere als Selbstbescheidung und der Gipfel
T Hybris. Wie ist das moglich? Es ist moglich durch eine
tSondere Deutung der Begriffe ,Tatsache” und ,Erfahrung”.

Wie 5o oft, muss man sich auch hier vor einer Verein-
fachm]g der Begriffe hiiten. Es geht nicht an, den Begriff
S ,Positivismus” so weit zu fassen, dass jeder Philosoph
dﬁru“ter fallt, der sich schlechthin an die Erfahrung halten
vill und es ablehnt, iiber die Unsterblichkeit oder den Ur-

ito‘ff Zu spekulieren und den metaphysischen Wortmagiern
d(')m Typus eines Hegel zu folgen. Dann wiirde man uns nur
1

¢ beklemmende Wahl zwischen Positivismus und Metaphysik
?S_Se“ und die Empiristen aller Schattierungen mit den Posi-
W‘;}?ten, die Humes und die Comtes, in einen Topf werfen,
rend jeder Gegner des Positivismus notwendigerweise Me-
_?:”j)-‘siker sein miisste.’#) Empirismus ist nicht gleich Posi-
ll‘)T _

YPisch fiir eine solche Taktik ist vielleicht Pareto, der, wie
L Einaudi mit Recht bemerkt (a. a. O., S. 12), einen Mann wie
® Play wohl verichtlich unter die Metaphysiker eingereiht hitte,

© Play, der ein gutes Beispiel dafiir ist, dass man wohl
Mpiriker gein kann, d. h. alles auf Beobachtung abstellt, ohne
meshalb Positivist zu sein. Paretos brutale Soziologie beweist, wem
M damit den Wind in die Segel blist.

15

217



tivismus, vielmehr ist der geistesgeschichtlich begriindete Wort
gebrauch zu respektieren, der nach dem Vorbilde von Saint
Simon und seiner unzihligen geistigen Nachkommenschaft de?
Positivismus als eine Species des allgemeinen Genus ,,Empifis’
mus” bezeichnet, in der dem vieldeutigen Begriff der Tatsach®
ein ganz bestimmter Sinn zukommt: der Sinn der sinnlich
wahrnehmbaren und quantifizierbaren Tatsache als einer matu’”
wissenschaftlichen Kategorie, unter strengstem Ausschluss d¢f
inneren Erfahrung. Wir haben es dann mit jenem qua?®’
titativ- mathematisch- naturwissenschaftliche’
Denken zu tun, das wir in seinen unbegrenzten Herrschafts
anspriichen an Leben und Gesellschaft zugleich als Szie®
tismus bezeichnen und das eine entscheidende Ursache d¢f
Irrwege des Rationalismus gewesen ist, da ein solches Denker
ja notwendigerweise gegen die Erfordernisse und Gegebenhei'£erl
des Lebens und der Gesellschaft blind machen muss: des L€
bens und der Gesellschaft, die Qualitat, Struktur und GeS’f?ﬂ}f
sind. Es ist ein Denken, das ,am Menschen als geistig-mor?
lischem Wesen ahnungslos voriibergeht und so gut wie nich

weiss von all jenen ewig menschlich-gesellschaftlichen Werteé™
Problemen und Zusammenhingen, die, denkbar ,,unexakt”, e
denkbar subtil und qualitativ, nur durch eine humane, hist0”
risch-literarisch-philosophische Bildung vertraut werden kon
nen’’.1s) Dem entspricht die geistesgeschichtliche Entwickluté
des Positivismus, in der die mathematisch-naturwissenschd i
lich orientierten Enzyklopidisten, die Ecole Polytechnique, Sai"
Simon und Comte wichtige Etappen darstellent¢), und de

entspricht es, dass hier Ingenieure, Physiker und Chemiker da?
grosse Wort gefithrt haben.'”) Von hier aus ist dann

B)Wilhelm Ropke, Selbstbesinnung der Wissenschaft, Neue SChwe,z:
zer Rundschau, Mai 1942, S. 10 f. Jener Aufsatz bildet ein€ no
wendige Erginzung zu dem vorliegenden.

16) Vgl. F. A. v. Hayek, The Counter-Revolution of Science, Econ?
mica (London), Februar, Mai und August 1941.

17) Hingegen ist es sehr bezeichnend, dass es auf der natuIWissen;l
schaftlichen Seite immer wieder Mediziner, Biologen und Psychologes
gewesen sind, die sich gegen den Positivismus und Szientiﬁ'ml;
aufgelehnt haben. Der erste Protest ist von den ,,Idéologues” ”
Destutt de Tracy (1754—1836) und die Ecole de Médicine aus
gangen.

218



Weitere Weg zum Technizismus und zum Kollektivismus deutlich
Sichtbar, dem Kollektivismus, der die Gesellschaft genau so
Wie den Menschen als Maschine behandelt.

Die Problematik des Positivismus ist also diejenige des Be-
8riffs der ,,Tatsache”, und daran ist er auch gescheitert.:s)
Auf ihn ist Goethes Spottvers gemiinzt: ,,Daran erkenn’ ich
den gelehrten Herrn! Was ihr nicht tastet, steht euch meilen-
fErn, Was ihr nicht fasst, das fehlt euch ganz und gar, was
thr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr.”” Nur die ausser-
halb des Bewusstseins liegenden Tatsachen gelten lassen heisst
aber vollkommene Orientierung an den Methoden der Natur-
Wissenschaft: daher der Szientismus, daher das Bemiihen um
laturwissenschaftliche Gesetzmissigkeiten in der Gesellschaft
“nd daher die Mischung von szientistischer Hybris und Ingeni-
Urmentalitit, mit der man glaubt, mit dem Menschen und
e Gesellschaft alles beginnen zu koénnen, was man will.
aher auch die Neigung, die Geisteswissenschaften nach na-
Urwissenschaftlichen Methoden zu betreiben und sich auf das
€ssbare, Wigbare und Dokumentierbare zu beschrinken: der
thaviourismus in der Psychologie,?) die Stoffhuberei, der
fagmatismus, der sich hinter den ,stubborn and irreducible

1 . =2y
) Dieses Wesen des Positivismus ist von Comte (Cours de Philoso-
Sophie Positive, IIl, S. 1881.) folgendermassen gekennzeichnet worden:
nI—}’- véritable esprit général de toute philosophie théologique ou
Mctaphysique consiste a prendre pour principe, dans Pexplication
ES‘ Phénomeénes du monde extérieur, notre sentiment immédiat des
D_henoménes humains; tandis que, au contraire, la philosophie posi-
'Ve est toujours caractériséee, non moins profondément, par la subor-
plnation nécessaire et rationelle de la conception de P’homme a
i ‘e”F du monde”. Hierin liegt in der Tat alles beschlossen.
i:].aisxese Auffassung der Psychologie, die die psychologische Erkennt-
s"tan al-lgemein kontrollierbare naturwissenschaftliche Beobachtung
-e‘u Z§H will, sie also den Naturwissenschaften methodisch vollig
‘ireiht und zugleich ihr eigentliches Ziel in einer Strukturbeschrei-
a;lg.g der Gesamtreaktion eines Lebewesens gegeniiber Umgebungs-
‘ereru_ﬂgen (,,Reizen”) erblickt, entspricht, wie man leicht sieht,
e W_lssenfchaftlichen Denkweise des Neopositivismus iiberhaupt; sie
Y Spricht uibrigens auch dem Positivismus Comtes im Gegensatz zu
i;“ PsSychologischen Empirismus Humes und Mills, der iiberall auf
E Selbstbeobachtung als die Quelle der Erkenntnis zuriickgeht”.

S r{(‘);’; von Aster, Die Philosophie der Gegenwart, Leiden 1935,

219



facts” (William James) verschanzt, das Verlassen der Orief”
tierung am Menschen als moralischem Vernunftwesen und sein®
Behandlung nach zoologischen Kategorien, die Tendenz zum
blossen Rubrizieren, Klassifizieren und zum Terminologismus:
die Literaturgeschichte, die sich mit den genauen Massen def
Nibelungenhandschriften beschaftigt; die mathematisch-statisti
sche Richtung in der Nationalokonomie. Dahin muss man auf
diesem Wege des Positivismus notwendigerweise kommen, und
ebenso unvermeidlich ist es, dass der Positivismus in den SO
zialwissenschaften — in der Jurisprudenz, in der Nationaloko”
nomie, in der Soziologie und in der Geschichte — zum wert-
relativismus fiihrt, da man ja gemiss dem Programm des Posi”
tivismus der inneren Erfahrung jeden absoluten Wahrheits”
wert absprechen muss.??) Mit dem Relativismus und Agnostizis”
mus, dem Wert- und Erkenntnisnihilismus verbindet sich
schliesslich der Esprit analytique und der Esprit critique, der Z‘{r
Selbstzerfaserung des Intellekts und zum Zngstlichen Auswel’
chen vor jeder Synthese fithrt. Das ist die Reiseroute, die di¢
ser Rationalismus absolviert, und niemand kann mehr vorg¢®
ben, dass er um die Endstationen nicht genau Bescheid wiiSSf_e'

Freilich, es ist so leicht zu spotten, und man soll es i
allen diesen Dingen auch an Deutlichkeit gewiss nicht fEhle_ﬂ
lassen. Doch werden wir keine selbstgerechte Pharisier, d%e
Gott danken, dass sie nicht sind wie andere Menschen! D1e
Irrwege des Rationalismus kennt ja wirklich nur derjenig®
der sich selbst schon einmal auf ihnen befunden hat, ut
fiir niemanden ist es eine Schande, das einzugestehen. Dat”
wissen wir aber auch, wie leicht man auf sie gerit, gefade
wenn man den Durst nach Wahrheit und Redlichkeit hat’
wie vielfiltig die Pfade sind, die uns in die Irre fiihren, U0
wie sehr wir vernunftbegabte Menschen Grund haben, Vo
unserer Gottahnlichkeit bange zu werden.

®) Vgl. dazu: Wilhelm Ropke, A Value Judgment on Value Jubdlﬁ’

ments, Revue de la Facult¢ des Sciences Economiques d’Ista? l
1042, 1iI. Jahrgang, Nr. 1/2.

220



	Irrwege des Rationalismus

