
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 4

Artikel: Irrwege des Rationalismus

Autor: Röpke, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 10. Jahrgang August 1942 Heft 4

Irrwege des Rationalismus
Von Wilhelm Röpke

I.

^^bwohl jemand, der von Irrwegen des Rationalismus spricht,
damit bereits deutlich macht, dass es nach seiner Meinung

einen rechten Weg des Vernunftgebrauchs gibt, dürfte es
Sut sein, von vornherein jedes mögliche Missverständnis im
Keime zu ersticken und so scharf wie nur möglich zu
betonen, dass es uns nicht einfallen kann, den Menschen zu
emem geringeren Gebrauch der Vernunft zu raten. Hätte er
Uicht diesen „Schein des Himmelslichtes", was bliebe von ihm
j^rig als ein jammervolles Tier, jämmerlicher als alle anderen
ln seiner körperlichen Hülflosigkeit und Ungeschicklichkeit?

Muss uns der törichte, ja selbstmörderische Gedanke fern
Iegen, uns nach der Dumpfheit des Geistes zu sehnen und

J^sere Zuflucht zum „Chthonischen", „Tellurischen" oder
Zoologischen zu nehmen, so müssen wir freilich auf der anderen

eite erkennen, dass die Unvernunft nun gerade in der Regel
Mcht darin bestehen wird, dass wir unsere Verstandestätigkeit
^tillegen (was uns überwach Gewordenen nämlich so schwer

tt wie das Anhalten des Atems), sondern vielmehr darin,
^ss wir einen unrechten Gebrauch von der Vernunft machen.

ahiend wir nämlich kaum umhin können, unsere Organe
r'chtig zu gebrauchen, sofern uns nicht das Zentralnervensy-

on hineinredet und zu den sogenannten vegetativen Störungen
rh liegt es gerade im Wesen der Vernunft, uns freie Hand

Zossen.
1^ jQ.eser Aufsatz gründet sich auf einen Vortrag, der am 30. Juni

42 auf Einladung der Philosophischen Oesellschaft und der Studen-

^ischaft in der Universität Basel gehalten wurde. Er bietet gewisse
rganzungen zu dem Buche des Verfassers „Die Gesellschaftskrisis
er Gegenwart" (Erlenbach-Zürich, 1942).

U
201



Gerade heute werden wir am wenigsten geneigt sein zu leug'

nen, dass homo sapiens dank der ihm verliehenen Freiheit Mög"

lichkeiten besitzt, vor denen wir schaudern und die uns verleiten

könnten, unweisen Philosophen zu folgen und den Menschen

als Raubtier zu bezeichnen, wenn das nicht die Raubtiere

beleidigen hiesse. Wer einen solchen billigen Vergleich wählt,

verfehlt in der Tat vollkommen das Wesen des Menschen, das

eben dank der ihm durch den Vernunftsbesitz gewährten Frei'
heit in keiner Weise und in keinem Augenblick einen auch nur

bildlichen Vergleich mit dem Wesen selbst der höchstent"

wickelten Tiere gestattet, ihm vielmehr im Guten wie auch

im Bösen — im Ueberanimalischen wie im Unteranimalischen

— einen Sonderbereich zuweist, der nur mit den Kategorien
einer umfassenden Anthropologie begriffen werden kann. Der

Mensch ist weder Raubtier in der Art, dass wir mit dekadentem

Pessimismus an seiner Menschlichkeit verzweifeln miissten oder

mit einem noch schlimmeren dekadenten Brutalismus seine Un'

menschlichkeit verherrlichen dürften, noch Raubtier in der Art,

dass er, wenn er seine Menschlichkeit vergisst, nur auf dm

Stufe des Raubtiers zurückfiele: Die Wahrheit ist eben, dass

der Mensch, so weit er sich als vernunftbegabtes, frei ent'

scheidendes und daher sittlich wollendes Wesen über das Tier

erhebt, dank diesem selben Wesen auch ebenso tief unter dm

Stufe des Tieres sinken kann und, indem er zum Beispiel KrieS

mit seinesgleichen führt, etwas tut, was wir vergeblich unter

Raubtieren suchen werden. Selbst dann noch bleibt er seiner

Natur treu, indem er Gründe für sein Tun anzugeben sich

bemüht, indem er die Unverfrorenheit besitzt, sich mit seiner

zoologischen Natur zu entschuldigen oder gar zu brüste1»

kurz seine Vernunft gebraucht, „um tierischer als jedes T'ef

zu sein", während uns als bizarrer Scherz die Vorstellung

erscheint, dass die Wölfe sich mit einer Theorie „lupus lnp°

homo" über ihre Unzulänglichkeiten hinwegsetzen wollte0'
Es ist gerade de,r Irrweg des Rationalismus, sich von einer11

grenzenlosen Vertrauen in die Vernunft tragen zu lassen, sie

für eine nie irrende Führerin zu halten und den tiefen Sin11

der biblischen Geschichte vom Sündenfall zu vergessen: erdlS

sicut Deus, scientes bonum et malum. Es ist der Irrweg
an keine Möglichkeit eines Irrweges zu glauben, keine

202



"ungstafein, Schutzgeländer und Wegweiser zu beachten und alle
jene wunderlichen und tückischen Verschlingungen, Täuschungen,

Fallen und Paradoxien zu übersehen, deren der menschliche

Intellekt fähig ist und die ihn schliesslich zur Selbst-
zerfaserung, zum Antiintellektualismus, Antihumanismus und
Irrationalismus führen können: zum Verrat am Menschen. Es
scheint sehr wunderlich, aber wer über diese Zusammenhänge
einmal nachgedacht hat, kann kaum noch daran zweifeln, dass
es eine bestimmte Art des falschen Vernunftgebrauchs gewesen
Ist, die mit einem kleinen und unschuldig scheinenden Beitrag
hier, mit kolossalem Missb(rauch dort das Denken der Menschen
"r den letzten hundert Jahren in einem unmerklichen Prozess
schliesslich dahin geleitet hat, dass sie dann so handelten
Und die Verantwortlichen so handeln Hessen, wie es dem
heutigen beklagenswerten Zustande der Welt entspricht. Und
die letzte und tiefste Stufe auf diesem Wege des Missbrauchs
der Vernunft, zu dem die Menschen grenzenloser Optimismus
Urrd ahnungsloses Vertrauen in die Vernunft verleitet haben,
lst es dann, an den Möglichkeiten der Vernunft völlig zu
verzweifeln und sich mit letzte^ rationalistischer Ausgeklügeltheit

zur Unvernunft, zum Blut, zum Instinkt oder wie man
es nennen mag, zu bekennen.

Nun steht der Missbrauch der Vernunft, der der Masslosig-
heit und Unbedingtheit ihres Gebrauchs entspringt, in einem
Seltsamen Kontrast zu der selbstsicheren Ueberlegenheit, mit
^er uns der Intellektualist und Rationalist entgegenzutreten

11 d unsere demütige Erkenntnis der begrenzenden Bedingungen
des Vernunftgebrauchs als Einfalt zu belächeln pflegt. Es ist

nicht ein Zuviel des Vernunftgebrauchs, was wir ihm zum

^°rwurf machen, sondern ein falscher Gebrauch, ein Irrweg.
a man einen Irrweg aber nur geht, wenn man ihn nicht als

s°lchen erkennt, also etwas nicht weiss oder beachtet, was man
w'ssen und beachten sollte, so ist es ein Zuwenig an Vernunft,
Was wir dem irregehenden Rationalisten vorwerfen, und so ist

ebenso ein Zuschuss an Denken und Ratio, was wir fordern,
"'cht ein Abstrich. Ist es also im Grunde falsches Denken,
^vas wir für den Zustand der Menschen und der Welt
verantwortlich machen, und ist es also richtiges Denken, wovon

die Rettung erwarten? Machen wir mithin den Rationa-

203



listen zum Vorwurf, dass sie bei all ihrem Denken noch ein

wenig weiter hätten nachdenken sollen, und sind wir demnach

der Ansicht, dass dieses Versäumnis der Welt zum Verhängnis
geworden ist? Das sollte in der Tat unsere Meinung sein,

ohne dass wir uns darum weiter zu kümmern hätten, ob man

uns deshalb unter die Rationalisten oder die Romantiker ein*

reiht. Das Rubrizieren, Definieren und Klassifizieren gehört
nicht minder zu den Irrwegen des Rationalisten, dessen höchste

Lust es ist, den Dingen eine Etikette aufzukleben, und der

sie damit für wissenschaftlich erledigt hält. Etiketten sollten
uns indessen vollkommen gleichgültig sein, wenn wir uns

nur über die Sache selbst und über die schlichte Folgerung
einigen, dass man falsches Denken dadurch korrigiert, dass

•man richtig denkt.

II.

Doch nun wird es an der Zeit, dass wir das, was wir unter

Irrwegen des Rationalismus verstehen, präzisieren, obwohl wif
nicht hoffen dürfen, über eine eben noch für den vorliegenden
Anlass ausreichende Kennzeichnung hinauszukommen. Zu die"

sem Zweck greife ich auf meine Feststellung zurück, dass

unser Denken immer dann auf Abwege gerät, wenn es der ihm

unglücklicherweise innewohnenden Tendenz zum unbegrenzten
Schweifen, zum Dogmatisieren und Absolutieren folgt und die

Bedingungen, Grenzen und Voraussetzungen vergisst, die ihm

gesetzt sind, wenn es sich den Kopf an den „Gegebenheiten
einrennt und — um mit Goethe zu reden — unvermittelt inS

Unbedingte strebt in dieser durchaus bedingten Welt, das

Weltall sozusagen herrisch in die Schranken fordernd, statt

sich auf die dem Verstand allein zukommende Rolle des

nens, Schlichtens, Urteilens und Verknüpfens zu beschränken

und mit Pascal zu bekennen: „11 n'y a rien de si conforme 3

la raison que le désaveu de la raison" und „II faut savoir doute1"

où il faut, assurer où il faut, se soumettre où il faut." (Pensees

II, 6). Es ist das, was ich die „Verranntheit ins Unbedingt6
und Absolute" genannt habe, was wir aber pathetischer auch

als Hybris brandmarken können, als Superbia, der die Hum1

litas der sich bescheiden in ihre Grenzen fügenden Erkenntn>s

204



gegenübersteht, welche sich auf die Funktion des an den
Tatbestand gebundenen Richters beschränkt2). Es ist eine Blindheit

gegenüber Oewissheiten, mit denen wir nun einmal zu
rechnen haben, vorzüglich gegenüber solchen, die sich der
Herrschaft des vernunftbegabten und jede Schranke als De-
mütigung empfindenden Menschen entziehen, den inneren Ge-
^issheiten, die nicht quantifizierbar und nicht mit unseren
binnen unmittelbar wahrnehmbar sind, weder zu wägen noch
zn messen noch zu betasten, den Imponderabilien der inneren
Erfahrung, des Lebens, der Gesellschaft und der Geschichte.
So werden wir das meiste davon erfassen, wenn wir diese Hy-
bris als Leb ens- und Soziologieblindheit bezeichnen.
Häher der Hang zum geistigen Konstruieren, zum Vereinfachen,
zUtn Jusqu'au bout, zur Schablone; daher die grundsätzliche
Vorliebe für alles Neue und die grundsätzliche Abneigung
Vor allem Alten; daher die Missachtung vor dem Ueberlieferten,
Gewordenen und Spontanen und die Bevorzugung des
Organisierten und Mechanischen; daher die Scheu vor dem Un-
Sriähr und der Drang nach absolut garantierter Sicherheit, die
Kder Rationalist aufs neue erfunden zu haben glaubt, bis
Schliesslich auch sein unfehlbares System an der Unkalku-
berbarkeit des Lebens zerbricht. Dieser Rationalist ist dann
derselbe Mann, der für all diese inneren, vitalen und soziolo-
S'schen Gewissheiten nur ein mitleidig-überlegenes Lächeln
ubrig hat, indem er uns zu verstehen gibt, dass wir von ihm
erst noch zu lernen hätten, wie man sich kein X für ein U
v°rmachen lässt. So wird er zum Entlarver mit seinem ewigen

ugurenlächeln, zum Desillusionierer, zum „Ideologieschnüff-
r '> der an nichts Festes mehr glaubt ausser an seinen eigenen

Gitlarvenden Verstand, während es doch gerade dieser ist,
er hier zuviel vertraut und den er davongaloppieren lässt.

lr werden hierin nicht ohne Sympathie mit ihm sein, denn
^er wollte leugnen, dass die Welt voll von Wortschwindel,

ecklügen und verlogenen Fassaden ist, die uns düpieren
'en, voll von Flitterkram, Masken, „Ideologien", die etwas

^atnhaft verbergen oder uns etwas weismachen wollen, was
2\ —; —

°rtnulierungen, die ich dem im Manuskript vorliegenden Buche
jj'exander Rüstows (Istanbul) über den geschichtlichen Ort unserer
•Glturkrise entnehme.

205



einfach nicht wahr ist? Wer dieser Scheinwelt der Gedanken

beherzt entgegentritt, verdient gewiss unseren vollen Dank,

aber das Unglück ist, dass der Rationalist auch hier seiner

Lieblingsbeschäftigung obliegt, das Kind mit dem Bade
auszuschütten. Er ist in der Tat in seiner Verranntheit ins
Absolute und Unbedingte immer der Mann, der sozusagen „zuviel

kapiert".
Nun dient es gewiss der Klarheit, wenn wir diesen Denktypus

noch an einem konkreten Beispiel studieren. Ich wähle

es absichtlich so, dass sich jeder an ein entsprechendes eigenes
Erlebnis erinnert fühlen kann und dass es sich keineswegs
durch irgendwelche Krassheit auszeichnet. So ist es immer
überaus lehrreich, mit einem Rationalisten ein Gespräch über
Wesen und Wert der Nation und des Nationalgefühls zu

führen. Wir einigen uns rasch darüber, dass es eine
verwerfliche und mit der menschlichen Gemeinschaft wie mir

elementaren Wertvorstellungen unvereinbare Absolutierung der

Nation gibt, die wir Nationalismus nennen, dass die Nation
nicht die letzte Stufe der politischen Organisation sein kann,

und dass mit dem Patriotismus immer wieder ideologischer
Missbrauch getrieben wird. Dann aber trennen sich unsere

Wege, sobald unser Gesprächspartner die kühne Behauptung
aufstellt, dass der Patriotismus eigentlich nur das Aushänge'
schild für materielle Klasseninteressen und die Nation ein

überhaupt zu überwindender und vor der Vernunft nicht
bestehender Anachronismus sei, und dass im Falle eines
Konflikts zwischen den nationalen und den Klasseninteressen der

führenden Schicht die letzten immer den Ausschlag gäben.
Wir werden ihm entgegnen, dass die elementaren Formefl

echter menschlicher Gemeinschaft nach der unausweichlichen

Natur der Dinge nun einmal räumlich bestimmt und gebunden

sind, dass sie sich nach ihrer räumlichen Weite von unten

nach oben gliedern, von der Gemeinde über den Kanton zljr

Nation, dass in einer gesunden, d. h. nicht aus rationalistische1"

Konstruktion hervorgehenden Gesellschaft keine Stufe über

Sprüngen werden kann, und dass, wenn wir in der Gliederung»

wie wir hoffen, über die Nation ernsthaft hinausgelangen>
auch die Nation — und gerade sie vor allem, dank des ge

schichtlich gegebenen Höchstgrades an Integration, den W1"

206



hier vorfinden — ein natürliches Glied bleibt3). Wir werden
mit unserem rationalistischen Partner unsere Not haben, um
•hm dies begreiflich zu, machen und ihn von der ihm zur
Geiwohnheit gewordenen Denkweise abzubringen, die über
s°lche Kleinigkeiten wie Raum und Geschichte hinwegsieht
Und mit Vorliebe das freischwebende und beliebig sich assozi-
lerende Individuum konstruiert. Und wenn er behauptet, dass

Klasseninteressen immer über die nationalen Interessen
°bsiegen, so werden wir ihm gewiss entgegnen, dass die
gerichtliche Norm gerade das Umgekehrte sein müsse, da sonst
eme Nation überhaupt nicht existieren könne. Da aber das
Gestehen der Nation das historisch Normale ist, so auch das
überwiegen der vertikalen Integration über die horizontale.
^Ur in den Krisenzeiten der Gesellschaft vom Typus des
^ehgionskrieges erleben wir eine vorübergehende Umkehrung,
111 dem Sinne, dass die geographischen (räumlich bestimmten)
Denzen durch die räumlich ungebundenen ideologischen
verfängt werden. Das kann aber nur ein vorübergehender
Zustand sein, und zwar deshalb, weil er eine Sprengung der

ation wie überhaupt jeder menschlichen Gemeinschaft
bebtet, der Gemeinschaft, die als Regel nur in vertikaler
3\ Vy».' w'r haben das Qlück, eine solche Auseinandersetzung in literarischer

Dokumentation zu besitzen, und zwar in Gestalt eines schönen
Briefes, den J. Huizinga an J. Ben da als Antwort auf seinen
»Discours à la nation européenne" gerichtet und in den Schriften des
'nstitut International de Coopération Intellectuelle veröffentlicht hat
(»L'esprit, l'éthique et la guerre", Correspondance No. 3, Paris 1934).
Julien Benda hat sich in seinem „Discours" wie in seinem bekannten

Buche „La trahison des clercs" als ein besonders ausgeprägter
ypus des Rationalisten erwiesen, in all seiner Noblesse, aber auch

'n seiner fatalen Neigung zur Unbedingtheit, die ihn wie alle an-
,5e« missbrauchten Werte so auch den der Nation verkennen lässt.

ahrend er sich gegen die chauvinistischen „clercs" als Verräter
n ihrer Mission mit vollem Recht wendet, verfällt er nun mit
Jpisch rationalistischer Blindheit in das entgegengesetzte Extrem,

t echten und objektiv gewissen Wert der Nation zu leugen. Das
aber nicht minder eine „trahison des clercs". Der weisere ,,clerc"

Uizinga weist ihm seinen Fehler eindrucksvoll nach, indem er ihn
'ordert: „Souffrez que la nature garde ses droits... La nation,
tant qu'elle surgit d'une idée de justice, est de naissance

Muss dieses seelische Gleichgewicht das Privileg eines An-
e» örigen einer kleinen Nation sein?

207



(räumlicher), nicht in räumlich ungebundener, freischweben'
der Integration bestehen kann.

So gibt uns eine alltägliche Gesprächserfahrung die Mög"

lichkeit, den Denkprozess zu beobachten, der zum rationali"
stischen Kosmopolitismus führt, und an ihm die Irr'
wege des Rationalismus zu: verfolgen. Aehnlich wird es uns

ergehen, wenn wir das etwas anstrengende Vergnügen haben,

einen Anhänger irgendeiner Form des Kollektivismus
unseren Freund zu nennen und nun von ihm zu hören, was er

alles zu unternehmen gedenkt, um den Menschen zu ihrem
Glück zu verhelfen ; oder einen Dogmatiker des Demokratis*
mus, der in jedem nicht direkt vom Volke nach einem
ausgeklügelten Proporzsystem gewählten Magistraten eine
reaktionäre Herausforderung erblickt; oder einen Erziehungs'
reformer, der jede Autorität des Erziehers für ein Ver-

brechen an der Kindesseele hält, die den Weg zum Guten und

Rechten schon allein sicher zu. finden weiss; oder einen

Moralsophisten, der persönlich zwar keine silbernen Löffel

stiehlt, aber im Grunde nicht recht einzusehen vorgibt,
warum er es eigentlich nicht tut, da er alle Sittlichkeit und

Gerechtigkeit nur aus Konvention, Zwang oder Zweckmässigkeit

zu. erklären weiss; oder einen GleichheitsaposteE
den die Erfahrungen aller Jahrtausende und alle Einsicht 111

die Ungleichheit und Mannigfaltigkeit des Lebens nicht von

dem Gedanken abbringen, dass die existierende in der Tat
ungerechte Ungleichheit nur durch eine völlige Nivellierung ge'

sühnt werden könne ; oder einen Sexualreformer, de11

die Erkenntnis der Problematik der Ehe und des Geschlechtslebens

zur Verwerfung der Monogamie und der Familie und

zur Anpreisung aller möglichen, endlich das Glück garante
renden Neuerungen verführt; oder einen Fanatiker d^r
Freiheit, der nicht sehen will, dass Freiheit ohne Bindung

zur ärgsten Unfreiheit wird, dass die höchste Einsicht un

Kraft erfordernde Aufgabe einer wirklich freien Regierung

gerade darin besteht, „die entgegengesetzten Elemente der

Freiheit und Bindung zu einem zusammenhängenden GanZeI1

zu verschmelzen" (Burke), dass, um mit demselben Bur've

zu sprechen, „eine Gesellschaft nicht existieren kann, ohne dass

irgendwo eine Bremse des ungezügelten Willens und ApPe

208



tits eingebaut wird", dass jede Freiheit eine Grenze besitzt,
Jenseits deren sie zu einer schweren Gefahr für sich, selbst
uud für die Gesellschaft wird, und dass ein Staat ohne
selbstmörderische Absicht nicht mehr Freiheit als ein Spielklub
gewähren kann, der sich gewisse Spielregeln gibt und die Falsch-
sPieler mit Schande hinauswirft. Haben wir ganz ungewöhnliches
Glück, so kann es uns sogar passieren, an einen der wenigen
n°ch überlebenden Exemplare des historischen Wirtsc hafts-
tiberalismus, der Laissez-faire-Philosophie, zu geraten und
dann zu hören, was wir sonst nur noch aus Büchern erfahren
können: dass die durch die Konkurrenz gesteuerte Marktwirt-
Schaft einen in sich selbst ruhenden, an keinerlei soziologischmoralische

Voraussetzungen gebundenen Kosmos, einen „ordre
Uaturel" darstelle, demgegenüber die Menschen nur noch die
negative Aufgabe hätten, alle Hindernisse aus dem Wege zu
Gemen. Auch dies ist eine Form des irregehenden Rationa-
Ismus, die an Verranntheit ins Absolute und Unbedingte nur
n°ch vom Kollektivismus übertroffen sind. Nur unterscheidet
^ch dieser historische Wirtschaftsliberalismus dadurch vom
^°Uektivismus, dass er uns nicht mehr wie dieser durch seine

egenwart, sondern allein durch sein verhängnisvolles Erbe
zu schaffen macht, das Erbe der heutigen Wel't, an der jener
Iberalismus emsig und in missionarischem Eifer entscheidend

^"gebaut hat, und einer Welt, in der nun der Kollektivismus
ais unmittelbarer Abkömmling des historischen Liberalismus
.e Rolle der rationalistischen Absolutheitsphilosophie

vergeht: le rationalisme est mort, vive le rationalisme.

III.

r
^achdem wir uns eine einigermassen deutliche und abge-

ete Vorstellung von den Verirrungen des Rationalismus

'ich
* ^aken> werden wir fragen wollen, wie es denn eigent-

j
dazu im Verlaufe der Geistes- und Sozialgeschichte der

su I6" J^rhunderte hat kommen können. Wir werden ver-
eu müssen, darauf eine einigermassen befriedigende Ant-

^ zu finden, denn erst wenn wir dieses beängstigende Phä^

Sej^en wirklich erklärt haben, werden wir uns von ihm und
en Folgen restlos befreien und in Zukunft den rechten

209



Weg finden können. Dabei wird sich herausstellen, dass mehrere

Ursachen vereint gewirkt haben.

Unsere erste und am nächsten liegende Antwort wird sein,

dass es sich um einen Exzess an Reaktion gegen Zustände

gehandelt hat, die die Vernunft der Menschen herausgefordert
haben. Reaktion gegen den ungeheuerlichen Missbrauch von

Tradition, Respekt, Theologie und Spekulation, die sich an

der Schwelle der Neuzeit verbünden, um die Menschen zum

Kniefall vor den unerforschlichen „Gegebenheiten" zu zwingen

und jeden Gedanken, die Sonde der Vernunft an die
göttliche Weltordnung anzulegen, zu einem Frevel zu stempeln-
Reaktion gegen einen Geist, der zu uns am reinsten aus jenem
Gutachten einer spanischen Regierungskommission unter
Philipp II. spricht, die ein Projekt zur Schiffbarmachung der

Flüsse Tajo und Manzanares mit folgender Begründung
verwirft: „Wenn Gott gewollt hätte, dass beide Flüs'se schiffbar
wären, dann hätte er es mit einem kurzen „Es we;rde!" zur

Tatsache gemacht. Für Menschenhände aber wäre es ein

verwegener Eingriff in die Rechte der Vorsehung, wenn sie das,

was Gott aus unerforschlichen Gründen unvollendet liess,
verbessern zu wollen sich unterfingen".4) Reaktion gegen einen

Despotismus, der, seinem genre entsprechend, unbedingte
Unterwerfung unter kritiklos zu glaubende Dogmen fordert und

jede freie Vernunftregung als Häresie im theologischen und

als hochverräterische Regung des beschränkten Untertanenverstandes

im weltlichen Bereiche verfolgt, einen Despotismus,
der jeder Vernunft Hohn sprach und alle Einrichtungen der

Gesellschaft — die Regierungsform, das Eigentum, die
Abhängigkeiten, den Krieg — für sakrosankte Bestandteile der

göttlichen Weltordnung erklärte und jeden Gedanken, sie als

Menschenwerk zu betrachten, perhorreszierte. Reaktion gegetl

ein Gesellschaftssystem, das einigen wenigen schrankenlos6

Freiheit auf Kosten einer um so rücksichtsloseren Unterwerfung
der grossen Mehrheit gewährte und so zu dem Gedanken

führen musste, die schrankenlose Freiheit der wenigen auf a^e

auszudehnen. Kann man es da den Rationalisten und Au^

klärern so arg verdenken, dass sie nichts mehr hören wol

4)Gregorio Maranôn, Olivares. Der Niedergang Spaniens
a's

Weltmacht. Uebersetzt von L. Pfandl. München, 1939, S. 217.

210



v°n „inneren Gewissheiten", von „Gegebenheiten", von
anderen Tatsachen als solchen solider und empirisch verifizierbarer

Art, dass sie aus endlich befreitem Munde den Ruf
nach Redlichkeit, Vernünftigkeit, Gerechtigkeit und Freiheit
ausstiessen und nicht gleich an neue Schranken, Bedingungen
und Voraussetzungen dachten? Es war wohl unvermeidlich,
däss auch hier das Böse fortzeugend Böses gebären musste,
aber um so unentschuldbarer wäre es, wenn wir heute nicht
efldlich voneinander scheiden wollten, was berechtigte Reak-
i°n und was verhängnisvolle Uebertreibung gewesen ist.

Die rationalistische Verranntheit ist nun nicht allein eine
^eaktion auf den politischen Absolutismus, sondern zugleich
setne Fortsetzung, zum mindesten im Geiste und zum Teil
s°gar in derselben Richtung. Das gilt vor allem für Frank-
eich, dasjenige Land, das in den Verirrungen des Rationa-

lsmus eine ebenso verhängnisvolle Rolle gespielt hat, wie
sein geistiger Ruhm im 18. Jahrhundert Europa überstrahlt.

0 lässt sich die Aufgabe, die Verirrungen des Rationalismus
lstorisch zu erklären, in der Tat weitgehend auf die Aufgabe

^erengen, sie aus der Sozial - und Geistesgeschichte
Gnkreichs heraus zu verstehen. Ueber sie lässt sich freilich

sagen, dass sie dank den alles vergiftenden Wirkungen

£
S Absolutismus und Zentralismus hochgradig pathologische

u§e aufweist, die die französische Geschichte bis zum heuti-
Tage belasten5). Die jede gesunde soziale und regionale

^ederung zerstörende Zentralisierung des französischen Staa-

,^S) Welche die französische Revolution, das Empire und alle
Ç Nachfolger bis zur Dritten Republik nur noch fortsetzen
a sogar verschärfen; ein beschäftigungsloser, landferner, dem

611 Unc^ ^er politischen Verantwortung ferngehaltener Hof-

^
h der schliesslich der Langweile, dem Artismus und dem

ynisrnus verfallen muss, im Gegensatz zu England mit seinem
Landwirtschaft wie der Politik mit gleichem Eifer wid-

^urn Ruhme Frankreichs muss gesagt werden, dass es gerade
hervorragende französische Schriftsteller gewesen sind, die uns über

ese Pathologie ihres Landes am besten unterrichten und sie rück-
Çntslos diagnostizieren. Ausser den bekannten Arbeiten von Tocque-

^
e und Taine sind hier noch die weniger bekannten von Frédéric
Play, La réforme sociale en France, Paris 1864, und von Odilon

arr°t, De la centralisation et de ses effets, Paris 1861, zu nennen.

211



menden Adel und sogar im Gegensatz zum deutschen Adel,

der doch wenigstens seine Güter bewirtschaftet; eine Elite, die

in Ermangelung einer lebensvolleren Beschäftigung sich dem

Kultus des Stils und des Ausdrucks und damit der so gefähr'
liehen Herrschaft des Wortes hingibt, dabei zu allem Ueber-

fluss noch vor der Aufgabe steht, alles den vergötterten Frauen

auf die einfachste und gefälligste Weise begreiflich zu machen;

eine Gesellschaft des Salons, die Europa die höchste
Geschmackskultur geschenkt hat, aber dafür um sich selbst kreist

und über dem Leben schwebend alle Gegenstände ehrfurchtslos

zum Gegenstand geistreicher Unterhaltung macht und mit

ihnen in dieser Scheinwelt spielt: das ist das sozial- und
geistesgeschichtliche Milieu, das den irregeleiteten Rationalismus
zur Blüte bringt und in Taine's „L'ancien régime" seine
unübertreffliche Darstellung gefunden hat. Mit Taine dürfen wif
auch die Frage aufwerfen, welchen Anteil an diesen Ver-

irrungen des Rationalismus — trotz dem Widerspruch von Fa-

guet — der „esprit classique" gehabt hat, der in jenem
geistigsozialen Milieu so wie nirgends sonst gediehen ist. Im übrigerl
aber ist die sozial- und geistesgeschichtliche Problematik
Frankreichs ein Thema, das allein ein Hippolyte Taine ange'

messen hätte behandeln können, und so bleibt es ein une1"

messlicher Verlust, dass er seinen Plan nicht mehr hat ausführen

können, nachdem er in seinem magnum opus „Les origineS
de la France contemporaine" den Grund dazu gelegt hatte.

Das Bild, das uns Taine — in vielem Tocqueville folget
— mit Meisterhand entworfen hat, würde nach manchen Rick'

tungen hin noch der Ergänzung bedürfen. So wäre mit Fe

Play und Paul Hazard die Frage zu stellen, ob nicht eine

der ruchlosesten und verhängnisvollsten Taten des Ancien Re~

gime, die Revokation des Ediktes von Nantes (1685), die die

Vernichtung des grossen politischen Aufbauwerks Heinrichs
in drastischer Symbolik vollendet, entscheidend zur Entglel

sung des französischen Rationalismus beigetragen hat, indem

sie Frankreich einer von höchsten Wert- und Glaubensvorstel

lungen erfüllten Elite beraubte, ganz abgesehen davon, dasS

sie ein „Frankreich im Exil" geschaffen hat, das mit der Vehe

menz und dem Dogmatismus der Verfolgten und Entwurzelte11

den Schlachtruf gegen die Autorität über ganz Europa er

212



tönen lässt und gewiss jene freischwebenden Intellektuellen
*uerst in grösserer Zahl liefert, bei denen der Rationalismus
öann immer wieder seinen fettesten Nährboden gefunden hat,
1IT1 Guten wie auch im Schlechten.6) Zu fragen wäre aber auch,
°b Frankreich nicht bereits von Haus aus eine konstante Anlage

zum dogmatischen Rationalismus mitbringt: „La France,
Pays entre tous avide d'absolu, nation de la croi,sade éternelle,"
^le vor kurzem ein Franzose festgestellt hat, der seinem
f-ande ferner zuschreibt ,,un sens du „jusqu' au bout" et une
^transigeance sans égale quand elle a fait choix de la raison
comme valeur suprême".7) Damit verknüpft sich die weitere

rage, welchem Anteil die ununterbrochene Tradition des rö-
Püschen Rechts, ein unverkennbarer juristischer Formalismus
PPd die damit zusammenhängende Advokatenherrschaft an den
yerirrungen des Rationalismus in Frankreich gehabt haben.8)

°h hier aus ist es leicht, Spekulationen über mögliche Unter-
Thiede zwischen römisch-lateinischer und germanischer Anlage
üPd Tradition anzustellen, aber wir wollen dieser Versuchung
einstweilen mannhaft widerstehen.

Tatsächlich ist es wohl nicht zu leugnen, dass das Problem
öer Verirrungen des Rationalismus in nicht geringem Grade
fjP spezifisches Problem Frankreichs ist. Wer das geistige

hma Frankreichs im 18. Jahrhundert mit demjenigen Englands,
e\p ;
'Frédéric Le Play, La réforme sociale en France, 2. Auflage,

aris 1866, I, S. 25; Paul Hazard, La crise de la conscience
Européenne, 1680—1715, Paris 1Q36, durchgängig. Auch hier wäre es
natürlich bedauerlicher Dogmatismus, den Apatriden, Emigranten, Metren

und Entwurzelten aller Zeitalter lediglich eine destruktive
^°"e zuzuschreiben. Von diesem Standpunkt aus muss man das

erständnis für ihre gewaltige Auflockerungsfunktion in der
Weltgeschichte — von den ionischen Handelskolonien über das Ur-

ristentum bis zu den Juden und den Emigranten von heute — volL
°nrmen verfehlen. Gefährlich werden sie nur, wenn es keine

ausgehenden Gegengewichte mehr gibt, und diese zu liefern ist Sache
r anderen, ohne dass sie nun wieder nach der anderen Seite

111 umfallen dürften.
R ayrnond Charmet, Le mythe moderne de la science. Avenir

„
e 'a Science Paris 1941, S. 104.
I

P
ef légistes ont toujours exercé en France une influence néfaste",

l-r.®déric Le Play, a. a. O., I, S. 40. Vgl. auch: Coquille, Les
S'Stes ; leur influence politique et réligieuse, Paris 1863.

213



der Schweiz oder Deutschlands vergleicht, kann den
Unterschied zwischen einem vielfach den Nihilismus streifenden Dog'
matismus dort mit der grösseren Ausgewogenheit und Wert'
Sicherheit hier, zwischen Diderot, Voltaire und d'Alembert auf

der einen und Hume, Johnson, Lessing, Lichtenberg oder den1

Zürcher Kreis auf der andern Seite nicht verkennen, und die

Ausnahme Berlins, dessen Freiheit nach dem bitteren ZeugnlS

Lessings einzig darin bestand, „gegen die Religion so viel

Sottisen zu Markte zu bringen, als man will", verstärkt diesen

Eindruck noch. Charakteristisch ist ja auch die innere

Sicherheit, mit der die Zürcher Aufklärung es im grossen und

ganzen verstanden hat, aus der so seltsam bunten und
widerspruchsvollen Mischung, die Rousseau bot, das Fördernde an'

zunehmen und das Verstiegene abzustossen, allen voran
vielleicht Pestalozzi, der die verbogene Erziehungstheorie des

„Emile", die in vielem noch einmal den ganzen Irrgang des

Rationalismus enthüllt, wieder gerade zu biegen versteht.9)

Hier in der Schweiz waren ja auch trotz allem noch die alte11

Volksfreiheiten so lebendig wie in England, während zum Un'

glück Frankreichs der jahrhundertelange Zentralismus und
Absolutismus der französischen Monarchie bereits den Weg vor

gezeichnet hatte, den die Pariser Doktrinäre dann nur zU

Ende zu gehen brauchten. Nun will es aber die Ironie, dass

der geistige Hauptführer des demokratischen Doktrinarismus
gerade kein Untertan des allerchristlichsten Königs, sondern

ein Schweizer gewesen ist: der citoyen de Genève Jean-JaC'

ques Rousseau. Hier muss in der Tat jeder Versuch, einen nn

ter den vielen Gründen für die Irrwege des Rationalismus ltii

Nationalgeist zu entdecken, sein Ende finden. Wir sind als11

jetzt genötigt, unsere Ursachenforschung weiterzutreiben ufl

uns einem neuen Element zuzuwenden: dem theologisch
Gerade im Falle Rousseaus als politischen Theoretikers

es gibt ja noch andere, davon durchaus verschiedene Seitetl

9) Vgl. darüber jetzt die schöne Studie von Leonore SpeeD'^
Rousseau und Zürich, Erlenbach-Zürich o. J. Charakteristisch alW

die Mahnung zur Besonnenheit, die sich Voltaire von dem Vertre
der Berner Regierung, v. Haller, gefallen lassen musste, als er

lerant die Machtmittel der Behörde gegen einen Schriftsteller
rief, der es gewagt hatte, den Papst von Ferney anzugreifen.

214



dieses so überaus wichtigen und vielseitigen Denkers — werden

wir wohl nicht umhin können, Emile Faguet recht
Zu geben und im demokratischen Dogmatismus des Contrat
^°cial, der geradezu in eine Theorie des Totalitarismus
umschlägt, den deutlichen Stempel des Calvinismus zu sehen. Da-
"ht folgt Rousseau nur einer Ueberlieferung, die über Jurieu und
^rotius bis zu Calvin selbst zurückreicht und uns die Frage
aufgibt, inwieweit die düster-dogmatische Strenge dieses
Reformators, die so sehr vom Common Sense Zwingiis
absticht, uns wieder an das lateinisch-französische Erbe des unbe-
lrrbaren und kein Kompromiss duldenden Rationalismus und
Formalismus zurückführt.10) Das alles wäre wohl ohne
Voreingenommenheit zu bedenken.

Vom Theologischen her würde sich nun auch eine
Möglichkeit bieten, demjenigen Irrweg des Rationalismus gerecht
zü Werden, den England und die übrige Welt im 19.
Jahrhundert mindestens so sehr wie Frankreich gegangen ist, näm-
'c'r dem durch Lebens- und Soziologieblindheit und Dogmatismus

ausgezeichneten Wirtschaftsliberalismus seit dem Ende
?es 18. Jahrhunderts. Wenn dieser historische Liberalismus
ln unbegrenztem Vertrauen in den „ordre naturel", in die „in-
Vlsible hand", die hinter dem Rücken der Menschen die von
a^en Schranken befreiten Egoismen zu dem Ziele des gemeinen

esten führt, in blinder Nichtachtung aller politisch-soziolo-
S'sch-moralischen Bedingungen und in einem wahren Kreuz-
Ztl§sgeiste den Marktgesetzen freieste Bahn erkämpft, so liegt
es iu der Tat nahe, dafür in erster Linie die theologisch-me-
^Pwsische Vorstellung der göttlichen Vernunft verantwortlich
l0\ p ~

m 11 e Faguet, Dix-huitième siècle, études literaires, Paris o. J.,

p
ff. ; M.-E. Chenevière, La pensée politique de Calvin,

ans 1937; Georges de Lagarde, Recherches sur l'esprit po-
' 'que de la Réforme, Paris 1926. Kein Geringerer freilich als Benjamin
instant — in seinem noch immer höchst lesenswerten Athénéevortrag

p
e la liberté des anciens comparée à celle des modernes" (Oeuvres

-jOlitiques, Edition Louandre, Paris 1874) — hat die verhängnisvolle
endenz zum antiliberalen Demokratismus bei Rousseau und den

v°n ihm beeinflussten Revolutionsmännern daraus abgeleitet, dass
"'an sich aus einem Uebermass an Begeisterung für die Antike un-
^'Üelbar die griechisch-römische Idee der Freiheit als der „liberté

; ctive" (Volkssouveränität) unter Negierung der „liberté indi-
Uelle" unmittelbar zum Muster genommen habe.

215



zu machen, die alles zum Besten lenkt, eines Logos, dessen

segensreiches Walten nur die Erleuchteten erkennen und dem

in den Arm zu fallen gottlos ist. Dieu le veult. Wenn

man diesem Gedanken folgt, so eröffnen sich ausserordentlich

interessante Perspektiven, die uns auch erkennen lassen, wie

schliesslich mit der notwendigen fortgesetzten Verdünnung
dieses theologisch-metaphysischen Gehaltes jene beklagenswerte

Dekadenz des Liberalismus eintritt, in der auch das an

ihm Richtige und Bahnbrechende untergeht.11)
In einem deutlichen Zusammenhang mit diesem

theologischmetaphysischen Untergrunde des Rationalismus steht schliesslich

auch jene Form der Lebens- und Soziologieblindheit, die uns

als absoluter Optimismus hinsichtlich der natürlichen
Güte und Vernünftigkeit des Menschen entgegentritt und daru1

genau so wie der entsprechende und gleichfalls theologisch

tiefverwurzelte absolute Pessimismus in die Irre geht. Auch

dieser Optimismus gehört zu den Fundamentalirrtümern des

Rationalismus, der in der rationalistischen Staats- und Er
ziehungslehre, im Wirtschaftsliberalismus und im Sozialismus

zu verhängnisvollen Ergebnissen geführt hat,12) so wie sei11

dogmatisches Spiegelbild, der Pessimismus, die entsprechende

Verranntheit der reaktionären Staatslehren vom Typus derje

jenigen von Hobbes, De Maistre oder Haller bis zum heuh

gen Tage hervorgebracht hat.13)

u) Ich bin in Obenstehendem Alexander Rüstow (Istanbul) £e'

folgt, der die theologischen Wurzeln des historischen Wirtschaft^
liberalismus in seinem Appendix zu meinem Buche „Internation3
Economic Disintegration" (London, W. Hodge & Co.) blossgelegt ha

12) Hierüber vor allem die gerade heute wieder grösster Beachtung

würdige Lehre des vielverkannten Frédéric Le Play, den vV'

unbedenklich zu den bedeutendsten Soziologen der Neuzeit recime

dürfen. (Vgl. L. Einaudi, II peccato originale e la teoria de

classe eletta in Federico Le Play, Rivista di Storia Economic3,

1936, Nr. 2).

13) Dass der rationalistische Denktypus auch den reaktionären PesS

misten eigen ist, lehren J. de Maistre — der „Voltaire mit
kehrtem Vorzeichen" — und Karl Ludwig v. Haller in der

aufs deutlichste. Ihnen kann heute ein Mann wie Charles Maur

mit dem ganzen Kreis der „Action Française" angereiht wer
xeji

Nicht umsonst wird dort der „esprit classique" in allen Ton3

gerühmt.

216



IV.

Aber wir sind noch nicht am Ende unserer Analyse der
fachen, die den Rationalismus in die Irre geführt haben.

s bleibt uns vor allem noch die ebenso wichtige wie schwie-

V Aufgabe, jene Entwicklung zu verfolgen, die wir mit
^e" Ausdrücken „P o s i t i vi s m u s", „Szi en t ismus" und

e c h n i z i s m u s" umschreiben können. Sie ist ein besonders
rasser Irrweg des Rationalismus, auf den die Menschen der
e|zten Jahrhunderte durch die ungeheuren Erfolge der

Naturwissenschaften und der Technik gelockt worden sind. Aber
^wickeln wir uns hier nicht in einen schweren Widerspruch,

a vvir doch dem Rationalismus eine bestimmte Tatsachenblind-
e't vorgeworfen haben und nun einen Denktypus als eine

rahonalistische Verirrung bezeichnen, der sich aufs strengste
ai1 das Erfahrbare, an das Verifizierbare und Quantifizierbare
ahen will? Ist das nicht gerade löbliche Selbstbescheidung

Utld das genaue Gegenteil der rationalistischen Hybris? Nein,
lst leider alles andere als Selbstbescheidung und der Gipfel

r Hybris. Wie ist das möglich? Es ist möglich durch eine
Sondere Deutung der Begriffe „Tatsache" und „Erfahrung".

VV; •

w'e so oft, muss man sich auch hier vor einer Vereinigung

der Begriffe hüten,. Es geht nicht an, den Begriff
»Positivismus" so weit zu fassen, dass jeder Philosoph

unter fällt, der sich schlechthin an die Erfahrung halten
und es ablehnt, über die Unsterblichkeit oder den Ur-

Stoff
zu spekulieren und den metaphysischen Wortmagiern

°m -p.
die

'ypus eines Hegel zu folgen. Dann würde man uns nur
j

beklemmende Wahl zwischen Positivismus und Metaphysik
tiv;Sen Un<^ ^'e ^mP'r'sten aller Schattierungen mit den Posi-

Vväh
' ^ ^umes un^ ^ Comtes, in einen Topf werfen,

enb jeder Gegner des Positivismus notwendigerweise Me-
\_/siker sein müsste.u) Empirismus ist nicht gleich Posi-
U) "Ty~T —;

^
Tisch für eine solche Taktik ist vielleicht Pareto, der, wie

y
' binaudi mit Recht bemerkt (a. a. O., S. 12), einen Mann wie

Play vvohl verächtlich unter die Metaphysiker eingereiht hätte,

g
be Play, der ein gutes Beispiel dafür ist, dass man wohl

(j^PWiker sein kann, d. h. alles auf Beobachtung abstellt, ohne
*alb Positivist zu sein. Paretos brutale Soziologie beweist, wem

an damit den Wind in die Segel bläst.

15

217



tivismus, vielmehr ist der geistesgeschichtlich begründete Wort'

gebrauch zu respektieren, der nach dem Vorbilde von Saint'

Simon und seiner unzähligen geistigen Nachkommenschaft den

Positivismus als eine Species des allgemeinen Genus ,,EmpirlS'
mus" bezeichnet, in der dem vieldeutigen Begriff der Tatsache

ein ganz bestimmter Sinn zukommt: der Sinn der sinnlich

wahrnehmbaren und quantifizierbaren Tatsache als einer natu1"

wissenschaftlichen Kategorie, unter strengstem Ausschluss der

inneren Erfahrung. Wir haben es dann mit jenem quafl'
titativ- mathematisch - naturwissenschaftliche11
Denken zu tun, das wir in seinen unbegrenzten Herrschafts

ansprächen an Leben und Gesellschaft zugleich als S z ie 11

tismus bezeichnen und das eine entscheidende Ursache der

Irrwege des Rationalismus gewesen ist, da ein solches Denke11

ja notwendigerweise gegen die Erfordernisse und Gegebenheit611

des Lebens und der Gesellschaft blind machen muss: des Le

bens und der Gesellschaft, die Qualität, Struktur und Gesta

sind. Es ist ein Denken, das „am Menschen als geistig-mora
lischem Wesen ahnungslos vorübergeht und so gut wie nich'5

weiss von all jenen ewig menschlich-gesellschaftlichen Werte11'

Problemen und Zusammenhängen, die, denkbar „unexakt", vve

denkbar subtil und qualitativ, nur durch eine humane, hist°

risch-literarisch-philosophische Bildung vertraut werden kör1

nen".15) Dem entspricht die geistesgeschichtliche Entwickle11^
des Positivismus, in der die mathematisch-naturwissenscha1
lieh orientierten Enzyklopädisten, die Ecole Polytechnique,

Sa111'

Simon und Comte wichtige Etappen darstellen16), und d611'

entspricht es, dass hier Ingenieure, Physiker und Chemiker da-

grosse Wort geführt haben.17) Von hier aus ist dann ^e,

15) Wilhelm Röpke, Selbstbesinnung der Wissenschaft, Neue Schvve^

zer Rundschau, Mai 1942, S. 10 f. Jener Aufsatz bildet eine 1)0

wendige Ergänzung zu dem vorliegenden.

lc) Vgl. F. A. v. Hayek, The Counter-Revolution of Science, Ec0"

mica (London), Februar, Mai und August 1941.

17) Hingegen ist es sehr bezeichnend, dass es auf der naturvvis®^
schaftlichen Seite immer wieder Mediziner, Biologen und Psych0' ^
gewesen sind, die sich gegen den Positivismus und Szientis ^aufgelehnt haben. Der erste Protest ist von den „Idéologues
Destutt de Tracy (1754—1836) und die Ecole de Médicine aüS

gangen.

218



Weitere Weg zum Technizismus und zum Kollektivismus deutlich
sichtbar, dem Kollektivismus, der die Oesellschaft genau so
wie den Menschen als Maschine behandelt.

Die Problematik des Positivismus ist also diejenige des
Begriffs der „Tatsache", und daran ist er auch gescheitert.15)

ihn ist Goethes Spottvers gemünzt: „Daran erkenn' ich
den gelehrten Herrn! Was ihr nicht tastet, steht euch meilen-

Was ihr nicht fasst, das fehlt euch ganz und gar, was
dir nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr." Nur die ausserhalb

des Bewusstseins liegenden Tatsachen gelten lassen heisst
aber vollkommene Orientierung an den Methoden der Natur-
Wissenschaft: daher der Szientismus, daher das Bemühen um
"aturwissenschaftliche Gesetzmässigkeiten in der Gesellschaft
und daher die Mischung von szientistischer Hybris und Ingeni-
eurmentalität, mit der man glaubt, mit dem Menschen und
der Gesellschaft alles beginnen zu können, was man will.
Daher auch die Neigung, die Geisteswissenschaften nach na-
Urwissenschaftlichen Methoden zu betreiben und sich auf das

^essbare, Wägbare und Dokumentierbare zu beschränken: der

^ehaviourismus in der Psychologie,19) die Stoffhuberei, der
ragmatismus, der sich hinter den „stubborn and irreducible

lhrv~—/ dieses Wesen des Positivismus ist von Comte (Cours de Philoso-
s°phie Positive, III, S. 188 f.) folgendermassen gekennzeichnet worden:
»Le véritable esprit général de toute philosophie théologique ou
Métaphysique consiste à prendre pour principe, dans l'explication
hes phénomènes du monde extérieur, notre sentiment immédiat des
Phénomènes humains ; tandis que, au contraire, la philosophie posi-
ive est toujours caractériséee, non moins profondément, par la
subornation nécessaire et rationelle de la conception de l'homme à

l?Ge'le bu monde". Hierin liegt in der Tat alles beschlossen.
» lese Auffassung der Psychologie, die die psychologische Erkennt-

auf allgemein kontrollierbare naturwissenschaftliche Beobachtung
tzen will, sie also den Naturwissenschaften methodisch völlig

faMreiht und zugleich ihr eigentliches Ziel in einer Strukturbeschrei-
ng der Qesamtreaktion eines Lebewesens gegenüber Umgebungs-

MNerungen („Reizen") erblickt, entspricht, wie man leicht sieht,
r wissenschaftlichen Denkweise des Neopositivismus überhaupt; sie
spricht übrigens auch dem Positivismus Comtes im Gegensatz zu

die
Pathologischen Empirismus Humes und Mills, der überall auf

g,e Selbstbeobachtung als die Quelle der Erkenntnis zurückgeht".
Srnst von Aster, Die Philosophie der Gegenwart, Leiden 1935,

219



facts" (William James) verschanzt, das Verlassen der Oriefl"

tierung am Menschen als moralischem Vernunftwesen und seine

Behandlung nach zoologischen Kategorien, die Tendenz zum

blossen Rubrizieren, Klassifizieren und zum Terminologismus
die Literaturgeschichte, die sich mit den genauen Massen der

Nibelungenhandschriften beschäftigt; die mathematisch-statistr
sehe Richtung in der Nationalökonomie. Dahin muss man auf

diesem Wege des Positivismus notwendigerweise kommen, und

ebenso unvermeidlich ist es, dass der Positivismus in den So*

zialwissenschaften — in der Jurisprudenz, in der Nationalöko*

nomie, in der Soziologie und in der Geschichte — zum Wert"
relativismus führt, da man ja gemäss dem Programm des Posi'
tivismus der inneren Erfahrung jeden absoluten WahrheitS'
wert absprechen muss.20) Mit dem Relativismus und Agnostizis'
mus, dem Wert- und Erkenntnisnihilismus verbindet sich

schliesslich der Esprit analytique und der Esprit critique, der zur

Selbstzerfaserung des Intellekts und zum ängstlichen Ausvve1"

chen vor jeder Synthese führt. Das ist die Reiseroute, die die"

ser Rationalismus absolviert, und niemand kann mehr vorge"

ben, dass er um die Endstationen nicht genau Bescheid wüsste.

Freilich, es ist so leicht zu spotten, und man soll es 111

allen diesen Dingen auch an Deutlichkeit gewiss nicht fehle11

lassen. Doch werden wir keine selbstgerechte Pharisäer, d*e

Gott danken, dass sie nicht sind wie andere Menschen! D*e

Irrwege des Rationalismus kennt ja wirklich nur derjenige
der sich selbst schon einmal auf ihnen befunden hat, rind

für niemanden ist es eine Schande, das einzugestehen. Dab11

wissen wir aber auch, wie leicht man auf sie gerät, gerade

wenn man den Durst nach Wahrheit und Redlichkeit hati

wie vielfältig die Pfade sind, die uns in die Irre führen, ü<]

wie sehr wir vernunftbegabte Menschen Grund haben, v°r

unserer Gottähnlichkeit bange zu werden.

-'") Vgl. dazu: Wilhelm Röpke, A Value Judgment on Value Ju^
ments, Revue de la Faculté des Sciences Economiques d'Istan '

1942, III. Jahrgang, Nr. 1/2.

220


	Irrwege des Rationalismus

