Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 3

Artikel: Die geistige Aufgabe der Gegenwart und das Christentum
Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759882

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die geistige Aufgabe der Gegenwart
und das Christentum

Von Erich Brock

Haben wir einen geistigen Baugrund fiir den kommenden Frieden?

Zuweilen, wenn wir lesen, dass hier und dort die Aufgaben
der kommenden Friedenswirtschaft oder Friedenspolitik
in ihren Einzelheiten beraten und festgelegt werden, so packt
uns ein leichter Schauder iiber so viel Geradlinigkeit der Ziel-
setzung iiber einen Abgrund hinweg, von dem noch niemand
weiss, ob er nicht alle Subjekte und Objekte einer Friedens-
wirtschaft vorher verschlingen wird: ein Schauder, der aus
Widerwillen vor der Ueberheblichkeit und Bewunderung vor
der Undampfbarkeit des Menschen gemischt ist. Alles in allem
ist aber diese Zielsetzung eine durchaus niichterne; denn irgend
wie, durch irgendwen und irgendwas wird das Leben weiter-
gehen, und mit Recht sagen sich jene Ratschlagenden, dass
sobald der Augenblick der Umstellung gekommen ist, fast alles
fiir ihre Dauerhaftigkeit davon abhidngen wird, ob sie auf
kithlen und sachlich-allgemein erwogenen Grundlagen erfolgt
oder nach den Eingebungen augenblickshafter Triumph- und
Hassgefithle, welche Seite dann auch Anlass zu solchen haben
mag. Derartige Gefithle nidmlich entstehen bei einem grossen
Umschwung auf Grund des Erlebnisses, dass einem lange unbe€”
friedigten Drange endlich das Hindernis weicht und er sieghaft
sein ersehntes Ziel in Besitz nimmt. In derartiger Lage denkt
der Mensch notwendig die ganze Welt unter dem Bild dies€s
Erlebnisses. In der nun iiberwundenen Gegenmacht verkijrpert
sich alles Hemmende iiberhaupt, in dem nun eroberten Zielb€
reich alles Heilbringende iiberhaupt. Nichts ist psychologisch
zwingender, nichts ist sachlich falscher. Nichts ist auch schwerel
als Recht und Unrecht jener Gefiihle im einzelnen richtig abzi”
wigen. Beinahe alle Werterlebnisse des Menschen geschehef
im Druck und Durchbruch gegen ein Hemmendes und sind dahef
nicht nur von innen, sondern auch von diesem Aeusseren her
stark geformt; nirgends steht der Mensch im beziehungslose”
Raum eines rein theoretischen Geistes. Von da her wohnt de™

158



menschlichen Werterleben ein relativer Faktor bei. Diesen Fak-
tor aber ausser Acht zu setzen, das Kampf- und Siegerlebnis
Nach seinem geistigen Inhalt absolut zu setzen, dient der Bewe-
gung, der Tat, dem Umbruch. Solches Verhalten ist infolgedessen
erwiinscht in Zeiten iiberstarker Befestigung, unerwiinscht in
Solchen, wo die Stabilitit zu schwach ist und alles lebenbe-
drohend auf der Spitze steht. Eine Zeit wie die vor dem ersten
Weltkrieg gehorte zweifellos zu denen iibergrosser Beruhigung;
infolgedessen wurde 1914 der Durchbruch zum Elementaren
mit apokalyptischer Wucht und Absolutheit erlebt. Aber so oft
das Absolute greifbar in die Welt zu treten scheint, pflegt der
Riickschlag desto grosser zu sein, wenn sich die Sehnsucht
der Menschen dieses Absoluten bemichtigen will und unver-
meidliche Enttduschung eintritt. Das aufgepeitschte Verlangen,
das Leiden an der mit Gewalt ergriffenen Hussersten FEinseitig-
keit pflegt dann zunichst mit ebenso blinder Wut nach der ent-
gegengesetzten Seite zu stiirmen. Damals war es der Pazifismus
Und [nternationalismus von 1918, welcher im Riickstoss mit
derselben Gewissheit eines Endgiiltigen wie das Erlebnis von
1914 ergriffen wurde. Erst nach mehrfacher Enttiduschung pflegt
dann ein gewisser Beharrungszustand der Bescheidung einzutre-
ten. In diesem Zustand der Midigkeit, des Verlangens nach
Befeqtlgung pflegt dann die Einsicht fiir eine Weile durchzu-
bl‘Echen, dass alle menschlichen Dinge nicht von einem, sondern
Von zwei polaren Prinzipien her konstruiert und zu verstehen
Sind, die sich in der Schwebe halten. Von ihnen darf keines
2 sehr ignoriert und zuriickgedringt werden, ohne dass ge-
Waltsame Reaktionen, ja Katastrophen eintreten — welche eben
lerdings ihrerseits zu zeitweiligen Vertiefungen der einen Seite
A Wesen und Erkenntnis fithren konnen.

Es ist kein Zufall, dass sich uns unter der Hand die Be-
t"ElChtung vom politischen aufs geistige Gebiet verschoben hat.

tin Form und Bestimmungsmacht der betrachteten Ablaufe
ISt zutjefst geistig. Daher ist es wohl mindestens ebenso wie
AU dem Gebiete dusserer Organisation auch auf dem geistigen
Otig, ernstlich an Friedenswirtschaft und -politik zu denken,
“d auch hier im Sinne jenes Befestigung verheissenden Aus-
8leichs, Es ist kaum fruchtbar, sich zu erstaunen, dass die
lachste Generation nach jenen denkwiirdigen Aufschwiingen

139



und Zusammenbriichen aller einseitigen Absolutsetzungen
von 1914—10 bereits wieder in derselben Situation sich
findet. Denn wenn die Befestigung noch nicht reif war, so konnte
es dem Weltgeist nicht schwer fallen, auch die scharfsinnigsten
Kopfe und wachsamsten Gemiiter wiederum zu iiberzeugen, das
die eine oder die andere jener Absolutsetzungen nur nicht weit
genug getrieben worden war, um sich fiir immer heilverleihend
durchzusetzen. So erlebten wir eine Systematisierung des Ele-
mentaren, der Macht und Gewalt des rein Lebendigen, die nach-
zuholen unternahm, was damals nur stimmungsmassig entworfen
und wieder fahren gelassen worden sei. Auf der andern Seité
scheinen neuestens wieder mehr und mehr die Massen der
Volker fiir die Ueberzeugung gewonnen, dass die schlichten alten
Ideale von Rechtlichkeit, Freiheit, Treue, Selbstiiberwindung,
Niachstenliebe allein und absolut alles zu heilen und zu haltes
vermégen werden, was jetzt blindlings ins Nichts taumelt.
Nachdem aber die verweltlichte Form dieser Ideen zunichst
unermesslich kompromitiert ist, tritt das Christentum als Trd-
ger und Garant dahinter hervor, und so wiirde es auch das
Christentum sein, welches die ganze Gewalt des Riickstosses
zu tragen hitte, wenn sich darnach jene iiberkommenen I[deer
wiederum als relativ, einseitig und unzureichend erweisen soll-
ten. Wir zweifeln, ob das Christentum in seiner heutigen Form
diesen Riickstoss zu ertragen vermochte; und wer in ihm eine?
unentbehrlichen Faktor der europiischen Zukunft sieht, wird
daher trachten miissen, schon jetzt geistige Widerlager einzi”
ziehen, Ausgleiche anzubahnen, die es von jenem Riickstoss Z!
entlasten vermochten,

An Punkten des Geschehens, wo das eine Glied von solchen
Prinzipienpaaren in verheerendem Uebermass vorhanden zu seis
scheint, sodass das einzig Notwendige seine méglichste Zuritck”
dringung, ja fast Beseitigung wire, wihrend das andere filf
sich selbst alles Bestandgewihrende enthalte — an solche?
Punkten erscheint es zwar misslich, iiber den Tag hinausz
schauen nach einem Ausgleich. Um wieviel mehr noch, wen?
es sich wie hier bei den im Spiel befindlichen Prinzipie?
um die umfassendsten, letzten iiberhaupt handelt, von dener
das eine sogar seinem Wesen nach als das Grundleg?—ﬂde’
das blindlings und von selbst Vorhandene erscheint, wahre®

160



das andere dagegen durchgesetzt werden miisste — ein Verhilt-
his, das jahrtausendelang fast fraglos erschien. Erst neuere Zei-
ten haben das Verhiltnis von Natur und Geist mehr und mehr
der Einsicht von der Polaritit alles Menschenwesens unter-
stellt; doch heute erscheint diese Einsicht wieder als wenig
Zeitgemiss. Es ist heute bereits wieder notig, ins Gedidchtnis
Zuriickzurufen, in wie sprechender Weise der Kriegsausbruch von
1914 auf die in mancher Hinsicht auf die Spitze getriebene
Lebenseinschniirung durch das spate Biirgertum antwortete, und
Wie im Zusammenhang mit dieser entsetzlichen Entladung unter-
driickter Triebe einige notige Einsichten sich grundsitzlich durch-
Setzten, einige sinnlose, versteinert geschienene Hemmnisse be-
Seitigt worden sind. Und der spitere Vorstoss der Weltanschau-
ung, die das Kriegserlebnis zu systematisieren unternahm, wurde
Ja erst dadurch moglich, dass der verdiinnte christliche Huma-
Nismus jenes Biirgertums bereits die nackte Brutalitit auf so-
Zialen, kolonialem und manchem andern Gebiete nicht ausge-
Schlossen hatte. Hier hat Nietzsche bereits die wesentlichsten
ZUSammenhénge erkennend vorweggenommen. Aber im Augen-
blick, wo nun seine Lehren nicht mehr Ressentiment, Reaktion
Waren, sondern durchbrachen zu positiven Leitgaben und Ge-
Staltungen, zeigten sie ihrerseits ihre véllige Grenzenlosigkeit,
thren Mangel an selbstindiger Normhaftigkeit. Dieser Mangel
beruhte zuletzt darin, dass bei Nietzsche der Aufbau auf dem ari-
Stokratischen Gebliit und seinen naturhaft innewohnenden Hem-
Mungen und Formungen ruhte — aber keinen Masstab enthielt,
der auch in der Hand der Geringwertigen Hemmung und Form
bleiben konnte. Kurz gesagt, die hohe Natur, die er gegeniiber
ihren christlich-rationalistischen Verleumdungen mit Recht ins
L’Cht gestellt hatte, besass nichts Greifbares und Handhabbares
1 sich, das sie vor der Verwechslung mit der gemeinsten Na-
tur bewahren konnte. Hier liegt nun also alles an dem Versuch
Neuer klarer Normen, damit wenn nicht schon verwirklicht, so
“Unichst wenigstens klar sei, was heute das Gute und Erstre-
b‘e“SWerte eigentlich ist. Und wenn wir die Zeitlage ansehen,
die vom Gestern her zwischen dem Christentum in seiner Ent-
AMung und Nietzsches weithin berechtigter Kritik daran, aufs
Orgen hin zwischen dem formlosen Naturalismus und der Wie-
ffgewinnung der Normen unverlierbarer Geistigkeit schmerz-
1

161



haft und verworren ausgespannt ist: so ist die Vermutung fast
zwingend, dass die Losung irgendwie in einer Zusammenfiigung
dieser Gegensitze liege. Allerdings ist damit nichts als ein
Wort hingesetzt, so wahr eben ein Gegensatz ein Gegensatz ist.

Wie wir in die Schirfe der geistigen Gegensétzlichkeit hineingerieten

Nun wiirden wohl beide Seiten sich alsbald zum Wort melden
und behaupten, sie selbst fiir sich allein stellten diese Losung
dar. Die Naturalisten wiirden sagen: Wir fithren den Geist
aus seinen Naturbedingungen herauf, wir haben das sozial¢
Problem wirklich angepackt; wir haben (so ist wirklich gesagt
worden) das Christentum praktisch verwirklicht. Thnen waire
zu entgegnen, dass zweifellos schitzbare Verwirklichungen vor-
lagen, welche auch gegenteilig Eingestellte aufgeriittelt haben.
Aber die entscheidende Einfithrung des Geistigen lage hiel
erst in der Beriicksichtigung des Einzelmenschen als solchen,
als eines unentwurzelbaren Gegengliedes gegeniiber aller Ge-
meinschaft, allen wirklichen oder vermeintlichen gegenstind-
lichen Notwendigkeiten. Die Spiritualisten aber wiirden sagen:
Hier werden offene Tiiren eingerannt. Bereits seit recht langem
hat das Christentum den vitalen Werten jede verniinftige Schit-
zung erwiesen und sie mehr und mehr eingebaut, soweit si¢
beriicksichtigenswert sind. — Antwort: Was in dieser Hinsicht
geschehen ist, geschah nicht grundsitzlich, sondern man hat
sich in Verlegenheit, schlechtem Gewissen und Ratlosigkeit
von der Zeitstromung praktisch Schritt um Schritt zuriickdran”
gen lassen, nirgends aber die theoretische Position klar iiber”
priift und dadurch die Fithrung in der Hand behalten; — immef
in dem unklaren oder bewussten Wihnen, eines Tages giinsti”
geren Zeitumstinden das verlorene Gelinde wieder abgewinnef
zu kénnen. Auf solchem Grund kann kein tragfihiger Normen”
bau errichtet werden.

Dieser Irrtum geht auf verschleppte Reste bisherigen einsel”
tigen Denkens zuriick. Christentum und Philosophie waren sich
viele Jahrhunderte in ihren herrschenden Stromungen dariiber
einig, dass in der Natur das Bose an sich bequem zur Hand
sei und man dawider nur schlagen, treten, einreissen, zerfetze"
miisse, um in das selbstgenugsame Reich des Geistes zu &¢
langen. Diese wiitende Verirrung wurde dann langsam ersetZ!

162



durch die mildere Anschauung, dass das Natiirliche in voller
Selbstverstandlichkeit da sei und nach jeder Minderung mecha-
Nisch nachwachse, sodass man die Sorge fiir die geringe Rolle,
die ihm wegen der menschlichen Schwiche zuzubilligen sei, ihm
Selbst iiberlassen konne und alle Sorgfalt auf die Ausbreitung
der geistigen Gegenmacht legen miisse. — Hitte man dem

atiirlichen eine Art gesichertes Reservat iiberlassen, so wire
die Losung nicht iibel gewesen, denn es gedeiht tatsichlich am
Ungefihrdetsten, wenn es in seinen Grenzen geistig moglichst
Unbefrachtet bleibt. Aber instinktiv blieb man eben doch dabei,
dieses Reservat sei nur bis auf Weiteres und in voller innerer
Missachtung gewihrt. So wurde gerade mit der Verweltlichung
und der damit wachsenden Ausnahmslosigkeit der Masstibe
die Einengung eher noch grosser. Erst im 17. Jahrhundert
rreichte die weltliche Philosophie den hochsten Punkt der
Yon den Griechen iiberkommenen rationalistischen Ueberhebung,
flach der alles, was an Regelmissigkeit unterhalb der Mathe-
Matik bleibe, nicht in Betracht komme, und praktisch das Gute
Sich rynde in Denken und Enthaltung. Dieser Standpunkt be-
hauptete sich umso langer, als die Natur doch nie zu erledigen
Var, so dass das Gesamtergebnis immer genug von ihr enthielt,
Um noch leidlich sinnvoll zu sein; genug auch, dass man ihr
die beharrende Unvollkommenheit zur Last legen konnte.

Neue Aufschliisse ergaben sich erst, als sich herausstellte,
anS die Natur doch zu erledigen war. Der Boden des angeb-
h?h unerschopflichen Gefisses begann durchzuschimmern. Die
SIinfunktion stiess bei ihrem Vortrieb in die Materie allmihlich
™S Leere. Die Bresche in die Natur ergab nicht mehr Form,
‘ondern Triimmer. Die Natur war zu erschopfen. Es kam die

®it, wo das neuzeitliche europaische Lebensgefithl entstand,

8 nicht mehr in der Angst vor der Siinde, dem Schlechten,
®m Zuviel an Leben sich miihte, sondern immer auf der Flucht
Yor dem Zuwenig war, vor der Nichtigkeit, Leere, Diinne, Un-

efrleCligu.ng, Unwirklichkeit, Wesenlosigkeit.!) Das krumme

1

) Dig christlichen Kreise, die heute iiber die vollige Entleerung des
€Qriffs der Siinde im Volksbewusstsein klagen, sollten sich klar
Machen, dass gerade diese Entleerung gleichfalls aus dem christlichen
CWusstsein stammt. Sie ist bereits in dem Augenblick keimhaft
VOPhanden, wo johanneisch das religiose Ideal als das ,Leben” er-

163



Holz, das man, um es gerade zu machen, sicherheitshalber
nach der andern Seite durchgebogen hatte, blieb in der ent
gegengesetzten Kriimmung stehen.?) Was lag ndher, als es nufl
nochmals nach der wiederum entgegengesetzten Seite durch”
zubiegen?

Der Umschwung enthiillte nun allmihlich seine Tragweite.
In der Aesthetik meldeten sich, als die klassische Form trotZ
wachsender Regelmissigkeit unter den Hinden leer wurde, der
Gegenfaktor als Gehalt, Lebensmichtigkeit, Intensitit. Dies€
Einsicht konnte nicht mehr das plotzliche Absterben des Form”
instinktes der Volksmassen in Europa um 1830 aufhalten, als
wie durch eine plotzliche geistige Grundwassersenkung das
biirgerliche Individuum nach dem Absterben der Religion nuf
auch seines letzten formenden Halts beraubt wurde. Zugleich
zerfloss durch masslose Bevélkerungsvermehrung auch in def
Politik die Form ins Aggregat und bedrohte Europa mit dem
Chaos. Inzwischen war der weithin vorbereitete systematisch€
Ausbruch der Gegenkraft in Rousseau erfolgt. Erst im Sinn€
jener romantischen Reservation entworfen, zeigte sie in def
franzosischen Revolution schon ihre angriffigen Krallen, u®
dann in Nietzsche, zur Zeit, als die rationalistische Objektiva
tion im entpersonlichten Lebensgefiihl des spiten Biirgertums
einen Hohepunkt erreicht hatte, ihre Anspriiche bis in di€
letzten Folgerungen hineinzutreiben. Da wurde es klar, dass
Europa zweieinhalb Jahrtausende mit dem Riicken seines B€
wusstseins gegen das eine der beiden hier zu beriicksichtige®
den Prinzipien gestanden hatte, um sich in bequeme monistisch¢
Triume zu wiegen. Der Leviathan, auf dessen Riicken wir uns
wie auf Urgestein angesiedelt hatten, regte sich und zeigte
Neigung, zu tauchen.

scheint, das bereits als solches letztlich alle Gegensitze iibergreift

oder wo augustinisch das Bose als das Negative, das Nichtige auf-

gefasst wird. Fiir niemanden war diese ,Nichtigkeit’”” eine harteré
endgiiltigere Tatsache als fiir Augustin; auf jeden Fall ist die Not
des Menschen der Nichtigkeit nicht geringer als dessen der siinde
und die Aufgabe der Kirche, ihr genugzutun, nicht leichter und nic

weniger wesentlich und schon. Um dies zu erkennen, muss allerding®
ein gewisser unfruchtbarer und billiger Hochmut aufgegeben werde™
der die freischwebende ,Verkiindigung” dem besonderen ,,re]igiﬁsen

Bediirfnis” unbedingt iiberordnet.
2) Platon, Protagoras 325d. Aristoteles, Nikomachische Ethik 1109b'

164




Ist der Ausgleich vom Christentum her anzubahnen?

Wenn es auch die letzten Zeiten in der Welt etwas allzu
lebendig zuging, so ist doch durch Sonnenbider und Kriegs-
brutalitit, durch diinnen Kult oder blindwiitende Entfesselung
der Materie das wirklich, tiefer, besonders schopferisch Le-
bendige keineswegs wiedergewonnen, das Mangelgefiithl durch
Seine  Ueberkompensation keineswegs behoben. Es bleibt die
Aufgabe, den Bewusstseinskosmos, der bisher in iiberwiltigen-
dem Masse den Stempel abstrakter Geistesabsolutheit trug, in
jeder Einzelheit nach den gewonnenen Einsichten neu zu den-
ken. Im Sinne ebenso abstrakter Naturverabsolutierung ist dies
durch Nietzsche, Klages und grobere Nachfahren geschehen.
Aber die Natur kann heute nicht mehr hoffen, sich durch
Spater aufzuhebendes Denken rein und roh und riickwirts zu-
fickzugewinnen, sondern nachdem wir Menschen sind und der
Geist in uns aufgeleuchtet ist, kann auch die Natur nur in
€eradem Zusammen mit ihm ihren Bestand finden, wenn sie auch
darnach als ein Verfeinertes, ja Geliutertes erscheinen wird.
Das heisst aber nicht, es sollte im Stile vieler Theologen
Wieder eine Reverenz vor der Natur gemacht werden und prak-
tisch alles beim alten bleiben, der Pelz gewaschen und nicht
lass gemacht werden. Noch weniger heisst es, es sollte auf den
Weg der Mystik verwiesen werden, die in irgend einem Sinn
tine zweite Natur am Ende ihres Wegs radikaler Zerstorung
Verheisst, allzuoft aber unterwegs in dieser stecken bleibt.
ES heisst vielmehr, es miisse klar anerkannt werden, dass dem
Geiste ein zweites Prinzip zur Seite getreten ist, dem in
Alem Vorletzten ein volles Eigenrecht eingerdumt werden oder
das alles zerstoren wird. Diese Einrdumung und Einordnung
Muss durch den Geist geschehen, der das Heft in der Hand
behalten muss. Denn die Absolutsetzung der naturalistischen
Position hat sich innerlich bereits geniigend selbst widerlegt.
Aber der Geist muss von seinem sikularen Irrtum zuriickkom-
Men, dass was herrschen soll, darum alles und selbstgenug-
m sein miisse. Der Geist muss in Demut anerkennen, dass es
elfle Stirke, Schonheit, Reinheit gibt, deren Schmelz, wenn
Wir so sagen diirfen, noch unmittelbar von Gottes Schopfer-
hand riyprt und durch den Geist nicht wieder gemacht werden
ann. Es sollte dem Christentum nicht allzu schwer fallen,

165



von seinem Schopfungsgedanken her, von seinem Ideal eines
absoluten Lebens, von seinem urspriinglichen Sinn als Gegen”
schlag der Einfleischung gegen die Naturverneinung helleni-
stisch-morgenliandischer Lehren her einen ehrlichen Am
schluss an diese ganze Position zu finden.

Die Einsicht, dass die eindeutige Konservierung der erste®
Natur im Rahmen des Geistes, gerade weil nun der naturlose€
Geist der geistlosen Natur gerufen hat, die heutige geistig€
Hauptaufgabe Europas bleibt, wollen wir uns aber nicht davon
abhingig machen oder auch nur verwiissern lassen,ob das Chri-
stentum die hier ndtigen Umgruppierungen vornimmt. Allein
die Ueberlieferung ist ein Gut, dessen Unzerrissenheit selbst
schon vielfach Menschenvernunft naturhaft iiberwiegt. Und di€
Einsichten und Werte, die im Christentum niedergelegt sind,
bleiben so unersetzt, unersetzlich, bitter zeitnotwendig, dass
viel daran lige, in ihm den Ansatz firr Erfiillung jener Auf-
gaben aufzudecken. Dabei kann es sich allerdings mnicht um
die alte Manier bestimmter Theologen handeln, einzelne Wort€
so lange zu pressen und zu drehen, bis sie ihr Gegenteil odef
nichts bedeuten, jedenfalls den gewiinschten Sinn ergeben-
Andererseits kann in solchem Zusammenhang nichts daran li€
gen, das Christentum aus Freude an Kritik zu kritisieren-
Nichts ist leichter, nichts ist unfruchtbarer. Alle Kritik hat
hier nur den Sinn, einigen Schutt der Jahrhunderte wegzi”
raumen, um moglichst jene Grundlagen wirklich auszugraben-
An sich ist ,Grundlage” hier nicht zeitlich gemeint, und di€
Ziige, welche die Jahrtausende ins Antlitz des Christentums
eingegraben haben, sind weder blosse Wiederholungen der
Urposition noch als Schutt zu bezeichnen; sie sind reich und
vielfach neu und lebendig. Da jedoch die letzte Autoritat der
Bibel in christlichen Kreisen theoretisch kaum mehr bestritten
ist, so heisst es da suchen. Es ist zunichst die Vorfrage 7Y
beantworten, was uns selbst diese Autoritit bedeuten kans:

Wer ist ermichtigt, fiir das Christentum verbindlich zu sprechen?

Da gestehen wir, dass uns das betreffende gangbare Dogm?
allein in einem gewissen Halbdunkel des Geistes sich friste?
zu koénnen scheint. Die unvermeidliche Einriumung, dass i_rl
der Bibel wertvollere und wertlosere Dinge stehen, hebt di€

166



Méglichkeit einer wértlichen Eingebung auf. Wenn man aber
die gottliche Inspiration auf den Geist bestimmter Hoéhepunkte
des Textes beschrinkt, so wird das bei keinem religiosen
Menschen noch Gegnerschaft finden, jedoch ist darauf natiir-
lich keinerlei Dogma vom ,Wort Gottes” im mechanisch ver-
lasslichen Sinne zu griinden — sondern eben nur der Geist.
Auch wird es dann, um auch nur Grundlinien der Lehre
Zu  ziehen, wunvermeidlich sein, auf Grund dieses Geistes,
der eben doch nur auf menschlichem Wege festgelegt werden
kann, sich zwischen den gewdhnlich mit Stillschweigen iiber-
gangenen Widerspriichen in der Bibel zu entscheiden, die ja
bis zu innerbiblischen Polemiken gefithrt haben. Das Spiel,
diese Widerspriiche zu beseitigen, indem man die betreffenden
Stellen durch entsprechende Auslegung zueinander hinbiegt und
dann von einem Sowohl — als auch, Einerseits — andrer-
Seits oder einer ,,Spannungseinheit” spricht, ist nicht nur allge-
Mmein wenig wichtig, sondern unsere besondere Absicht macht
uns iiberhaupt jede ,theologische Exegese’” uninteressant. Diese
Absicht erfordert vielmehr, dass man die Worte der Bibel
als das nimmt, was sie verniinftigerweise besagen, und nicht
als das, was sie im Sinn bestimmter vorgefasster Interessen
besagen sollen. Ja noch mehr, wir miissen lernen, die Texte
auch von der ganzen Atmosphire zu befreien, die sich im
Laufe der Jahrhunderte und unseres eigenen Lebens in viel-
fachen Schichten dicht um sie gelegt hat, und auf uns wirken
20 lassen wie in der Frische einer ersten voraussetzungslosen
Begegnung. Nur dann konnen wir mit einiger Verlisslichkeit
Nach inneren Wesens- und Wertmasstiben forschen fiir das,
Was wir nun im Neuen Testament fiir das Christentum als
letzthin entscheidend und bestimmend betrachten wollen. Die-
Ser Versuch, helliugig und willig gemacht, kann nur zu dem Er-
8€bnis fithren, dass allein die Erzidhlungen von Jesus bei den Sy-
Moptikern das Ausmass haben, das Urhafte, Uebermenschliche,
»Ubttliche”, welches die Stellung des Christentums als nicht
usserlich sondern innerlich autoritativ weithin aufrecht erhal-
ten konnte. Es gibt da einige Worte, die mit ihrem stdhlernen
Glanz wie Sterne aus eisigen Hohen herabgefallen sind und
an Menschliche widerstandslos beiseite reissen. Ihre geschicht-
liche Echtheit liegt nicht nur darin gewdhrleistet, dass derlei

167



nicht von Kompilatoren aus dem Aermel geschiittelt wird, son-
dern vor allem darin, dass sie sich den ganz anders gestimm-
ten Jiilngern wie wider Willen und gewalttitig einprigten und
auch in den oft sinnlosen Zusammenhingen, in die sie von
diesen eingestellt worden sind, sich grosstenteils behaupten.
Von allen menschlichen Aeusserungen sind vielleicht einzig
bestimmte Bruchstiicke der vorsokratischen Philosophen damit
vergleichbar. Auch sie haben jenes Meteorhafte, auch sie sind
wie aus hohen Bereichen der Schau niedergestiirzte Blocke,
eine elementare Bearbeitung hirtesten Stoffes, in welcher der
Geist dennoch mit innerster Entschiedenheit und im Mittel-
punkt zu sich selbst gelangt. So haben jene Worte Jesu das,
was uns Menschen allein ein Letztes gibt: die unbedingt in
sich schwebende Macht des Geistes und zugleich die unterste
Wucht der Wirklichkeit. '

Es ist fast dialektisch notwendig, dass alsbald der verfiih-
rerische, aber ewig unorganische Versuch gemacht wurde, den
Geist und seine Macht nun rein herauszusondern und in seiner
selbstgenugsamen Absolutheit darzubieten. (Die Taube des Gei-
stes in der Vorrede zur ,Kritik der reinen Vernunft’”!) Dieser
in mancher Hinsicht titanische Versuch des Johannes-Evangeli-
ums, in tiefer Uebereinstimmung mit herrschenden Gedanken-
stromungen jener Jahrhunderte unternommen, ist grundsitzlich
iiberzeugend gescheitert. Im genauen Masse, wie sich der gros-
stenteils frei konstruierte Jesus dieser Schrift ins Transzendent€
erhebt, verliert er Wirklichkeit und Wesenhaftigkeit. Erst wird
da alles Menschliche des Gewichts beraubt und dann durch
kleine Zuge triigerischer Realistik wieder auf den Boden zU
bringen versucht. Ein anderes Mittel, das Uebersinnliche nach
Zuriicklassung alles Gegenwirtigen doch am Versinken in sich
selbst zu verhindern, ist die Beigebung einer Folie von Jiingern
und Volk zur Jesusgestalt, die durch ihr bis zum Befremdlichen
gehendes, aber auch ganz untragisches Missverstehen den Ab-
stand markieren sollen. Damit wird aber nur das rein Zere"
monielle am Erdenweg des Logos verstirkt; denn Bekundungen,
die so glatt iiber die Kopfe der Horer hinweggehen, konne?
nicht als ernstlicher Bekehrungsversuch gelten. Die zumittst
beseitigte Gewichtigkeit kann nicht ersetzt werden; die mono-
logisch dozierenden Reden dieses Jesus drehen sich meist if

168



abstrakten Identifikationen und wenig stoffmichtigen Dialek-
tiken innerhalb der Christologie. Sie bewegen sich mit einer,
Diinne des Mediums verratenden Widerstandslosigkeit nahe
jenen Regionen, in welchen Theologen, die im Bereiche scharf-
kantiger Lebenswirklichkeit nicht viel zu bieten haben, ihre
luftigen dogmatischen Uebungen vorzunehmen pflegen. Unmog-
lich auch, das johanneische Jesusbild als , Erganzung” des
Synoptischen hinzunehmen. Hier gibt es mit geringen Ausnahmen
lur ein Entweder-Oder. Entweder war Jesus ein Mensch, der
Obwohl oder gerade in lebendiger Gottgetragenheit mit der
Macht und Dimonie der Einzelwirklichkeit in vollem Ernst,
' scharf umrissenen Worten und Taten rang — oder ein wirk-
HChkeitsabgewandtes entscheidungsloses ‘Wesen von dtherischer
Unbestimmtheit, dessen Gedanken ganz den formalen innergott-
lichen Syllogismen zugewandt waren und darum auch keine
estimmung eines anwendbaren Ideengehalts erlauben.

Auch Paulus kann nicht in unserem Sinne als fiir das Chri-
Stentum absolut zu reden michtig erscheinen. Zweifellos war
€ eine iiberaus intensive, tiefe, bedeutende, machtvolle Per-
Sonlichkeit; aber etwas ,Gottliches” ist nicht in ihm — nicht
Yon weitem. Gerade die hitzige Beflissenheit, ja Gereiztheit,
Mit der er sein Ansehen als des Mannes, durch den Gott
fedet, zu stiitzen unternimmt, ist hier vielsagend. Dass bei
thm vielmehr Kampf zwischen einer grossmiitigen Hingegeben-
heit ynd einer geringeren Ichbezogenheit im Mittelpunkt zur
Verknickung gefithrt hatte, zeigt die im ganzen peinliche Aus-
laSSung 2.Kor.11,12—12,11 eindeutig. Paulus war eben ein
durch ynd durch gemischter Mensch, ein Mensch mit feuriger
Ntuition und steinerner dogmatischer Verstarrung, von hohem
'Cfuhen und von ungéttlicher ehrgeiziger Betriebshaftigkeit,
tIn grosser Lieber und ein grosser Hasser, stark und ohne
®inheit — wie Augustinus, Luther, Calvin, Kierkegaard, wie
a‘lle, die mit tiefen Geistesdingen die dussere Wirklichkeit wirk-
i¢h und unmittelbar umgewailzt haben.

Die Verfalschung des Jesus-Bildes

sln welchem Sinne kénnen wir nun dies ,,Gottliche” dem
Ynoptischen Jesus beilegen? Jedenfalls nicht im Sinne reiner
®Nseitigkeit. Das behaupten auch die Kirchen nicht. Dazu sind

169



die wenigen Worte, die bei ihm ein gottliches Bewusstsein
voraussetzen, aufs stirkste in ihrer Echtheit bezweifelt. An
dererseits ist die gewohnliche Auffassung, nach der mensch-
liche und gottliche Natur bei ihm ahnlich wie eine alternie-
rende Bewustseinsspaltung abwechseln sollen, doch von kaum
ertraglicher Gedankenlosigkeit. Da hatte die frithchristliche
Dogmatik doch tiefsinnigere Formen zur Verfiigung; Gregof
von Nyssa, allerdings in seiner Rechtglaubigkeit angefochten,
lisst die menschliche Natur die gottliche tragen, wie die€
Seele ihre unendlichen Gedanken tragt. Auf jeden Fall kann
jede solche Deutung uns nur im Masse Greifbares bedeuten,
wie sie an Bekanntes ankniipft. Dies scheint auch das volks
tiimliche Bediirfnis aufs stirkste zu tun, wie es sich an Christus
befriedigt: ein Wesen zu haben von fast animalischer Warmeé
und Nihe (vergl. die bekannten Devotionalientypen), Wirklich-
keit und Individualitit, das doch die ganze Allgemeinheit, ab-
gezogene und mechanische Verlisslichkeit, geistig-6rtlich-zeit-
liche Allgegenwart des Absoluten hat. Es soll mit dieser Ver
schmelzung der letzte Spalt ausgefiillt werden, der im Denken
des Menschen klafft und alle Tragik, alle Fruchtlosigkeit
des Lebens bedingt. Selbstverstindlich ist daher diese Ver”
schmelzung das letzte Anliegen des Menschen iiberhaupt: Gott
hier und jetzt. Und dass das Christentum dies begriffen
hat, bedeutet seine unerledigbare Aktualitit. Aber die echt€
Parusie ist immer nur eine, die jeweils und nie zum BesitZ
geschenkt wird nach einem Kampf um Sein oder Nichtsei
einem Kampf mitten zwischen der abschiissigen Unersteigbal”
keit Gottes und der berufungslosen Endgiiltigkeit des Wiflf'
lichen. Daneben ist noch ein naiver Typus des Denkens legl
tim, wo das Absolute und Relative nicht gedanklich ausg¢
glichen werden, sondern triumerisch und symbolisch nebe™
und ineinander stehen bleiben — derart dass das Ueber
menschliche, wie es hie und da aufblitht, verehrt und das
Menschliche genossen wird, ohne dass systematische Auseill”
andersetzung gesucht wiirde. Diese Einstellung fiihrte ja im
Mittelalter zu so wundervollen religidsen Gestaltungen beso?”
ders in der Kunst: Das Uebersinnliche blieb erfiillt vom Sin#”
lichen, das doch zugleich als Abflugspunkt in Betracht kam
Eine solche Einstellung ist fiir die Menschen weit frucht

170



barer und wesentlicher als eine grundsitzliche; aber sie ist
an eine gewisse Unbewusstheit gekniipft. Sobald diese nicht
mehr vorhanden ist, so wird das, was tiefes Weben der Weis-
heit des Lebens war, einfach geistiges Falschsein, Sichversagen
des Verstandes, der dann zum Ausgleich leere Dogmengebiude
Zu spinnen pflegt. Dann ergibt sich diese Trennung, wie sie der
Neuzeitliche Bourgeois liebt: auf der einen Seite der hohere
Geist, der als Kirchgang an den hohen Festen, als Largo von
Hindel und Sixtinische Madonna im Salon freischwebend die
Uberschiissige Gefiihligkeit aufsaugt, auf der andern Seite die
alltagliche Wirklichkeit, die man mit einigen echten und vielen
platten Trieben und Hemmungen schlecht und recht abtut,
Kennzeichnend ist hier der ungeheure Erfolg eines bestimmten
Typs von Schriftstellern, die es verstanden, das Geistige idea-
lisch aber unverbindlich auszuschiitten und dabei kurzbeinig
auf dem platten Boden der Wirklichkeit Stand zu behalten. Die-
S€s Wesen hat wie das Jesusbild, so auch das Popularchristen-
tum der neueren Zeit durchdrungen. So gewiss dem geistig be-
Wussten Menschen sein schwerer Weg offengehalten werden
Muss, so gewiss wird der Denktyp der breiteren Volkskreise im-
Mmer sein, etwas sehr Hochwertiges absolut zu setzen und das
Geringere daran zu ignorieren. Aber heute kann diese Ein-
Stellung als organische nur durch riicksichtslose Konfrontie-
Tung und Abgrenzung von Geist und Leben wieder saubere
Grundlagen finden.

Werfen wir von da wieder den Blick auf den synoptischen
Jesus, so scheint uns alsbald dies kleinbiirgerliche Wesen, mit
dem man ihn iiberkleidet hat, in Fetzen niederzufallen. In der
Tat dringt sich uns als der erste voraussetzungslose Eindruck
hier iiberwiltigend der einer ungeheuren Radikalitit, Kompro-
misslosigkeit, einer metallenen Hairte, einer Steilheit, Unzer-
breChliChkeit, die von innen unspaltbar zusammengehalten ist
Wie die Dinge selbst, eines schroff und meistens diister fordern-
den Geistes auf. Das Schelten und Driuen nimmt dynamisch
“nd {iberhaupt grosseren Raum ein als das Trosten und Ver-
®issen. Dass hier niemals etwas Personliches im Hass ist,
Macht jhn nur noch schneidender. Dabei ruht die iibermensch-
l{che Sicherheit und Entschlossenheit Jesu auch bei den Synop-
tikern auf einem sehr starken Selbstgefithl. Die Ueberzeugung

171



von dem unmittelbar bevorstehenden Hereinbrechen des Got-
tesreichs, die das riicksichtslos Revolutionire dieses Geistes
unterbaut, ist keineswegs ein hellseherisches Wissen von einer
hinzunehmenden Tatsache der Zukunft und der Wunsch, sich
darauf bloss antwortend einzurichten. Sondern Jesus weiss sich
gesandt, um dies Reich zu machen, zu verwirklichen; da-
rum die Krankenheilungen, darum das Ansinnen, durch den
Glauben Berge zu versetzen, darum das Wort von den Gewalt-
titern, die das Reich herbeireissen, darum der Triumphschrei:
Ich sah den Satan — dem die Macht der Welt gehort (Lk 4,6)
— herabstiirzen wie einen Blitz, darum die ungeheuerlichen Dro-
hungen an die Stidte, die sich versagen, darum auch die tiefe
Bitterkeit, als das Werk nicht vorangeht (was die Jiinger sich
nur als von Jesus gewollte Verblendung des Volkes erkldren
konnen), als Enttiuschung auf Enttauschung sich hiduft: alles
Dinge, die keineswegs nach passiver Ergebung in den Willen
Gottes aussehen. Aus diesem Tiefpunkt kam dann die neueé
Ueberzeugung von dem paradoxen Weg durch Misslingen und
Tod hindurch, deren Schauer uns einige der kostbarsten Regun-
gen Jesu aufbewahrt haben (denn wer vermdchte sich darnach
noch eine Furcht, eine Verzweiflung bis zum letzten vorzu-
werfen). Nichts zeigt das letzte Versagen des Johannesevangeé-
lium mehr als die Art, wie es dem schmerzhaften Aufbrechen
und Sichemporringen der wirklichen Ergebung in mattester
Weise die Spitze abbricht (12,27). — Aber sanftmiitig wal
Jesus weder vor mnoch mnach der Peripetie linger als filf
Augenblicke. Bis zuletzt bleibt er voll heisser Heftigkeit, voll
personlichster Leidenschaft. Ist vielleicht sein tragisch iiber
steigerter, absolut gesetzter Preis der Sanftmut und Passi-
vitit eine dusserste Anstrengung, Ueberanstrengung wider sich
selbst? Wollte er sich bestrafen fiir seinen schauervollen Ekel
am Gemeinen? Das wiirde manches von dem Kriftespiel sein€f
Widerspriiche erkliren; so z. B.: Liebe deinen Nichsten wi€
dich selbst — Wer sich nicht selbst hasst usw.; oder: Wen?
dich dein Nichster bittet, eine Meile mit ihm zu gehen usW-
— Mensch, wer hat mich zum Erbschlichter eingesetzt? _

Eine phantastischere Tragodie als die Umfilschung dieses G€”
stes durch die Masse hat die Geschichte nicht gesehen. Die
Uebermalung seines Bildes durch das nahezu entgegengesetzt€

172



wWurde so griindlich vorgenommen, dass dann sein oliger Blick,
Seine schongewellten Haare und seine schwaichliche Gebirde,
hicht an sich halten zu koénnen, eine Zuflucht wurden fiir alle,
die sich am Ernste des Lebens vorbei in eine schwammige, un-
verpflichtende Empfindelei driicken, sich am Geiste berauschen
wollen, ohne mit der Herbe seiner Arbeit das Leben zu durch-
dringen. Wie die Menge immer wohltuende héhere Gefiihle
unter dem Preis oder am besten ohne Bezahlung einzutun
Wiinscht, so hob sie hier das Schenkende, die Liebe (die aber
bei Jesus nur eine dusserste Ueberbietung seiner Enttiuschung
am Lauen, Feigen und Verlogenen ist) oben ab und behielt
Natiirlich nur einen Schemen in der Hand. Denn hier ist nichts
abzuheben. Hier bedingt eines das andere aufs engste, der
»wbittere Christus” den siissen, wie auch umgekehrt. An diesem
haben sie sich aber wie ,am Honig zu Tode gefressen” (Tho-
Mmas Miinzer). Allerdings wurde das Missverstiandnis noch dadurch
getordert, dass die erste Weitergabe der triimmerhaften Ueber-
1iﬁtferung durch solche geschah, welche selbst von jenem Geiste
bereits angesteckt waren, letzthin die Jinger. So miissen wir
das Missverstindnis zuriickverfolgen bis an den Punkt, wo diese
dusgewahlt wurden, wo es also zu einem Selbstmissverstindnis
Zu werden droht,

Die Kleinen

Es ist in der Tat auffallend, wie untergeordnet und kleinlich
die Jinger auch in den synoptischen Evangelien, besonders
flEren alteren Schichten, geschildert werden (hier nun nicht
M schematischer Weise), und zwar einheitlich intellektuell und
Moralisch, Sie erhalten denn auch von Jesu nicht viel gute

orte, und seine verzweifelten Ausrufe iiber ihre Verstindnis-
lq_sigkeit sind eindeutig. ,,Der Stifter des Christentums hat
b_lllssen miissen, dass er sich an die niedrigste Schicht. der
Judischen Gesellschaft und Intelligenz gewendet hat, sie hat
thn nach dem Geiste konzipiert, den sie begriff”’. (Nietzsche,
Wke, XV, 286). ,,Die Verkiindigung Jesu ist unter die ,kleinen

‘Ucker” gefallen und nach ihrem Muckertum verstanden und
u'“}gedeutet worden” (Ernst Benz, Theologe, referierend in:
‘_‘lEtzsches Ideen zur Geschichte des Christentums, Stuttgart
1938, 28). Aber eins scheint Nietzsche vergessen zu haben.

173



Die Erzdhlungen von der mniederschmetternden Geringe der
Jilnger gehen auf diese selbst zuriick, und dass die grossen
und tiefen Gedanken Jesu auch nur getriibt auf die Nachwelt
gelangen konnten, ist nur verstindlich dadurch, dass wer so
Bedriickendes iiber sich selbst zu berichten wusste, doch bis
zu einem gewissen Grade sich iiber sich selbst zu erheben
vermochte. War es deshalb, dass ,der Gewittertragende die
Einfalt der Jiinger liebte” (Hoélderlin, Patmos)? War dies der
Sinn des Preises der ,,Kleinen’?

Dass dieser spater weithin in den ,,Sklavenaufstand” Nietz-
sches ausartete, die Umwertung aller dies- und jenseitigen
Werte durch die Zukurzgekommenen, daritber kann trotz Nietz-
sches Uebertreibungen nicht der geringste Zweifel sein. Ebenso
wenig, dass diese Bewegung schon bei Paulus im Gange ist;
und eben, wie alle Massenbewegungen, unter der Fiithrung von
Intellektuellen, die den Glauben an den Intellekt verloren ha-
ben und nun in den Jungbrunnen der Einfalt zuriicktauchen
mochten. Paulus als Geistiger, der den Geist durch den Geist in
die Luft sprengen will, ,, durch Vernunft beweisen, dass es kein€
Vernunft gebe” (Kritik der praktischen Vernunft, Vorrede) —
zeigt sich in dem merkwiirdigen Widerspruch einerseits
zwischen seinen leidenschaftlichen Verwerfungen der geistigen
Verwicklung nebst Preisungen der Torheit, und andererseits
der aufs Hochste getriebenen abstrakten Komplikation seiner
Gedankenbildung dariiber und iiberhaupt — welche von den
ersten Christen schon als solche empfunden wurde (2. Petr. 3,16)-
Paulus war ein hochgebildeter Mensch, aber der GegensatZ
zwischen seiner blutlos haarspalterischen rabbinischen Schu-
lung und der glutvollen Leidenschaft seines Herzens fiithrté
weithin zur Verbildung.

Auch Jesus hatte als Typus der Intelligenz die geistig i
leblosen Wucherungen sich tummelnde und daher menschlich
entartete Schicht der Schriftgelehrten vor Augen, die Paulus
zu Lehrern gedient hatten. Nichts ist verstindlicher als dasS
Jesus sein flammendes Nein hauptsichlich auf diese geistige?
Fithrer des Volkes sammelte und dass ihm daher alles, wa$
auf der Gegenseite stand, schon an sich einen Schimmer voo
unverbildeter Echtheit, Gediegenheit, Unschuld annehmen musst¢
Dennoch handelt es sich bei ihm nicht einfach um ein gEhal‘

174



teneres, abgeschwiichtes Doppel des Falles Paulus. Es tritt
hier noch ein Motiv von elementarer Durchschlagskraft hinzu.
Dieses Motiv ist spater besonders im russischen Christentum
dusgebildet und zu klassischen Formulierungen erhoben worden.
Darnach sind es nicht die Befestigten, die in Ordnung und
durchdachtem Streben einen umrissenen sittlichen Charakter
€rworben haben, welche geschickt sind zum Reiche Gottes,
Sondern die Bodenlosen, die Extrem-Typen, die durch alle
Tiefen der Entsicherung, des Lasters, der Verzweiflung, der
SElbstentwi'lrdigung hindurchgegangen sind, die darin ihr Ich
Und alles fahren gelassen haben — sie sind es, die sich mit
tinem Mal fast gewalttitic (Mt11,12) und doch wie durch
eine Sachverkniipfung vom Nichts ins Alles schwingen; die
durch die Form des Aeussersten das Heil eigentlich schon im
Unheil ergriffen haben; —so wie auch die Aerzte leichter eine
Sthwere Krankheit akuter Form als eine mittlere chronischer
Form zu heilen vermogen. Der geradlinig sich voran Arbeitende
trscheint dem gegeniiber ohne weiteres als im Verdacht un-
frommer Selbstversteifung, selbstgerechter Heuchelei. Dass
diese Konzeption u. a. von letzter Wesentlichkeit und Unent-
behrlichkeit ist, erscheint ebenso unbezweifelbar wie ihre letzte
Gefihrlichkeit,

Diese in grosse Tiefe fithrende Dimension ist, wenn Jesus
die Kleinen preist, wohl immer als mitgedacht vorauszusetzen.
€an die in ihr gegebene Aufgebrochenheit und Bereitschaft
fehlt, so ist wohl bei ihm kein spezifisches Interesse an den
Kleinen anzunehmen. Blosse Beschrianktheit, Dummbheit, Stumpf-
heit, Dumpfheit, geistige Patzigkeit, stures Sichversagen, das
lles hat jedenfalls keine religiose Verheissung. Jesus hat seine
AHSDrichhe an Verstindnis, an geistige Mitarbeit, an tiefere Le-
hseinsicht keineswegs bescheiden angesetzt’) — kurz an eine
®mithung geistig-religioser Natur, die weder durch moralisches
’l._reben noch durch die Annahme von fertigen Dogmen iiber-
\E%iig wird und von jedem auf seiner Ebene ernsthaft zu

‘)

Warum schleudert der synoptische Jesus einerseits Worte von letzter
Chwere und Tiefe unter das Volk, die wahrhaftig nicht fiir Unmiin-
'8¢ und Toren geschaffen sind, bezeichnet andrerseits Gleichnisse,
'¢ wirklich auch fiir denm Geistesschlichten nicht schwer zu ver-

St_ehEH sind, als Verhiillung tieferen Sinnes und muss sie selbst den
Ungern erkliren ?

175



leisten ist. Religion ist weder an Bildung noch an Unbildung,
weder an geistige Einfachheit noch an geistige Verwicklung
gekniipft  (ihre tiefere Einfachheit ist eine solche erst
als letztes, mit allen Geisteskriften zu erringendes Ergeb-
nis), sondern ihre Alternativen liegen auf andern Ebenen als
diesen. Gerade iibrigens wo die Gebildeten und Besitzenden
im Evangelium einzeln oder gar mit Namensnennung auftreten,
wo sie sich aus der Gesamtgruppe herauslosen, die schon
ohne weiteres Jesu die Zornesader schwellen lasst — da machen
sie meistens keineswegs eine schlechte Figur.

Doch gibt es allerdings in Jesu Mund Worte (man hat si€
die ebionitischen genannt), worin der an Erdengut und -gliick
Arme schon rein als solcher die Verheissung, der an ihnen
Reiche schon rein als solcher die Bedrohung fiir sich hat.
(Kennzeichnend ist hier der Eingang der Bergpredigt, der
Leiden und sittliche Leistungen in dieselbe Reihe der Anwart
schaft stellt; eine Zusammenstellung, die allerdings auf Rech"
nung des Evangelisten gehen soll.) Und Jesus empfiehlt in-
folgedessen ,,Busse”, d. h. Askese, volligen Lebensverzicht,
Ablegung der Erdengiiter, um damit das Himmelreich zu ver
dienen. Immer wieder folgen auf seine Vorschriften kurz an”
gebundene und vollig gradlinige Hinweise auf den durch ihr€
Einhaltung zu verdienenden Lohn. Zwar stehen dem Stellen
gegeniiber, wo Jesus die geradezu keuchende Lohnsucht d€f
Junger, die bei den unpassendsten Gelegenheiten ihr scharf
zweckbezogenes Opfer in empfehlende Erinnerung bringen und
dafiir Vorzugssitze im Himmelreich verlangen, schroff zuriick”
weist. Aber koénnen wir daraufhin die Ermutigungen solchef
Spekulation bei Jesus einfach wegdeuten? Vielleicht 14g¢€
noch eine Moglichkeit dazu in der wiederholten Verheissung
dass dem Busse Tuenden schon diesseits die Erdengiiter verviel”
faltigt zuriickgewonnen werden sollen: also dass eben durch die
alleinige Hingabe an Gott und das innerliche Loslassen (nicht
usserliche Fortwerfen) der Einzeldinge auch das dussere O€
deihen neu ausschliige. Aber hier bleibt ein Rest zuriick, der
positiver Deutung unfihig ist. Vielleicht aber nicht groSs”
ser. Jesus hat vielleicht weniger im Blick die Kleinen, die
auf eine mehr oder minder &usserliche Weise gross W€
den mochten — und, wohl gemerkt, die Grossen klein sehe”

176



méchten — sondern die Kleinen, die in einer ihnen selbst
unbewussten Tiefe schon iiber die Kleinheit hinaus sind. Es
gibt namlich noch die stolzen, einsamen und leidbeladenen
Seelen, die zu ihrer Wertentblosstheit, ihrem Schmerz nicht
lur ja sagen als zu einem Aeussersten, das schliesslich Aeus-
Serstes gewihrleisten muss — sondern ihn in ihrem Durst
Nach dem Aeussersten noch zu steigern streben, um sich, wenn
das Ja nicht verstattet ist, wenigstens zunichst im Nein Ge-
Nige zu tun und jenes damit zu erschwingen und zu er-
Zwingen. Eine solche Schmerzmagie, wie sie bei den lei-
denschaftlichsten und stirksten Geistern aller Religionen
Immer wieder zu Hause war, scheint Rechtfertigung, ja Ermu-
tigung zu finden in dem Wort von dem, der sich selbst ernied-
igt und darum erhdht werden soll. Wenn aber der Schmerz
Schopferisch ist, so nur in der Hand des Schicksals. An sich und
Sozusagen seiner mechanischen Struktur und Funktion nach ist
' rein zerstorend. Daher haben wir Menschen die Finger
Von dijesen Hebeln zu lassen, ausser im streng umrissenen
Sinn des Richters, des Erziehers usw. Es gehort ein hoherer
Werkmeister dazu, um zu wissen, wie die Zerstérung anzu-
Setzen ist, um aus der Naturform des Menschen die hohere
Gestalt herauszuschlagen. Infolgedessen ist das Wort von der
Selbs‘cerniedrigung, wie es dasteht, nur haltbar, wenn es als
die vollige Selbst-,,Aufhebung” des Menschen vor Gott ver-
Standen werden kann*), welche, da in Gott kein Nein ist, die
hdchste und einzige Bewahrung ist. Mdoglicherweise wire es
Hinweis auf einen solchen Sinn, dass einmal (Mt 18,4) von
der Selbsterniedrigung in Zusammenhang mit den Kin-
defn, deren ja das Reich Gottes ist, die Rede ist.

Der Nachste

Gewghnlich aber wird eine Selbsterniedrigung vor den
a_ndern Menschen darunter verstanden, und dadurch ist
el_“ Gedankengefiige angeschlagen, das unabsehbare Verhing-
Msse aus sich entlassen hat. Wie weit ist die Idee eines abso-
‘Uten Altruismus, einer volligen Selbstausloschung im Dienste
9

So llegt es Origenes aus; vgl. Neander, Geschichte der christlichen
Ethik, Berlin 1364, 168.

. 177



der andern, einer durchaus allgemeinen unbegrenzten Men-
schenliebe, wie sie, verstindlicherweise niemals klar zu Ende
gedacht oder gar durchgefiihrt, in der christlichen Ueberliefe-
rung ihr Wesen und Unwesen treibt, auf Jesus selbst zuriick-
zufithren? Zunachst gibt es kein Wort von ihm, das die Frage
auf die wenig sinnreiche Formel brichte, jeder solle die Sache
des andern betreiben (1.Kor.10,24). Dagegen ist das klare
Gebot vorhanden, den Nichsten zu lieben wie sich selbst —
was verniinftiger Weise nur zu verstehen ist als praktische Vor-
schrift, von sich als sich abzusehen und alle Interessen
grundsitzlich als gleichgeordnet, gleichberechtigt zu behandeln,
d. h. nach ihrem sachlichen Werte einzustufen. Von der gele
gentlichen Lehre Luthers und einiger Nachfahren, dass def
Mensch iiberhaupt keine andere religiose Moglichkeit und Auf-
gabe habe, als sich dem Belieben der andern auszuliefern,
und dass in dieser reinen Mittelbarkeit seine einzige Beziehung
zu Gott bestehe — von solcher Lehre, die dem Menschen seinl
Letztes, nimlich eben diese Beziehung in ihrer Unmittelbarkeit
nimmt, finden wir bei Jesus nichts. Ihm steht der Kern aller
Religion im Mittelpunkt, die unmittelbare gliubige gegenwar”
tige Hingabe an den gegenwirtigen Willen Gottes (wobel
nichts abstrakt bleibt, sondern die Hingabe durch die Erkennt
nis dieses Willens und die Erkenntnis durch die Hingab¢
geschieht, was allerdings tdglichen Entschluss, Bemiihung und
Uebung langer Zeiten bedeutet).

So wiare es verfiithrerisch, auch das Wort vom Nichtwider”
stand des Menschen gegen das Bose rein auf Gott zu be€
ziehen, womit alles sachgemiss in der Ordnung und das ganz®
Problem des Altruismus aus der iiberlieferten unevangelische?
Atmosphire, den Nichsten zum gleichgiiltigen Werkzeug blin”
den kranken Selbsthasses zu machen, entfernt wire. Aber di€
anschliessenden Worte vom rechten und linken Backen uswW-
erlauben diese saubere Loésung nicht. Doch lidsst sich ohn€
iibertriebene Auslegungskiinste hier viel auf Rechnung der u?’
gemein leidenschaftlichen, radikal iiberkompensierenden Art Jest
setzen. Sie treibt die Dinge gern ins Paradoxe, das keine?
buchstiblichen Sinn mehr hat, jedoch damit die Gefahr ein€®
faulen Abhandelns seitens derer, welche nichts von der Gross
miitigkeit dieses Antriebes und doch nicht den Mut besitze®

178



Sich von den iiberkommenen Formeln loszusagen, fast heillos
Macht. Doch koénnen wir vielleicht vom verlogenen das
Sinnvolle Ermissigen (das eigentlich keines ist) scheiden,
indem wir die Sache am andern Ende angreifen und uns
fl'agen, wer eigentlich der Nichste ist. Dieses Wort ist nicht
2ufillig vollig abgeblasst zu einem Synonym von ,der Erst-
beste

Nach der iiblichen Auffassung ist jedermann der Nichste.
Es handelt sich dann dabei um die ganz abstrakte und mecha-
Nische ,Liebe” gegen jeden, der in unsern Gesichtskreis treten
kaﬂn, im Sinne der stoischen Verwandtschaft aller Menschen.
Diese Nichstenliebe ist eine raumliche Angelegenheit, im tieferen
Sinne aber Fernstenliebe. Ihr einen leidlich konkreten Sinn zu
Tetten, miisste man sie als eine Liebe zur Menschheit, zur
Platonischen Idee des Menschen in jedem Exemplar fassen —
Welche aber doch nicht ohne Ueberhebung am Individu-
tllen vorbeikime. Im Bereich des psychologisch Moglichen ge-
halten, handelt es sich aber nur um die materialistische Idee,
dass der Erstbeste recht ist, um uns an ihn wegzuwerfen und
urch jhn abzutéten. Der Nichste wird zu einer Art Wand-
haken, daran die Erdengiiter und vielleicht auch uns selbst auf-
ZUhingen. Dadurch hat die Idee der ,Liebe” und des ,,Nich-
Sten”  eine beklagenswerte Degradation erfahren, oder aber,
Vo diese Nichstenliebe nur durch ein mattes Ungefihr gedacht
Wird, eine vollige Auslaugung. Der echte Sinn der allgemein-
Sten Beziehung ist der einer an sich leeren Méglichkeit echter
Und existentieller Beziehung, die in ihn eingetragen wird wie
M Raum und Zeit. Und der dichteste Name, den man jener
danp geben kann, ist Wohlwollen, d. h. Bereitschaft. Die
vLiebe” sum ,Nichsten” ist in Wahrheit nur die indivi-
d}lelle, schicksalshafte, erfiillte Beziehung, in der der Mensch
“Ich bindet, gebunden wird und bindet, und das, in der hoch-
Sten Form, ganz und auf Gedeih und Verderben — auf jeden
f_.all aber so, dass beiderseits der Mensch als besonderer, er-
Wlter, lebender anspricht, beansprucht, angesprochen und ein-
Sesetzt wird, und alle Leiden, Freuden und Gefahren, alles
?l‘dem und Gefordertsein ernstlich auf sich nimmt, was das
Mt sich bringt; — nicht aber als Abfall aus der Selbstmiss-
“Mdlung eines halb Zerstorten oder im tieferen Sinne Einsatz-,

179



Nehmens- und Gebensunwilligen. Daher ist uns nicht erlaubt,
uns eigenmachtig Glieder auszureissen, sondern mit aller gott-
gegebenen Ausstattung, dem ganzen Apparat von Notdiirften,
Bindungen, Trieben und allen ihren dimonischen Mdoglichkeiten
haben wir uns, so gut es geht, hineinzugeben in den Strom des
Lebens, wie es ist, riistig zu schwimmen und den Kopf iiber
Wasser zu halten, auch wenn wir nass werden. Im tiefsten einem
Wandellosen hingegeben zu sein, empfingt erst so seine wirkli-
che Erfiilllung. Es ist uns auch nicht erlaubt, uns vor den Men-
schen zu erniedrigen, sondern wer zu erniedrigen und Glieder
auszureissen hat, ist Gott allein. Es ist uns nicht erlaubt, etwas
von unserem Pfund zu vergraben, sondern wir haben alles davon
immer wieder aufs Spiel zu setzen, so hart der Leihgeber ist
(Mt 25,24), und damit zu wuchern. Jesu Abneigung gegen die
welche nichts verloren und nichts gewonnen, nichts eingesetzt
haben und aus kalter feiger Systematik nie schuldig gewor~
den sind, die zu moralisch waren, um in die letzte Entsicherung
hinauszutreten, die nie in der Natur waren und sie daher
auch nie iiberwinden konnten — kurz gegen die ,alten Kam-
pfer”” der Religion, die ,es” schon immer waren — sie tritt
immer wieder heftig heraus. Die Natur muss erfiillt werden,
ehe sie iiberschritten werden kann; nur am gelebten Leben kanf
die Frommigkeit Sinn gewinnen. Das Aergernis muss sein;
weh allerdings dem, durch den es kommt. Die Schuld musS
sein, aber sie muss abgebiisst werden. (Hinter diesem SatZ
verbirgt sich allerdings das schwerste, unsystematisierbarst®
das eigentliche und absolute Wagnis des Lebens.) In diesem
Sinne bedeutet ein Aeusserstes an Grosse und Weite das Wort:
Sie hat viel geliebt,ihr wird viel vergeben (falls man micht an’
nimmt, Jesus habe sich vermessen, gegen einige vom Haus
herrn versiumte Liebenswiirdigkeiten ein Leben der Schmach
zu vergeben). In diesem Sinne ist auch die Stellung Jesu ZW
Existentialitit der Wahrheit im Gebiete der Nichstenliebe auf”
zufassen.

Wer ist also endlich in diesem erfiillten Sinne mein N&ch”
ster? Das Gleichnis, das zur Antwort gegeben wird, Spitzt
sich im Gegensatz zur heutigen Auffassung, wonach der ,,NéiCh'
ste” der Empfinger der Wohltat ist, auf die Frage zu, W&
der Nichste dieses Empfiangers ist? Sein Nichster ist derjenig®

180



Welcher ihm die Wohltat erwies, also der die leere Beziehung,
dass der andere ihm bediirftig zur Hand war, existentiell er-
fillt hat — und dies also nicht wiederum, weil bereits vor-
her der Empfinger im mechanischen Sinn der Nichste war,
Sondern bei aller Grundsatztreue zuinnerst aus einem unmit-
telbaren, sich selbst tragenden Kontakt heraus. Ein wenig im
Sinne des wunderschénen Vorfalles mitten im Gesprach mit
Jenem Jungling, als Jesus, zuniachst eher kurz angebunden, plotz-
lich durch alles Nein einen echten menschenhaften Ton hért
und aufhorcht, ,und Jesus sah ihn an und liebte ihn”; —
Was mit ,allgemeiner Menschenliebe” gar nichts zu tun hat,
Nicht einmal unmittelbar mit ,,Moral”. Oder man denke an das
Unaussprechlich Personliche und Einmalige, das in dem ,Liebst
du mich” an Petrus zittert — worin noch heisse Angst mit-
Schwingt vor erneuter Enttiuschung. Denn Ja kann nicht ohne
Nein sein, Seligkeit ist nur, wo auch Verderben moglich, Himmel
kennt und hat nur, wer Holle kennt und hat — und das
Wohl immer wieder, soweit wir Menschen eben sehen. Anziehen
8¢ht nicht ohne Abstossen. So sehen wir auch bei Jesus immer
Wieder harsche Versagungen, harten Abschluss gegen die um-
dringenden Menschen. Und die Jilnger werden da kaum be-
Yorzugt — bis zu der abgriindigen Bitternis in Gethsemane:
Kénnt ihr denn nicht eine Stunde mit mir wachen? Mutter
“nd Geschwister werden mit schneidender Handbewegung, hin-
ter der nichts mehr ist, beiseite geschoben — vielleicht ein
achhall herzzerreissender Kimpfe mit der béswillig verstind-
Mslosen Familie (Mk 3,21) um die héhere Bestimmung. Jesus
®itzieht sich immer wieder den Menschen, um unmittelbar an
Ott gereinigt zu sich selber zu kommen. Der Gipfel seines
“kels an der klebrig unterschiedslosen Massenhingabe ist das
Wende Wort von den Perlen vor den Siuen. — Wo es
nders scheint, sind immer schon asketische Selbstverliug-

Tungen (ein Wort, das hierher passt) in der Unterstromung
W Spiel,

Jesus und das Leben

Jesus bietet eben iiber das Leben nicht jene siisslichen All-
gem(‘-inheiten, wie sie diesbetreffs aus den Klostern zu kommen
Pllegen, Man weiss nichts im Gegenstand Angreifendes iiber

181



das Leben zu sagen, geschweige denn zu tiefen und schneidigen
Dingen wie er vorzudringen, wenn man nicht im Leben geé-
standen und gekampft hat mit allem, mit dem wir Menschen
eben zu kampfen haben. Daher ist nichts gewisser als dass
Jesus das getan hat. Schon rein dusserlich gibt einen An-
haltspunkt dafiir die Art seiner Predigt. Sie zeigt eine ein
ogehende, niichterne, mainnliche, lebensnahe Kenntnis der biir-
gerlichen Alltagsverhiltnisse jener Zeit und jenes Raums. Der
so anschaulich mit diesem Material schaltet, welches ihm ungeé-
sucht zustromt als sein nichster, fraglos zu Gebote stehender
Anschauungsstoff — der ist damit in einzelner Befassung, als
Mithandelnder und Mitlebender umgegangen, nicht nur als
Beobachter am Rande und nicht nur es in einem totalen Sinn€
in Frage stellend — ja wohl lange iiber den Sinn dieses Be-
zirkes nicht grundsitzlich angefochten. Das Schlichte, Gerade,
Sachhaltige daran blieb ihm immer aufrecht. Er war iiberhaupt
nicht berufsmissig befasst mit der ewigen Erschiitterung,

dem Ganzanderen, der Grenzsituation als Selbstzweck — son”
dern eben nur tatsichlich und durch Gottes tiglich erneuten
Willen aus dem Sich-selbst-tragenden herausgestellt. — Eifl

anderer iusserer Beleg ist, dass Jesu Mitbiirger sich bei sei
nem ersten Auftreten masslos und spottisch erstaunten; hitte
er vorher irgendwie als Asket gelebt, so wire dazu kein AW
lass gewesen. Dass spiter die asketischen Ziige, vorhanden
sind, zum Teil eschatologisch begriindet, zu einem anderen
Teil als Naturbedingung fiir Entfaltung der Heil- und Wunder
krifte (Mt 17,21) — ist unleugbar. Andrerseits fehlt es auch
nicht an Ziigen einer geradezu festlichen selbstzwecklichen Le-
bensbejahung: so das Wort von den Lilien auf dem Felde, das
von den Hochzeitsleuten, die nicht fasten, das von der kost
lichen Salbe, deren sauertopfische Verwendung fiir die Armer
ausdriicklich abgelehnt wird.

Dies sind aber nur Augenblicke feierlicher Aufgipfelung:
Gemeinhin ist die Lebensbejahung Jesu in einer tieferen, har
teren Schicht am Werke als der lyrischer Hingabe an das
Schone, Schenkende, Gottesgegenwirtige des Lebens. Denn g€
rade in diesem Zarten, Reinen, Siissen des Lebendigen lebt
die letzte brutalste Anforderung an den Menschen: die, ih®
gewachsen zu sein. Die Diesseitigkeit Jesu liegt zu’tlelcs

182



darin, die Erbarmungslosigkeit dieser Forderung als endgiiltige
anzunehmen und ernst mit ihr zu machen. Es ist die Forde-
Tung, stark zu sein, die keineswegs mit einem Hinweis auf
Moralische Willensfreiheit abzutun ist. Wer bloss und end-
glltig schwach ist, wer unwiederbringlichen Schaden genom-
Mmen hat an seiner Seele, wer schlechthin micht hat — dem
Wird nichts nachgeworfen — ja dem wird auch noch genommen,
fiaS er hat. Das Moralische ist hier nicht durch sich selbst
Im Spiele, sondern nur als Weg, der zum Gewachsensein fithren
kann; — und ist ja selbst ein Haben, ein Starksein schliess-
lich in irgend einer Schicht, sei es auch nur als das Wollen
des wollen Wollens: ein sich aus dem Nichts zur Stirke
Schaffen. Die Liebe, die einige Male in so iibernatiirlicher
Schénheit aus Jesu hervorbricht, das Erbarmen, die Seligprei-
Sung des Schwachen, das sind letzte Uebergipfelungen, die
Keine Heilsmechanik, keinerlei Ermassigung der Forderung ent-
halten. Sondern sie sind nur fiir die Unzuriickscheuchbaren,
Welche zu tief von der Herrlichkeit der Kraft betroffen sind,
Um sich auch in der untersten Schwiche je zufrieden geben
‘U konnen — fiir diese sind sie die Verheissung eines Wegs,
der Forderung genug zu tun, welcher nicht an der glatten
Wanq emporfithrt. Um diese Ueberbietungen, diese Verheis-
SU_.ngen sich zuzueignen, dazu gehodren schmale, schamhafte,
W}SSEnde Hinde, die gereinigt sind von schweissigem, frechem
Wraffen ohne Umstinde, und denen das Wunder nie selbst-
Verstindlich wird, die Gnade nie zum Recht. —

Unser vorlaufiges Ergebnis

Nach langem Umweg halten wir nun das Ergebnis, auf
das iy hofften: Wir besitzen in dem, was wir als den Kern
s Christentums betrachten, genug Ankniipfung fiir die be-
Sonqel'en geistigen Notwendigkeiten der Gegenwart, um dies
Unschitzbare Erbe der Vergangenheit uns weitgehend zu eigen
m'?cht‘n zu konnen. Allerdings nicht mehr absolut. Es gibt
“inge darin, wenn vielleicht auch mehr am &#dusseren Umkreis
lea&?,'enc’le, zu denen wir nicht mehr stehen koénnen, und das
:;“SS endlich klar gesagt werden. Auch gibt es Dinge in un-
"®m Gesichtskreis, u. a. solche von entscheidender Bedeutung,

183



die einfach, man drehe und wende es wie man wolle, iiber
denjenigen von vor zweitausend Jahren hinausliegen. Das Ele-
ment jeder Religion ist die Gegenwart, und die letzten Ent-
scheidungen koénnen nie durch Zuriickfithrung auf Geschicht-
liches fallen, sondern nur dadurch, dass wir selbst und unter
eigenem geistig-moralischem Einsatz aus dem immer nur Ge-
genwirtigen heraus den Aufbau vornehmen, der den unaus-
weichlichen Anforderungen der Stunde entspricht. Hieriiber
einige niahere Andeutungen zu geben, wird Sache eines zweiten
Aufsatzes sein.

KLEINE RUNDSCHAE

Bemerkungen zu ,Jeanne d’Arc au biicher«
von Claudel und Honegger

Man muss sich die ganze Situation und Entstehungsgeschichte vor
Augen fithren, um ein richtiges Verhiltnis zu dem Werke zu finden

Schon 1914 war Ida Rubinstein, die ruminisch-franzosische Tanzerim
iiber die Biithne geschritten, als ,St. Sébastien” in den ,mystischen
Glasgemilden”, die Gabriele d’Annunzio in Form seines worteprang-
enden Schauspiels ,Le martyre de St. Sébastien” verfasst hatte, mif
der unglaublich zukunftsweisenden Musik von Claude Debussy. Es warf
eine tiberfeinerte Zeit, die Luft war geschwingert mit Sensationem
wobei das russische Ballett eine hauptsichliche Rolle spielte. Der Welt-
krieg unterbrach in Paris eigentlich nur fiir kurze Zeit diese Stimmung
wenn auch der kiinstlerische Ausdruck allmihlich hirter wurde. Zwanzig
Jahre spiter gedenkt Ida Rubinstein wieder aufzutreten, und zwar als
Géttin der Unterwelt; sie frigt deshalb Igor Strawinsky, ob er micht
die Musik zu ,Perséphoné”, der Dichtung von André Gide verfasse?
wolle. Dieses einzige Werk, das Strawinsky auf franzosischen TeX
schrieb, ist bisher verhiltnismissig zu wenig bekannt geworden. Schof
gleich nachher kommt die Protagonistin auf die neue, gewiss nicht
schlechte Idee, sich als Johanna am Schandpfahl, als ,Jeanne d’Af¢
au biicher” in einer glinzenden Pose dem erstaunten Volk zu zeige®’
keine Geringern als Paul Claudel und Arthur Honegger legen 1935 die
vollendete musikdramatische Partitur vor. Biihnenauffithrungen kame”
damals iiberhaupt nicht zu Stande, das Werk erschien erst 1938 1°
Basel im Konzertsaal.

184



	Die geistige Aufgabe der Gegenwart und das Christentum

