
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 3

Artikel: Jacob Burckhardts "Historische Fragmente"

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacob Burckhardts
„Historische Fragmente"

Von Werner Kaegi

Wir freuen uns, unsern Lesern einen Ausschnitt aus dem Vorwort des

Herausgehers zu Jacob Burckhardts ,,Historischen Fragmenten aus dem

Nachlass" vorlegen können. Diese Fragmente stammen aus den
Vorlesungsmanuskripten und sind ausgewählt und gesammelt worden von Emil Dürr
für den siebenten Band der Jacob-Burckhardt-Gesamtausgabe, der 1929

erschien. Dort waren sie mit den Weltgeschichtlichen Betrachlungen"
vereinigt und stellten gewissermassen eine Ergänzung zu ihnen dar. Mancher
Liebhaber bedauerte es, dass diese bisher unbekannten Texte nur irr
Zusammenhang der 14-bändigen Gesamtausgabe erhältlich waren. Nun hat
sich nach langem Zögern die Deutsche Verlagsanstalt in Stuttgart zusammen
mit dem Verlag Benno Schwabe in Basel entschlossen, eine Sonderausgabe
der ,,Historischen Fragmente" zu veranstalten. Werner Kaegi hat diesen1

Neudruck ein Vorwort beigegeben, dem wir den folgenden Ausschnitt
entnehmen. Die Redaktion-

Wer die Fragmente liest, blättert in den Skizzenbüchern

Jacob Burckhardts und geniesst alle Reize des ersten

Wurfs. Die Akzente fallen schärfer, die Grundgedanken werden

klarer, die Formgebung ist leichter, bedenkenloser, persönli'
eher. Die Masse des Details fällt weg, die Hauptlinien treten
beherrschend hervor. Es ist klar, dass dabei auch Mängel sichtbar

werden. Die Improvisation bedingt Sprünge, gelegentlich
sogar Widersprüche und zuweilen einen tour de force des
Gedankens. Die Einseitigkeiten in der Beurteilung etwa des Is'

lams oder der Reformation springen rasch in die Augen. Historische

Einzelforschung wird hier niemand suchen. Dafür aber
erscheinen die Hauptauffassungen in einer Klarheit wie in keinem

der ausgeführten Werke; die Einheit des Burckhardtischen Oe'

schichtsbildes, wie es sich in den späteren Jahren seines Le"

bens gestaltet hat, tritt hier erstaunlich ins Licht. Auf ein paar

Hauptzüge möchten wir hinweisen.
Wenn auch Burckhardt den Historiker immer wieder davon

dispensiert hat, sich mit den Anfängen der praehistorischen
Dämmerung zu beschäftigen, so bemerkt man in den Fragmenten,

dass er sich dessenungeachtet ein völlig ungebrochenes
Bewusstsein von der Einheit der Geschichte bewahrt hat. Ob

146



das Menschengeschlecht aus einer oder aus mehreren Wurzeln
hervorgegangen, ob die Ethnologie aus den Trümmern und
Spuren der sogenannten Naturvölker einen einheitlichen
Zusammenhang zu rekonstruieren vermöge oder ob sie sich bei
Ottern wenigstens empirischen Pluralismus bescheiden müsse,
a'l diese Fragen lassen Burckhardt beinah unberührt. Für ihn
'ag die Einheit der Weltgeschichte greifbar zu Tage. Sie war
'hm keine naturwissenschaftlich-biologische, sondern eine
geistige Tatsache. „Die Menschheit ums Mittelmeer und bis zum
Persischen Busen ist wirklich e i n belebtes Wesen, die aktive
Menschheit kar'i^oxvv Hier allein verwirklichen sich
die Postulate des Geistes; hier allein waltet Entwicklung und
kein absoluter Untergang, sondern nur Uebergang." Er hatte
keine Bedenken, die Geschichte Chinas und Japans rundweg
aüs seiner Disziplin auszuschliessen, weil ihre „Kultur nicht in
die europäische gemündet ist." Seine Menschheitsgeschichte
^ar so sehr die Geschichte eines geistigen Erbes, er fasste
Sle so sehr als ein Ganzes auf, dass er diejenigen Varianten
dçs empirischen genus Mensch, die an dieser geistigen Einheit
"icht teilhatten, ruhig ausser Betracht Hess. „Wie lange
6s noch dauern wird, bis alle passiven Existenzen von ihr
unterworfen und durchdrungen sind?" Einstweilen durfte er sich
n°ch auf jenen grossen Zusammenhang beschränken, dessen
Meimat das Mittelmeer gewesen ist. Dieser Zusammenhang war
df ihn indessen kein geographischer oder rassenmässiger, son-

dern ein seelischer. Dies kommt überraschend zum Ausdruck
keim Uebergang der antiken Kultur auf den germanischen Nor-
den. Die neuen Völker des Mittelalters waren für Burckhardt
"'cht um ihres eigenen angestammten Erbes willen bedeutsam,
Sondern als Fortsetzer der antiken Welt. „Wenn wir auch von

°'kern abstammen, die neben den grossen antiken Kultur-
v°lkern noch im Zustand der Kindheit schlummerten, so fühlen
^lr uns doch als die wahren Nachkommen der letztern, weil

re Seele auf uns übergegangen ist, ja ihre Arbeit, ihre Be-
stimmung und ihr Schicksal in uns weiterlebt."

Nun erinnere man sich, dass das programmatische Werk mo-

^rner Kulturgeschichtsschreibung, Voltaires Essai sur les moeurs

^ l'esprit des nations, gerade die Zentrierung der Mensch-
eitegeschichte auf das Mittelmeer hin aufs schärfste abgelehnt,

147



dass es an den Anfang der Darstellung gerade China und Japan

gestellt und den Zusammenhang der Menschheitsgeschichte,

empirisch nicht ganz unrichtig, in den Grossreichen der
Mongolen, die tatsächlich den fernsten Osten mit dem Westen

verbunden haben, gesehen hat. Man erinnere sich, wie von da

aus die Einheit des antiken und christlichen Menschheitsbegriffs,

wie ihn die ältere europäische Geschichtsschreibung
besessen hatte, gesprengt worden ist und wie die neuere
Universalgeschichtsschreibung seit jenem Vorgang bis zum heutigen

Tag die Menschheit nur noch als einen vielfarbigen Sammelbegriff

von Kulturen und Barbareien zu verstehen vermag. Von

dieser Verwirrung bleibt Burckhardt gänzlich unberührt. Er

lehnt es mit einer leichten Handbewegung ab, die naturwissew
schaftlich verstandene Anthropologie zur Grundlage der
Geschichte zu machen. Wie sehr für ihn die „Menschheit" eine

geistige und geschichtliche Einheit, wie sehr sein Humanismus
der echte Erbe älterer christlicher Weltgeschiehtsschreibung ge"

wesen ist. bemerkt man an diesem Punkt. Sicher haben ihm

das römische und das byzantinische Reich, hat ihm die
Neugründung Karls des Grossen für seinen Menschheitsbegriff viel

bedeutet. Der Kern dieses Begriffs aber lag nicht in einem

Reichs- oder Machtgedanken. „Es erhebt die ganze abendländische

Menschheit, dass sie etwas Irdisch-Ueberirdisches will"'
sagt er bei Anlass der Kreuzzüge. Ein Streben nach reiner
Weltherrschaft sieht Burckhardt gerade nicht in den Kreuzzügem
sondern im Islam. „Der Unterschied bestand darin, dass

es sich dort nicht um die Welt, sondern um Einen verehrten
Punkt handelt. Die Hoffnung geht nicht wesentlich auf
irdischen Besitz... sondern auf Sicherung der heiligsten Reliquie-'

Von dieser Grundlage aus wurde ihm die Weltgeschichte
nun tatsächlich zu einer Einheit, zu einer „Lebensgeschichte
und Leidensgeschichte der Menschheit als eines Ganzen."
barsch er sich gegen alttestamentlich-jüdische Perspektive!1

verwahrte, so bestimmt forderte er Achtung für das historische

Recht der grossen Unterlegenen im Ringen um die Gestalt

jenes Einheitsbewusstseins. „Ein wenig mehr Respekt vor dem

Stamme Cham, welcher Aegypten, Altbabylon, Phönizien und

Karthago geliefert hat, könnte nichts schaden." Seinen eigeneü

Standpunkt aber nahm er nun mit Bestimmtheit in jener gel'

148



stigen Gemeinschaft, deren Seele wandern kann von Volk zu
Volk. Sie ist grösser als ihre wechselnden Träger und wird
ihm der wahre Masstab für die Bedeutung der Völker. Wie
diese Gemeinschaft verstanden wurde, blitzt einen Augenblick
auf, wenn bei Anlass Aegyptens gesagt wird: „Schon die
blosse Unterordnung des Vorübergehenden unter das Dauernde,
des irdischen Einzellebens unter eine kolossale Gemeinschaft
der Toten würde etwas Riesengrosses sein." Von diesem Be-
wusstsein aus ergaben sich ihm einige der erstaunlichsten
Lichtverschiebungen und Umwertungen. Wenn ein aesthetischer
Humanismus gerne den Gegensatz des freieren hellenischen
Wesens zum Römischen unterstrichen und eine Welt des Grie-
chentums auf einer Insel der Vorstellung ohne Verbindung zum
späteren Geschehen aufgebaut hatte, so ist Jacob Burckhardt
vveit entfernt, die Leistung Roms zu unterschätzen. Schon hier
Zeichnet sich bei ihm eine charakteristische Polarität des
Urteils ab, die ihm auch bei der Betrachtung späterer Perioden
eigen bleibt. Staatlich-kriegerische Leistung und geistig-kul-
terelle Schöpfung waren ihm im Bereich einer Gemeinschaft
^ie im Wesen des Einzelnen ergänzende Mächte, ohne deren
Zusammenwirken nichts Bestand hat. Man hat Burckhardt all-
zUsehr als Kulturhistoriker aufgefasst. Nichts lag ihm ferner
als eine grundsätzliche Option für das Kulturelle auf Kosten
des Politischen. „Das vollendete Individuum im Altertum ist...
v°r allem jroÂÎT^ç in einem Grade, wovon man jetzt, in
^er jetzigen Manier des Verbandes zwischen dem Einzelnen
Utld dem Staat gar keine Ahnung mehr hat. Wo mit der nôliç
gebrochen wird, oder wo man sie einbüsst, ists jedesmal eine

ragödie." Oder zur Gegenseite gewendet: „Die schönste
Lite der echten Philanthropie kann sich mit völliger politischer

Haltlosigkeit zusammenfinden", was im Hinblick auf den
111 die rein private Sphäre zurückgedrängten Menschen des
Modernen Grosstaates gesagt wird. Um seiner wahrhaft poli-
lschen Leistung willen heisst Rom „unter den Völkerindividu-
ahtäten die gewaltigste", heisst Julius Caesar „der grösste

er Sterblichen" und klingt der Rückblick auf das römische
eich an der Schwelle des Mittelalters aus in die herrische
ahnung: „Man hege pflichtgemässen Respekt vor dem römischen

Reich."

149



Der zweite erstaunliche Akzent fällt im Bereich des Mittelalters

auf die christliche Kirche. Die Geschichtschreibung des

19. Jahrhunderts war nicht nur in den westeuropäischen und

aufklärerischen, sondern auch in den deutschen und national

gestimmten Bereichen weithin beherrscht vom Erbe der
französischen Revolution als einer endlichen Befreiung von den

'lastenden Gewalten mittelalterlicher Autorität. Deutsche
Protestanten und französische Liberale waren darin einig, dass

bei allen künstlerischen und menschlichen Werten, die man im

mittelalterlichen Leben zu bewundern pflegte, jedenfalls die

kirchliche Autorität ein bedauerliches Hemmnis der Kultur und

eine Beschränkung der geistigen Freiheit bedeutet habe. Nun
ist es gerade diese Autorität, die Burckhardt als eine der gröss-
ten menschlichen Leistungen europäischer Geschichte
unterstreicht. „Wenn irgendeine Autorität mit ungeheurer Aufopferung

zustandegekommen, so ist es die der Kirche." Man muss

sich bewusst sein, dass Burckhardt hier nicht nur für das

Ethos der hierarchischen Disziplin, sondern für den Gehali
der kirchlichen Gemeinschaft und Orthodoxie selbst eintrat.
Während man damals gerade von den Ideen eines modernen
Protestantismus her ein neues Verständnis für den Arianismus
der Völkerwanderung zu gewinnen meinte, wies Burckhardt
auf die grössere menschliche Fülle in der Orthodoxie und

auf die Tatsache, „dass die ausgezeichnetsten Männer der
rechtgläubigen Mitte angehörten." „Der Sieg der Orthodoxie über
den germanischen Arianismus war nicht Sache einer über
legenen Reflexion, sondern eines Temperaments, welches ipso
facto über kümmerliche Nebenformen der Kirche Meister wurde."
Dem katholischen Christentum sei es zu verdanken, „wenn das

Mittelalter nicht eine Mördergrube gewesen. So hat es kommen

müssen, damit die Völker einander nicht wie wilde Tiere
behandelten. Und alle kommenden Zeiten werden dies nie
vergessen." Man staunt zuweilen, wie der Verfasser der „Kultur
der Renaissance" und der Geschichtschreiber der voll entwickelten

diesseitigen Individualität des modernen Menschen wenige
Jahre später so entschiedene Töne der Verehrung für Martyrium
und Askese finden kann. Wir übersehen nicht, dass in Burckhardt

selbst im Laufe der sechziger Jahre und unter dem

Eindruck des sich verfinsternden europäischen Himmels elJl

150



innerer Stimmungswandel sich vollzogen hat. Aber ähnliche
Töne hatten schon im Zeitalter Konstantins von 1853
angeklungen. Jetzt heisst es im Hinblick auf die kommenden
Gefahren Europas an die Adresse des geniesserischen Bildungs-
°Ptimismus ziemlich krude: „Hingebung! und nicht Garantie
fester Besoldung!" Der Burckhardtische Individualismus, den
ttian auf Grund der „Kultur der Renaissance" damals in der
ganzen Welt als Aufforderung zu privatem und aesthetischem
Universalismus misszuverstehen anfing, offenbarte damals in
den Formulierungen an seine Zuhörer in der Vorlesung eine
tiefere, religiöse Möglichkeit: die Individulität des Asketen
Und Märtyrers. „Das Christentum, wie es das Heil des
einzelnen Individuums ernstlich nimmt, verherrlicht aufs Höchste
auch seine einzelnen Boten und überträgt auf deren Reliquien
Und Gräber geradezu einen grossen Teil seines Kultus und
seiner Gottesidee."

Die Probe darauf, dass es sich hier nicht um schwankende
Stimmungen und Niederschläge der momentanen Einfühlung
'n das Vorlesungsthema, sondern um Glieder einer geschlossenen

Gesamtkonzeption handelt, liefern die Fragmente zur
beschichte der beginnenden Neuzeit. Indem Burckhardt in sei-
ne*i Einleitungen zur neueren Geschichte die Hauptidee von der
Einheit des europäischen Geisteserbes wieder aufnimmt und
m einer herrlichen Rhapsodie auf die Freiheit und Vielfalt der
eUropäischen Gestaltung Formulierungen findet, die zum Reich
des Unvergänglichen gehören, wird doch gerade die Idee der
Freiheit in einer Weise gefasst, die zur Geschichtstheorie des
Eiberaiismus im grellsten Kontrast steht. Während die treuesten
Schüler Burckhardts sich bemühten, seinen Renaissancegedanken

beherrschenden Thema ihres Geschichtsbildes auszugestalten,

Vorläufer und Vorstufen zu entdecken, und das Mittelster

in lauter Prae- und Protorenaissancen aufzulösen; war
der Geist des Meisters schon über alle Berge und konzipierte
lln Anblick neuer Horizonte ein Geschichtsbild vom Uebergang
des Mittelalters zur Neuzeit, das seinen Verehrern wie eine
Pessimistische Karikatur vorkam. Erst in späteren Tagen
erböten sie, dass keiner seiner Gedanken so schwarz gewesen
lsf> dass er nicht durch eine noch schwärzere Wirklichkeit
übertr0ffen worden wäre.

151



Ein leiser Hauch von persönlicher Palinodie weht doch wohl
in diesen Einleitungen, wenn Burckhardt in der Erinnerung an

„die vermeinte Vorzüglichkeit... desjenigen Zustandes in
welchem man seit 1830 lebte" — freilich: in Sachen 1830 war
Burckhardt selbst nie Optimist gewesen — fortfährt: „Im
Hinblick auf die in Aussicht stehenden Krisen des sinkenden 19.

Jahrhunderts sind diese angenehmen Räsonnements zu Boden

gesunken und über die Wünschbarkeit der Ereignisse und
Entwicklungen seit 1450 in Beziehung auf uns haben wir
Ursache, uns behutsamer zu äussern." Hier, wo es sich nicht
mehr um die Betrachtung des Kulturellen in seinem relativen
Eigenleben sondern um den gesamten Zusammenhang der
neueren Geschichte Europas handelt, fällt der beherrschende
Akzent in einem lapidaren Satz: „Die Hauptschöpfung der neueren

Geschichte ist der Grosstaat." Abwandlungen dieses
Gedankens füllen die Fragmente zur politischen Geschichte Frankreichs

und Englands, und jenen erstaunlichen Monolog Richards

III., der wie ein dramatischer Findling mitten in den Gefilden
der Vorlesung steht. Was Deutschland betrifft, so wird in

diesem Zusammenhang vom Gesichtspunkt der Steigerung der
Staatsmacht eine Konsequenz gezogen, die eine völlige
Umgestaltung des Bildes erzwingt und eine Darstellung der
Reformation bedingt, wie sie von einem Forscher protestantischer

Herkunft damals wohl noch nie gewagt worden war.
Wer — etwa als protestantischer Kirchenhistoriker — nur die
einzelnen Fragmente zur Reformationsgeschichte liest, der mag
sich des Eindrucks kaum erwehren: der alternde Burckhardt
sei hier aus baslerischem Widerspruchsgeist das Opfer katholischer

Tendenzhistorie geworden. Wer das Ganze bedenkt, sieht
indessen hier echtere Zusammenhänge. Die deutsche Geschichtsforschung

hatte noch in der Gestalt Rankes ganz im Sinne

von Burckhardts Denken die Vielgestaltigkeit des europäischen
Erbes ernst genommen und die einzelnen Elemente und
Impulse in einem freien Kosmos des historischen Verstehens
vereinigen gestrebt. Dies entsprach übrigens der Gedankenwelt

der heiligen Allianz. Ranke hat vor seiner Deutschen
Geschichte im Zeitalter der Reformation eine Geschichte der

Päpste geschrieben und damit die Spaltung des christlichen
Bewusstseins in echtem historischem Pluralismus zu Spiegel11

152



gesucht. Aehnlich hatte der Freiherr von Stein seine „Gesellschaft

für ältere deutsche Geschichtskunde" so aufgebaut, dass
österreichische neben deutschen, katholische neben protestantischen,

kleine neben grossräumigen Staatsbildungen im
gemeindeutschen Bereich der Monumenta Germaniae Historica ihre
Mitarbeit und ihre Berücksichtigung hätten finden sollen. Ge-
rade in der Geschichte dieses Unternehmens aber spiegelte sich
die politische Entwicklung, die von der Tradition des alten
römischdeutschen Reichs zum preussisch-deutschen Nationalstaat

führte. Habsburgische und katholische Gesichtspunkte
gerieten immer mehr in den Hintergrund, der Schwerpunkt
der Leitung verschob sich vom Frankfurter Bundestag an die
^tieussische Staatsbibliothek, das Unternehmen einer freien
Korporation wurde zu einem staatlich finanzierten Beamteninstitut,
'to Laufe dieser Entwicklung, die mit der Reichsgründung
2usammenhing und auf den Kulturkampf hintrieb, vollzog sich
eine politisch und publizistisch bedingte Umstimmung des
Reformationsbildes, die aus dem religiösen Kampfe Luthers eine
Spiegelung moderner preussisch-kleindeutscher Parolen machte
ütld das historische Recht der Gegenspieler zur Karikatur werden

liess. Mit diesen nationalpolitischen Gedanken verbanden
tich diejenigen des internationalen Liberalismus, sodass ein
"Mionalliberales Bild des 16. Jahrhunderts entstand, das
demjenigen der französischen Revolutionserben in manchen Zügen
^tsprach. Die Reformation als der Sieg der Geistesfreiheit
uber die Autorität und zugleich als die Vorstufe der Ideen
v°n 178Q; dies war eine historiographische Konstruktion, die
'turner häufiger Schulstuben und Hörsäle füllte. Gegen der-
a^tige Verfälschungen zu publizistisch-politischen Zwecken
reagierte Burckhardt mit der Leidenschaft des wahren Gelehrten.

r hatte es nicht nötig, sich über die positiven Werte der
Deformation belehren zu lassen. Aber nun wies er einmal
gründlich auf die Kehrseite der Medaille. Wenn die neuere

orschung das liberale Bild der Reformation zu Beginn unsres
e'genen Jahrhunderts revidiert und reformatorisches Denken

^harf gegen dasjenige der Aufklärung abgegrenzt hat, so bestä-
gte sie die Burckhardtischen Proteste wenigstens in bestimm-

etl Partien. Die Argumente im Einzelnen hat Burckhardt freilich
n"r zum Teil selbst in den Quellen gesucht. Als Arsenal diente

153



ihm die „Geschichte des deutschen Volkes seit dem Ausgang des

Mittelalters", die Johannes Janssen als gewaltige Kampfschrift
seit 1877 zu publizieren begonnen hatte, in der Vorlesung selbst

hat Burckhardt sich nicht gescheut, auf den katholischen
Polemiker und sein Werk hinzuweisen. Noch leben Zuhörer, denen

das Wort in den Ohren klingt: „Ja, ja, meine Herren, wer
Janssen widerlegen will, der muss früh aufstehen." Janssen

selbst, dessen Lebensbild der Freiherr von Pastor geschildert
hat, ist der Freund und Biograph Johann Friedrich Böhmers

gewesen, jenes Frankfurter Archivrats, der als „Sohn des letzten
Kanzleidirektors der Reichsstadt Frankfurt" — wie er sich

selbst nannte — von der neueren Entwicklung der Monumenta
Germaniae Historien abgestossen, schliesslich zu einem Sprecher
der süddeutschen und katholischen Opposition im Kreis der
nationalen Geschichtschreibung geworden war. Hier liegen sehr

echte Beziehungen und aktuelle Probleme der damaligen
deutdeutschen Historiographie vor, die mit rein konfessionellen Din"

gen und baslerischem Widerspruchsgeist wenig zu tun haben.

Die neue, vom Gesichtspunkt der grosstaatlichen Entwicklung
aus konzipierte Auffassung der Reformation wirkte sich nach

rückwärts aus, weit in das Bild des Mittelalters und der christlichen

Kirche hinein, — was etwa bei der Beurteilung des

Coelibates, der urchristlichen Askese und des byzantinischen
Bilderstreites zu bemerken ist; — nach vorwärts steht sie in

engem Zusammenhang mit der Auffassung des Revolutionszeitalters

und der Gegenwart.
Aus den weit verstreuten Aeusserungen zur neuesten

Geschichte gewinnt man den Eindruck, dass Burckhardt seine

eigene Epoche tatsächlich in ein verhältnismässig geschlossenes

geistiges Bild zu bannen vermocht hat. In ihrer Isolierung wh"
ken jene Aeusserungen, etwa in den Briefen an Preen nur We

blitzartige Intuitionen eines prophetischen Blicks. Hält man ifl'
dessen mit den brieflichen Aperçus die Formulierungen der

Vorlesungsfragmente und ihre Begründungen zusammen, so ge"

langt man zu einer weitgehend einheitlichen und wohlfundiertefl
Vorstellung.

Das neunzehnte Jahrhundert verstand sich selbst gemeinhin
als eine Epoche glücklicher Befreiung und Entfaltung vo11

Kräften, die in der älteren Geschichte der Menschheit durch

154



Unverstand und Bosheit darniedergehalten worden waren. Es
fühlte sich unweigerlich in einem kardinalen Gegensatz zur
vorrevolutionären Epoche eines gebundenen Geistes. In diesem
Punkt hatte das französische Denken selbst um die Mitte des
Jahrhunderts eine folgenreiche Entdeckung gemacht. Alexis de
Tocqueville hatte durch Studien zur Verwaltungsgeschichte und

angeregt von dem Eindruck echter kleinst'aatlicher Demokratie
in Nordamerika bemerkt, dass die innere Organisation Frankreichs

in ihrer modernen, von einem zentral geleiteten Beamtenapparat

getragenen Gestalt wohl aus der Revolutionszeit stamme,
ihrem Ursprünge nach aber nicht eine Leistung der Revolution,s-
niänner, sondern die ureigenste Schöpfung des absolutistischen
Königtums gewesen sei. So erschien plötzlich die Revolution
Mit ihren demokratischen Programmen als diejenige Macht, die
einem dunklen Willen des Königsstaates selbst zum endgültigen

Durchbruch verholten hatte. Unter einem solchen
Gesichtssichtspunkt musste sich die absolute Trennungslinie zweier
Epochen, die man allgemein in die Revolutionszeit gelegt hatte,
verwischen und ein neuer epochaler Zusammenhang entstehen,
der Ancien Régime und nachrevolutionäre Zeit in einem tieferen
Sinn zur geschichtlichen Einheit verband. Jacob Burckhardt hat
aHe Konsequenzen aus dieser Erkenntnis gezogen. Ob sie ihm
von jeher eigen gewesen sei und ob das Hauptwerk Tocque-
yilles, das 1856 im Original und 1867 in deutscher Ueber-
Setzung erschienen war, in ihm nur eigene Ueberzeugungen
gefestigt habe, wagen wir nicht zu entscheiden. Wer daran
zweifeln könnte, dass Burckhardt Tocqueville gelesen habe, findet

die ausdrückliche Erwähnung des Namens in einem unserer
Efagmente. Der Gedanke der Machtanhäufung im zentralistischen
E»rosstaat wurde zur Kernidee von Burckhardts Konzeption der
neuesten Geschichte. Als feststand, dass dieses Einheitsgebilde,
das sich im Prozess seiner inneren Ausgestaltung im 19.
Jahrhundert immer wieder auf die Forderungen des Verkehrs, der
Ortschaft und des Volkswohls berief, seinem Ursprünge nach
Monarchischer Herkunft war, wenn der konstitutionelle Appa-
rat nur Anpassungsfarbe bedeutete und in Wirklichkeit einem
tieferen dunklen Willen ganz anderen Ursprungs diente, —
VVas hinderte dann, dass dieser Wille eines Tages wiederum
eine neue Farbe und eine Gestalt annehmen würde, die seinem

155



monarchischen Anfang wieder näherstünde? Dass dies tatsächlich

geschehen könnte, dafür hatte man seit 1852 den

handgreiflichen Beleg im Kaisertum Napoleons. In diesen Gedanken

keimte die Burckhardtische Prophétie eines neuen Caesarismus,
d. h. einer militärischen Führung, die den Grosstaat übernehmen

und im Bunde mit den nivellierten Massen in einer nahen
Zukunft vollenden werde. Ueber die Technik der Staatsstreiche
und der Machtausübung Napoleons III. war Jacob Burckhardt
aufs genaueste informiert. Den Lehnstuhl, in dem er seinen

Besuchern Platz anbot und in dem er selbst gestorben ist,
hatte er geerbt von dem Obersten Jean Baptiste Adolphe
Charras, der im Kriegsministerium von 1848 Unterstaatssekretär

gewesen war und als Generalstabschef der demokratischen
Regierung den Juniaufstand hatte niederwerfen müssen. Beim
Staatsstreich Louis Napoleons war er verhaftet und dann
verbannt worden. Nach einem langen Exil ist er 1865 in Basel

gestorben. Am Grab dieses Verbannten muss Burckhardt mit
einer Reihe von Franzosen zusammengetroffen sein, die alle

zu den Leidtragenden der napoleonischen Diktatur gehörten: mit

Edgar Quinet, dem Historiker, mit Etienne Arago, dem einstige«
Postdirektor der 48er Revolution, mit Charles-Louis Chassin,
dem Schüler Michelets und Herausgeber der Cahiers de Dolé-

ance von 1789. Es besteht kein Zweifel, dass es das Kaisertum
Napoleons III. gewesen ist, das Burckhardt auch nach 1870

als frühen symptomatischen Ausbruch tieferer weltgeschichtlicher

Tendenzen verstanden hat. Während man das zweite
Kaiserreich gemeinhin, besonders nach seinem Sturz, als Rückfall
einer für alle Zeiten demokratisch gewordenen Welt in
überwundene Atavismen auffasste, erkannte Burckhardt in ihm den

Vorboten einer möglichen Zukunft. Im Anblick Napoleons IH-

konzipierte er das Stichwort für die zu erwartende Wendung
in der Geschichte des modernen Grosstaates: den kommenden
Caesarismus. Angesichts dieser Zukunft schrieb er am 6. November

1867 die Worte nieder, in denen sich bittere Entschlossenheit

und tröstende Zuversicht in seltener Weise mischen :

,,Hier kommt es darauf an, wie unsre Generation Probe halte«
wird. Es können Zeiten des Schreckens und tiefsten Elends

kommen. Wir möchten gerne die Welle kennen, auf welcher
wir im Ozean treiben, allein wir sind diese Welle selbst. -~"

156



Aber zum Untergang ist die Menschheit noch nicht bestimmt
und die Natur schafft so gütig wie jemals. — Wenn aber beim
Elend noch ein Glück sein soll, so kann es nur ein geistiges
sein: rückwärts gewandt zur Rettung der Bildung früherer
Zeit, vorwärts gewandt zur heitern und unverdrossenen Vertretung

des Geistes in einer Zeit, die sonst gänzlich dem Stoff
anheim fallen könnte."

Max Geilinger

ICH WILL IN DEN VERGESSENEN GARTEN

GEHN

Ob ihr nach Gruben giert und Wasserfall
Von höchstem Ausmass; mich berührt es kaum:
Ich überträume euch mit meinem Traum,
Der alles fasst, selbst Mücken und Metall.

Und ob ihr Blitze sammelt, jähen Knall,
Sprecht ihr von Sicherheit und Lebensraum:

Unsicher bleibt die Erde und ein Traum
Des Schöpfergeistes wie das Licht im All.

Denn wär' die Nacht das Einzige, was bleibt;
Die Nacht träumt Sterne und erschafft sie sich
In weiter Funkelflut, die feierlich
Den Traum mit goldnen Lettern übertreibt.

Und mögt ihr euch in Buch und Kasse sehn,
Lasst mir den Weg, von Ranken überkränzt;
Ich will in den vergessnen Garten gehn,
Wenn er im Licht von tausend Perlen glänzt.

Und ihn belauschen, meinen Bruder Wind,
Bis er den letzten Strauch zur Ruhe wählt:
Denn wenn wir eines Geistes Träume sind,
Ich fühle, dass er unsre Träume zählt.

157


	Jacob Burckhardts "Historische Fragmente"

