
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen zu einer Gesellschaftskritik der Gegenwart

Autor: Schmitt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zu einer
Gesellschaftskritik der Gegenwart

Von Paul Schmitt

I n der Reihe der soziologischen Untersuchungen der letzten

Jahre nimmt Wilhelm Röpkes kürzlich erschienenes
Werk „Die Gesellschaftskrisis der Gegenwart"1) eine besondere

Stellung ein, vor allem deshalb, weil es von einer
bürgerlich-liberalen Weltanschauung ausgehend, also von einer gegenwärtig

auf dem europäischen Kontinent und in Nordamerika
fast durchweg abgelehnten Basis aus, die soziologischen und
ökonomischen Erscheinungen in ihren gegenseitigen Beziehungen
Untersucht und deren Zusammenhang mit Ethik und Weltpolitik

betrachtet. Das Werk erweist sich als „unzeitgemässe
Betrachtung" auch durch seine weltbürgerliche Haltung und
dadurch, dass aus seinen Seiten ausdrücklich jede parteipolitische

oder staatspolitische Enge des Standpunktes verbannt
ist. Aber der Autor selbst hat einen festen Standpunkt: den
des freien europäischen Mannes. Frei von politischen Emotionen

stellt er die Forderung auf, die soziologischen Probleme
dieses Revolutionszeitalters „sine ira et studio" zu behandeln.
Seine eigene Darstellung dieser Probleme ist sachlich, äusserst
vielseitig und lebendig. Die Vielseitigkeit der Aspekte, die
das Buch enthält, ist so gross, dass man es als Sammelbecken
der kulturpolitischen Fragestellungen, die in unserem Zeitabschnitt

öffentlich oder privat erhoben wurden, bezeichnen kann.

Röpkes Verfahrensweise ist rational. Sein Rationalismus ist
an der europäischen Tradition geschult und bemüht sich um
Bieberwindung des Irrationalen, so der sentimentalen Roman-
üzismen, welche das 19. Jahrhundert erzeugt habe. Aber weder
Marxistische noch nationalistische Romantik erfahren eine
psychologische Deutung; auch eine streng philosophische Erfassung

der geschichtlich gegebenen Ideen und Tatsachen wird
Mcht versucht. Von den vorhandenen Weltreligionen wird „das

Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Zürich 1942.



Christentum" in folgender Weise erwähnt: es sei „eine sehr
reale Tatsache, dass das Christentum nun einmal eine der
stärksten gestaltenden Kräfte unserer Kultur und aus ihr nicht
fortzudenken ist. Aus dieser Erkenntnis scheint sich uns das

Minimum an Christentumsbejahung zu ergeben, das mit unserer
Kulturverantwortung vereinbar ist. Dass aber anderseits an ein

„Künstliches Neupflanzen von Christentum zum Zwecke der

guten Aufführung" (Jacob Burckhardt) nicht zu denken ist,
beleuchtet die ganze Schwere der hier gestellten Aufgabe, die
sich Theologen wie Antitheologen gleich leicht zu machen

pflegen." Die „Aufgabe", die hier gemeint ist, nämlich das

Christentum zu erhalten und zu verbreiten oder zu bekämpfen
und zu vernichten, stellten sich im Laufe der Geschichte je und

je Caesaren, aufgeklärte Despoten, der Islam, der Marxismus
u. a. m„ und die Gläubigen nehmen jeweils die Stellung ein,
die ihnen ihre Ueberzeugung gebot; das Ergebnis dieser
Prozesse, wie das Ergebnis anderer religionsgeschichtlicher
Vorgänge, kann man nach eingem Zeitablauf feststellen. Aber die
erhaltende und werbende Kraft einer Religion und die
zerstörende Wucht ihrer Gegner gestalten die jeweiligen religiösen
Minima und Maxima — und nicht die „Kulturverantwortung."
Der Autor scheint bei seinen Sätzen über das Christentum an

eine gewisse, wenig Tiefenwirkung erreichende, vornehme
Kirchlichkeit gedacht zu haben. Denn in seiner Analyse der
„Erschütterung unserer Zivilisation" findet er einen „Prozess der
Zersetzung und Auflösung", der sehr viel weiter gehe als der
der Religion. „Hand in Hand nämlich mit dem Erlahmen der
woher immer stammenden Glaubens- und Ueberzeugungskräfte
ist den Menschen auch eine gewisse natürliche Instinktsich

e r h e i t und der Kompass des menschlich Wesens'
gemäss en in so hohem Masse verloren gegangen,
dass ihr das Verhältnis zu den elementarsten Dingen — zu

Arbeit und Musse, zur Natur, zu Zeit und Tod, zum andern
Geschlecht, zum Kinde und zur Geschlechterfolge, zu Jugend
und Alter, zum natürlichen Lebensgenuss, zum Numinosen und

Ueberzeitlichen, zum Eigentum, zu Krieg und Frieden, zu

Verstand und Gefühl, und zur Gemeinschaft — in ernstester
Weise in Unordnung geraten ist. Sie haben weitgehend das

Mass vergessen, das im Menschen selbst liegt, und taumeln nun

116



von einem Extrem zum andern, bald dies bald jenes
versuchend. .." Durch den Verlust an natürlicher Orientierung sei die
Lebensweisheit von Jahrtausenden in Frage gestellt.

Man muss hier anmerken, dass diese düstere Schilderung
der Instinktunsicherheit der weissen Rasse und der Erschütterung

ihre Zivilisation doch nur auf gewisse Territorien
zutrifft, muss aber zugeben, dass die Zerstörung der Rangordnung
der Werte, wie man früher die vom Autor geschilderten chaotischen

Erscheinungen nannte, wenn sie alle von Weissen
bewohnten Gebiete ergreifen würde, die Vernichtung unserer
Zivilisation von der Wurzel her einleiten würde. Vorläufig sind
aber noch zahlreiche heilende Kräfte vorhanden, die der Autor
an anderen Stellen seines Buches selbst erwähnt. Das eben

wiedergegebene dunkle Zivilisationsgemälde erscheint von Jacob
Burckhardts Kulturpessimismus beeinflusst; der Verfasser
„betont, wie sehr dieses ganze Buch in der Geschichtsphilosophie
jenes grossen Historikers und Humanisten wurzelt." Vielleicht
darf man sagen, es wurzle z. T. auch in der „Geschichtsphilosophie",

die der Heidegger-Schüler Karl Löwith aus dem
Werke des grossen Baslers auszog. (Der Autor verweist auf
die — problematische — Arbeit des genannten Philosophen
jjacob Burckhardt, der Mensch inmitten der Geschichte",
Lünern 1936.)

*

Einer soziologischen Arbeit muss naturgemäss eine Anthropologie

zugrunde liegen. Diese findet Röpke in den ausgezeichneten

Definitionen des Lausanner Nationalökonomen Léon
Wal ras, aus dessen „Etudes d'économie sociale" (1896) er
zitiert: „Der Mensch ist ein moralisches Wesen, d. h. ein
solches, das in Freiheit sein Geschick erfüllt. Also läuft es

Seradewegs der Ordnung des Details (ordre de détail ou de
variété, worunter die gesetzlich gebundene Freiheit des Indi-
Vlduums verstanden ist) zuwider, wenn der Staat anstelle des
Einzelnen sich in jede Handlung einmischt, mit der das Individuum

seine ihm eigene Position in der Gesellschaft erringt
ÜI1d bewahrt, denn dadurch würde er die moralische Personalität

des Einzelnen unterdrücken. Anderseits ist aber der Mensch
eiIi moralisches Wesen nur in der Gesellschaft, d. h. innerhalb

117



eines natürlichen Milieus, in dem sich die menschlichen
Geschicke erfüllen."

Dieser Definition des Menschen in der Gesellschaft zufolge
postuliert Röpke für Gesellschaft und Wirtschaft einen „rechtlich

institutionellen Dauerrahmen". Dessen Ausgestaltung und

Ueberwachung gemäss dem Programm des „Dritten Weges"
ist ständige Aufgabe der Wirtschaftspolitik. Der „Dritte Weg"
ist das vom Verfasser propagierte Wirtschaftsprogramm; er

unterscheidet sich vom ersten Weg des laissez-faire und vom
zweiten Weg des Sozialismus, als „der Politisierung des ganzen
Wirtschaftsprozesses;" er lässt „dynamische Sonderprobleme"
zu, verhindert aber deren gesellschaftsstörende Wirkungen
durch eine „Anpassungsintervention" des Staates und der
Berufsvertretungen. Der „gute Wille aller" soll hierfür angespannt
werden, d. h. nicht nur die durch eine Teilkrise Betroffenen,
sondern auch die Nichtbetroffenen sollen auf Grund ihrer
sittlichen Begriffe jeweilen zur Hilfe veranlasst werden. Eine
staatliche Distributionspoiitik soll für etwa gleichmässige
Eigentumsverhältnisse sorgen, ohne dass der „Kern der Marktwirtschaft,

nämlich die Preisbildung und der Leistungswettbewerb"
berührt werde. Zu den „politisch-moralischen Voraussetzungen"
des Dritten Weges, der auch als „ökonomischer Humanismus"
bezeichnet wird, gehört ein „wirklich starker Staat" mit
vortrefflicher Erziehung der Richter und dementsprechend guter
Rechtspflege.

Aber: „Hat man erst einmal eingesehen, dass weder vom
Staate, der immer eine natürliche Veranlagung zur Despotie
hat, noch von der Masse als solcher etwas anderes als eine
Tendenz zur Tyrannis erwartet werden kann, so wird es klar,
dass man sich nach anderen Stützen der Freiheit umsehen

muss, nach antikollektivistischen Gegengewichten, die weder
im Staate noch in der Masse gefunden werden können. Hüter
der Freiheit können nur diejenigen sein, die sie lieben: die in
der Gesellschaft mit innerer Autorität führende Elite und alle
echten Gemeinschaften unterhalb, oberhalb und ausserhalb des

Staates, die corps intermédiaires (Montesquieu)."
Zur Kontrolle der Staaten von innen durch die „Elite" kommt

von aussen das Eingefügtsein in einen „festen politisch-moralischen

Rahmen internationaler Ordnung." Als Modell einer

118



solchen schwebt dem Autor das Konzert der Grossmächte von
1814 bis 1914 und der in diesem Zeitraum im Wesentlichen
gut funktionierende Welthandel vor: „die liberale Weltwirtschaft,

die ohne den britischen Macht-Wirtschafts- und Finanzkern

kaum gedacht werden kann."
Die Harmonie der Wirtschaft in den kleineren Wirtschaftsräumen

mit dem Welthandel wird durch eine neue
Weltwirtschaftsordnung bewirkt: „für die Kleinen und gegen die Grossen,

für Fairness und Konkurrenz und gegen Ausbeutung und
Monopole, für ausgleichende Gerechtigkeit und gegen
Privilegien, für auflockernde Dezentralisation und gegen verfilzende
Konzentration."

Die Ansätze zu einer so erfreulichen Entwicklung der Dinge
— wahrhaft einem novus ordo seclorum, wie ihn das nordamerikanische

Staatssiegel von 1776 verheisst — sind keimhaft
vorhanden z. B. in der amerikanischen Antitrustgesetzgebung, in
einer neuen Agrarpolitik (keine Getreideschlachten, dagegen
Förderung mittlerer Farmer und Bauern), Förderung des
industriellen Mittel- und Kleinbetriebes wie des selbständigen Hand-
Werkers, und in der Entproletarisierung des Arbeiters. —

*

So hätte sich dann die eingangs geschilderte pessimistische
Kulturansicht in eine optimistischere Aussicht für die
Weltzivilisation verwandelt. Ewige Dauer wird dieser „neuen
Ordnung der irdischen Dinge" so wenig beschieden sein wie
lrgendeiner vorhergehenden, da Geltungstrieb der jungen
Generation, Langeweile an der „Ordnung", Müdigkeit der „Elite"
u- s. w. jeweilen für Veränderung sorgen. Die in der Welt
vorhandenen moralischen Kräfte könnten aber doch einmal eine
sittliche Weltordnung aufbauen. Diese Aussicht ist nicht so
utopisch, wie es Manchem erscheinen möchte, der einstweilen
mehr gestaltende Kraft in den Taten und Deklarationen der
kriegführenden Mächte wittert als in einem gelehrten Werk.
Oenn: „Unverhältnismässig blendend ist vor allem die Wirkung
der Kriegstaten, welche unmittelbar auf das Schicksal Unzähliger

einwirken und dann wieder mittelbar durch Begründung
neuer Verhältnisse des Daseins, vielleicht auf lange Zeiten. —

119



Das Kriterium der Grösse ist hier letzteres; denn bloss
militärischer Ruhm verblasst mit der Zeit zu blosser fachhistorischer,
kriegsgeschichtlicher Anerkennung."

So Jacob Burckhardt in den sogenannten „Weltgeschichtlichen

Betrachtungen," in der Vorlesung über historische Grösse;
und an anderer Stelle seiner historischen Reflexionen spricht
der reife Geschichtskenner in skeptischer Weisheit:

„Auch auf das Schrecklichste, was geschehen, muss ja die
Menschheit sich wieder einrichten, ihre noch heilen Kräfte
herbeibringen und weiterbauen.

Auch der auf lauter Fluch errichtete Staat wird gezwungen,
mit der Zeit eine Art von Recht und Gesittung zu entwickeln,
weil sich die Gerechten und Gesitteten seiner allmählich zu

bemächtigen wissen.
Endlich kommt noch die grosse indirekte Excuse: dass, ohne

Vorauswissen des Täters, durch seine Tat grosse, einstweilen
fernliegende weltgeschichtliche Zwecke gefördert werden.

So räsonnieren besonders Späterlebende, die ihren zeitlichen
Vorteil auf das seither Gewordene gegründet wissen."

120


	Bemerkungen zu einer Gesellschaftskritik der Gegenwart

