
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 1

Artikel: Selbstbesinnung der Wissenschaft

Autor: Röpke, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selbstbesinnung der Wissenschaft
Von Wilhelm Röpke

I

1—4 s gibt einen bestimmten Typus von Menschen, den der
Gedanke aufs höchste befremden würde, dass es ein Zuviel

an Wissenschaft oder Fälle geben könnte, in denen sie fehl
am Platze ist. Wenn wir hinzufügen, dass das, was sich dieser
Menschentyp unter Wissenschaft vorstellt, im Grunde nur das

engere Gebiet der „positiven" und „exakten" Naturwissenschaften
und ihrer technischen Anwendung ist, so können wir sagen,

dass er heute in der Welt geradezu vorherrschend geworden ist.
Der Glaube an eine so verstandene Wissenschaft, an ihren stetigen

und segensreichen Fortschritt, an ihre Zukunftsversprechen
und an ihren absoluten Führungsanspruch, mit einem Wort
jene positivistisch-technisch-materielle Kultur der Laboratorien,
mathematischen Funktionen, Mikroskope und der blossen Fakten,
die die Franzosen scientisme nennen, ist heute eine Weltreligion,

welcher Christen, Mohammedaner, Buddhisten wie Atheisten

mit gleicher Inbrunst ergeben sind. Dem widerspricht
keineswegs die Beobachtung, dass ja heute die Wissenschaft
und ihre Vertreter ein bevorzugtes Opfer politischer Intoleranz
geworden sind, derm erstens ist es gerade eine der
unheilvollsten Wirkungen des Szientismus (welches Wort wir
jetzt in seinem französischen Sinne übernehmen wollen), die
wahre, d. h. humane und um die Seele des Menschen kreisende
Wissenschaft zu überwuchern und zu erdrücken, und zweitens
kann gezeigt werden, dass die politische Intoleranz eine der
giftigsten Früchte ist, die in dem vom Szientismus geschaffenen
geistigen Klima der letzten hundert Jahre gereift sind.

Diese Menschen, die dem Kult des Szientismus ergeben sind,
glauben sich im Bunde mit allen Kräften des Lichtes, der
Vernunft und des Fortschritts gegen die Mächte der Finsternis,
und wenn sie Goethe zu zitieren wissen, werden sie uns
vielleicht mit Mephistopheles entgegnen: „Verachte nur Vernunft
und Wissenschaft, des Menschen allerhöchste Kraft... so hab'
ich dich schon unbedingt". Aber wenn sie im „Faust"
weiterblättern, so hören sie von demselben Goethe:

4



Daran erkenn' ich den gelehrten Herrn!
Was ihr nicht tastet, steht euch meilenfern,
Was ihr nicht fasst, das fehlt euch ganz und gar,
Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr,
Was ihr nicht wägt, hat für euch kein Gewicht,
Was ihr nicht münzt, das, meint ihr, gelte nicht.

So zeigt uns Goethe, dass uns der Teufel in beiden Fällen
holen wird: sowohl dann, wenn wir in einem bestimmten Sinne
die Wissenschaft verachten, wie auch dann, wenn wir sie in
einem bestimmten anderen Sinne zu einer pedantischen Herrin
machen. Den einen und den anderen Sinn bestimmen heisst
zugleich das Problem lösen, welche Grenzen und Bedingungen
Rationalismus und Wissenschaft gesetzt sind und welcher Platz
ihnen in einer gesunden Gesellschaft zukommt.

Es scheint, dass Goethe, als er in seinen alten Tagen Mephisto-
pheles jene Spottverse gegen den wissenschaftlichen Positivis-
mus in den Mund legte, allen Anlass zu haben glaubte, seine
frühere Mahnung zum Respekt vor der Wissenschaft zu
präzisieren. Denn inzwischen hatten sich schwerwiegende Veränderungen

in der geistigen Welt Europas vollzogen, die einem
Manne, der die vollendete Synthese von Natur und Geisteswelt
verkörpert, ernste Sorgen bereiten mussten: Das 18. Jahrhundert
hatte dem 19. Platz gemacht, und aus dem damals noch
unentschiedenen Ringen zwischen der human begrenzten und gezü-
gelten Aufklärung und dem positivistisch-mechanistisch
ungezügelten Rationalismus der Enzyklopädisten war der letzte
schliesslich als Sieger hervorgegangen. Die französische
Revolution, die diesen Sieg politisch verkörperte, hatte durch ihren
Geist und ihre Bildungsreformen alles getan, um die Tradition
der humanistisch orientierten Wissenschaft abzuschneiden und
den Szientismus an ihre Stelle zu setzen, und in der 1794
gegründeten Ecole Polytechnique war die Kaaba des neuen
'slam geschaffen worden, die zu einem neuen geistigen Mittel-
Punkt für ganz Europa wurde. Napoleon, dessen philosophisch-
i erarische Allgemeinbildung gleich Null war, der aber ihre

ahr für ein Regime seiner Art ebenso witterte wie seine
j^gene innere Affinität mit dem mechanistischen Szientismus_,

a e diese verhängnisvolle Entwicklung vollendet und damit
emetn ganzen Jahrhundert den Weg vorgezeichnet, über dem

5



das von Napoleon erst eigentlich geschaffene Wort „organiser"
und die ihm bald an die Seite tretenden Worte „Entwicklung",
„kolossal", „Einheit", „Macht" und „modern" standen.
Diejenigen, die wie Destutt de Tracy das beste Erbe der
Aufklärungszeit — das Erbe Lockes, Humes, Condillacs — hinüber-
zuretten versuchten, wurden zum Schweigen gebracht und mit
dem von ihnen selbst gewählten Ausdruck „Ideologen" in einer
Weise beschimpft, in der wir bis zum heutigen Tage mit so
vielem anderen das Erbe eines ignoranten Ruinierers mit uns
tragen. Während am Institut die „classe des sciences
morales et politiques" unterdrückt wurde, begann der

Triumph des messenden und wägenden naturwissenschaftlichen
Szientismus, des Positivismus und Pragmatismus mit ihrer Hybris
und mit ihren enthumanisierenden Wirkungen; und es sollte
nicht lange währen, bis dieser Strom sich mit entsprechenden
anderen Tendenzen ausserhalb Frankreichs, vor allem mit dem

Hegelianismus in Deutschland, verband, und schliesslich sich
der szientistische Positivismus aufs vollste entfaltete: als eine

merkwürdige Mischung von Cartesianismus, Encyclopédie,
Ecole Polytechnique, Preussentum, Relativismus,
Materialismus, Utilitarismus, Biologismus, Evolutionismus, Pragmatismus

und Amerikanismus, eine Dynamitmischung, die schliesslich

die Welt in die Luft sprengen sollte.
Das alles hatte Goethe in seinen alten Tagen werden und

wachsen sehen, wir wissen, mit welchem Unbehagen und mit
welcher an Verzweiflung grenzenden Sorge. Schliesslich war
zu ihm sogar noch die die ganze junge Generation von damals
erregende Kunde von einem moralisch etwas unappetitlichen,
ungeheuer geltungssüchtigen, aber die geistige Konjunktur voll
erfassenden französischen Aristokraten namens Saint-Simon
gedrungen, der, selbst von recht rudimentärer Bildung, den
Geist der Ecole Polytechnique in sich aufgesogen hatte
und nun die Lehre der über Freiheit und Menschentum
hinwegschreitenden „wissenschaftlichen Organisation" des
Gesellschaftslebens auf Generationen hinaus über ganz Europa hinaus
verbreitete, eine Lehre, aus der unter mannigfachen
Kreuzbefruchtungen schliesslich einerseits der Sozialismus und
anderseits der Kolossalkapitalismus hervorgegangen sind.

Dieser Abenteurer des Lebens und des Geistes, dessen vol-

6



lendet gelungene Absicht es war „d'imprimer au XIXe siècle
le caractère organisateur", hat selbst und durch seine Schüler
— zu denen im weiteren Sinne auch Auguste Comte mitsamt
seiner zahllosen geistigen Nachkommenschaft zu rechnen ist —
einen Samen ausgestreut, der mit beispielloser Ueppigkeit
aufgegangen ist und schliesslich den Dschungel geschaffen hat,
in dem wir heute zu leben haben. Sein Erfolg beruhte darauf,
dass er aus dem Szientismus die letzte Konsequenz für das

Gesellschaftsleben und die Politik zog und so dahin gelangte,
wohin man auf diesem Wege mit Notwendigkeit gelangen muss:
zum Kollektivismus, der die szientistische Eliminierung des
Menschen in die politische Praxis übersetzt. Sein zweifelhafter
Ruhm ist es, damit das Modell einer Welt- und Gesellschaftsauffassung

geschaffen zu haben, die man als den ewigen
Saint-Simonismus bezeichnen kann: die aus
naturwissenschaftlicher Hybris und Ingenieurmentalität gemischte
quantitativ-mechanische Geistesverfassung derjenigen, die mit dem
Kult des Kolossalen den ihren eigenen Geltungstrieb befriedigenden

Drang verbinden, Wirtschaft, Staat und Gesellschaft
nach vermeintlich wissenschaftlichen Gesetzen mit Zirkel und
Lineal zu konstruieren und zu organisieren, und sich dabei
hie führenden Stellen selbst reservieren. Am Ende stehen
hie kollektivistischen Gesellschaftsingenieure von der Art eines
Wells, Mannheim oder der amerikanischen Technokraten, die
sich offen zur Auffassung der „Gesellschaft als Maschine"
bekennen und damit allen Ernstes den Alptraum einer durch völlige

Instrumentalisierung und Funktionalisierung des Menschen
gekennzeichneten Zivilisationshölle verwirklichen wollen, die
Nietzsche im „Zarathustra" („Von den letzten Menschen"),
Anatole France in dem schaurig-trostlosen Endkapitel seiner
"'le des Pingouins" und Aldous Huxley in seiner satirischen
Utopie „Brave New World" mit angebrachter Unbarmherzigst

geschildert haben.
Nicht alle, die für uns den Szientismus des 19. Jahrhunderts

rePräsentieren, sind diesen Weg bis zum absurden Ende
gesogen, nicht einmal Renan, der mit der ihm eigenen geisti-

Azidität in seiner Jugendschrift „L'avenir de la science"

I
^ie Religion „du progrès de la raison, c'est-à-dire de

science" dokumentarisch festgehalten hat. Mit dieser für

7



das ganze spätere Jahrhundert und weit über Frankreich hinaus
so überaus wichtigen Figur tritt im Szientismus eine eigentümliche

Brechung und Differenziierung ein, die unsere Analyse
um ein wesentliches Stück weiterführt.

Zunächst war der Geist Renans hinreichend mit Feinheit,
Noblesse und humaner Bildung gesegnet, um sich nicht ganz
dem materialistischen Szientismus zu verschreiben, und
dasselbe gilt von dem anderen Grossen, nämlich Hippolyte Taine,
der das gleiche Schicksal gehabt hat, in einer Zeit geboren zu

sein, die selbst von dem stärksten und feinsten Geiste ihren
Tribut forderte. Und doch hat dieser selbe Renan, der gegen
die naserümpfenden Naturwissenschaftler das Geburtsrecht der
Geisteswissenschaften verfocht und den Satz geprägt hatte „Dans
les sciences de l'humanité l'argumentation logique n'est rien et
la finesse d'esprit est tout", nicht nur in seiner „Avenir de la
science" dem Mythus der Wissenschaft den extravagantesten
Ausdruck gegeben und daran trotz einiger späterer Vorbehalte
gegen den „optimisme exagéré" bis ins Alter festgehalten.
Selbst er ist im Grunde niemals vom Szientismus im Sinne
einer grenzenlosen Anbetung der Naturwissenschaften
losgekommen, und noch im Jahre 1881 schreibt er: „C'est par la
chimie à un bout, par l'astronomie à un autre, c'est surtout
par la physiologie générale que nous tenons le secret de l'être".
Ebenso teilt er mit dem von den Naturwissenschaften und der
Ecole Polytechnique herkommenden Szientismus den messiani-
nischen Glauben an die Mission des Rationalismus zum Umbau
der Gesellschaft, an die Aufgabe „d'organiser scientifiquement
l'humanité" (was er mit grossen Buchstaben schreibt) und an

,,l'oeuvre méritoire et sainte" des Industrialismus ; und seine
innerste Ueberzeugung, die zugleich das Credo des Szientismus
bis zum heutigen Tage ist, enthüllt er mit dem Satz "Le grand
règne de l'esprit ne commencera que quand le monde matériel

sera parfaitement soumis à l'homme".
Dabei überlässt er freilich seinem Freunde Berthelot solche

Albernheiten wie „La science domine tout, elle rend seule des
services définitifs" oder „La science seule a transformé, depuis
le commencement des temps, les conditions morales de la vie
des peuples". Ganz gewiss Taine, aber hoffentlich auch Renan
werden skeptisch darüber gelächelt haben, und noch mehr, als

8



Berthelot 1894 in einer den Szientisten beseligenden, den normalen

Menschen aber erschütternden Zukunftsvision „En l'an
2000" die zum Ueberdruss bekannte wüste Vision einer nur
noch von der chemischen Retorte lebenden Welt mit Nährpillen

und ohne Landwirtschaft, Wiesen und Arbeit träumte. Hatte
sich Heine als guter Saint-Simonist das „Himmelreich", das
es „hier auf Erden schon zu errichten" gälte, noch mit „Zuk-
kererbsen für jedermann" ausgemalt, so sollen in diesem
modernisierten Paradies der Berthelots sogar die Zuckererbsen
synthetisch sein — wenn es die Menschen dann nicht konsequenterweise

vorziehen, einer völlig sinnlos und unerträglich gewordenen

Existenz ein Ende zu machen, indem sie sich kurzerhand

aufhängen oder alles kurz und klein schlagen.
Wenn nun Renan, Taine und andere trotz einer mehr oder

weniger starken Hinneigung zum materialistisch-positivistischen
Szientismus sich seinen letzten Konsequenzen nicht rückhaltlos
hinzugeben vermögen, so haben sie um so stärker einer anderen,
nämlich der geisteswissenschaftlichen Form des Szientismus den

Weg gebahnt: dem Relativismus, Kritizismus und

Skeptizismus, der Wertauflösung, dem Wert- und
Erkenntnisnihilismus. Wirkt dort der Szientismus als Dynamit,
so hier als fressende Säure, und in dem einen Falle vernichtet
er unsere abendländische Zivilisation von aussen, im anderen
von innen, sozusagen als „fünfte Kolonne". Kennzeichnet den
einen Szientismus der sterile Aktivismus und die die Seele
opfernde Unterwerfung der materiellen Welt, so den anderen
die nicht minder sterile und nicht minder die Seele opfernde
Selbstzerfaserung des Oeistes durch den selbstherrlich gewordenen

Intellekt, der die inneren Gewissheiten schliesslich
genau so wie der andere Szientifismus vor den „faits brutaux"
preisgibt, vor den „stubborn and irreducible facts", wie es
der Führer des amerikanischen Pragmatismus, William James,
charakteristischerweise genannt hat. Der eine wendet sich
herrschsüchtig nach aussen, der andere lähmend und auflösend
nach innen: relativierend, analysierend, kritisierend und alles
versetzend, was in seinen Bereich kommt, indem er sich um so
krampfhafter an alles klammert, was „wissenschaftlich"
feststellbar, d. h. zu messen, zu wägen, zu tasten und zu
dokumentieren ist.

9



So reichen sich Positivismus und Relativismus brüderlich
die Hand, wie es der Führer des Positivismus, Auguste Comte,
schon frühzeitig zum Ausdruck gebracht hat, — Comte, dem

wir den Satz verdanken: „Tout est rélatif, voilà la seule chose

absolue". Jene parallele Richtung, die in Deutschland von

Hegel herkam, gelangte zu genau demselben Ergebnis. Man
kennt das Zerstörungswerk, das dieser Szientismus angerichtet
hat und dem schliesslich der Intellekt selbst als Gegenstand
der Analyse zum Opfer fallen musste. Vielleicht kann man
es nicht besser kennzeichnen als mit den Worten Renans selbst,
der, offenbar mit Wohlgefallen auf dieses Werk blickend, sagte:
„Nous avons abattu la vieille idole du respect, une idole qui
ne se relève pas". Wir alle wissen, wie herrlich auch diese
Saat aufgegangen ist.

Diese beiden Ströme des Szientismus, der materialistisch-
technizistische und der analytisch-kritische, vereinigen sich zum
selben fatalen Endergebnis: dem Inhumanismus,
Materialismus, Kollektivismus und Nihilismus. Ihr schliessliches
Massenprodukt ist der zivilisierte Barbar, der geistig splitternackte
Wilde, aber einer mit Radio und Maschinengewehr, vielleicht
morgen mit Atomzertrümmerungsapparaten, und daher doppelt
und dreifach furchtbar. Ein mit Hormonen, Katalysatoren,
Blaupausen und popularisierter Vererbungslehre vertrauter Barbar,

der niemals die Schönheit Homers empfangen hat, für
den Sophokles ein Artikel im Konversationslexikon und Dante
ein Füllwort im Kreuzworträtsel ist, dessen allfällige
humanistische Bildung ihn nicht hindert, eine Ode des Horaz oder
eine Kadenz Ciceros lächerlich und Tacitus, Corneille oder
Goethe langweilig zu finden, der mit dem Christentum nur
noch die alleräusserlichsten Begriffe verbindet, dessen
literarisches Interesse sich in Kriminalnovellen und Unterhaltungsromanen

erschöpft, dessen Kunstbedürfnis an aufgelesenen
Phrasen und am Film Genüge findet und dessen Naturempfinden
nur bei gleichzeitigem Treten auf den Gashebel auf seine Rechnung

kommt. Ein Barbar, dessen Kopf mit blossem Zweckwissen

angefüllt ist, der aber am Menschen als geistig-moralischem

Wesen ahnungslos vorübergeht und so gut wie nichts
weiss von all jenen ewig menschlich-gesellschaftlichen Werten,
Problemen und Zusammenhängen, die, denkbar „unexakt",

10



weil denkbar subtil und qualitativ, nur durch eine humane,
historisch-literarisch-philosophische Bildung vertraut werden
können.

So ist der breite Strom der abendländischen Kulturtradition
dünner und dünner geworden, bis zu einem blossen Rinnsal,
das schliesslich in der „wachsenden Wüste" zu versickern
droht und nur noch einige wenige als Hüter des Erbes übrig
lässt, die ihrerseits mit Horaz sagen können:

aetas parentum peior avis tulit
nos nequiores, mox daturos
progeniem vitiosiorem.1)

Die übrigen aber, die von diesem Strome der Kulturtradition
bereits abgeschnitten sind, machen einen grossen Teil derjenigen
aus, denen die Gestaltung unserer Welt heute anvertraut
ist, und sie gestalten sie im Geiste der Organisation, der
Planung, der Gesellschaftsrationalisierung, der Funktionalisierung
des Menschen und des Kollektivismus, d. h. in jenem Geiste,
dem man sich nur verwandt fühlen kann, wenn man jenes
kulturlose Endprodukt des Szientismus ist. Diese Entwicklung
bedeutet zugleich die Preisgabe des eigentlichen Erbgutes der

europäischen Zivilisation, während eine positivistisch-
szientistische Zivilisation überall rezipiert werden kann und
schliesslich gegen Europa selbst gewandt wird. Das Ende ist
eine gnadenlose, entmenschlichte weil zugleich entgöttlichte,
bleierne und erdenschwere Welt.

II

Es leuchtet ein, dass diesem die ganze zivilisierte Welt
heimsuchenden Prozess, den wir dem Szientismus verdanken, ein
einzelnes Land in katastrophaler Weise zum Opfer fallen kann,
wenn es selbst sich vorzugsweise dem zersetzenden Szientismus

hingegeben hat, während es anderen die Stosskraft des dy-
namisch-technizistischen überlässt. Es liegt nahe, dass man sich
diese Frage heute vor allem in Frankreich vorlegt, dies
um so mehr, als das Land, das den Ausdruck „scientisme" in

1) Der Eltern Art wich jener der Ahnen schon,
Und wir, verderbter noch, wir zeugen
Bald ein Geschlecht, auf noch tieferer Stufe.

11



Kurs gesetzt, damit von jeher bezeugt hat, dass es nicht nur
einen besonders wichtigen Anteil an jener geistigen Entwicklung

des Abendlandes besitzt, sondern ihn — getreu seiner
Führerrolle im Outen wie im Bösen — zugleich als einen schwer
bedrückenden Schuldanteil empfindet. Und ist diese Schuld
nicht sein eigenes Verhängnis geworden, als jene Hybris, die
Mensch und Volk von je unfehlbar zugrunde gerichtet hat?

Nun hat es schon lange vor der Niederlage Frankreichs, ja
schon im neunzehnten Jahrhundert, nicht an melancholischen
Untertönen gefehlt, denen heute leicht ein prophetischer Nachglanz

gegeben werden kann. Schon mit Renan, der in der
analytischen Kraft des französischen Geistes zugleich seine Begrenzung

und die Ursache seiner späteren Abdankung sehen wollte,
beginnt der Typus der Franzosen, die mit dem berechtigten
Stolz auf den französischen Genius zugleich das Gefühl
verbinden, dass sie mit dem geistigen Erbe der Griechen auch ihr
politisches Schicksal zu übernehmen verurteilt sein könnten,
als moderne graeculi, als Opfer des geistigen und
künstlerischen Raffinements, das auf die Dauer nicht mit politischer
Macht vereinbar sei, sondern diese triste Domäne den
robusteren Mazedoniern und Römern überlassen müsse. In einer
solchen Melancholie kann man sich gefallen, wie es ein wenig
Renan und jüngst André Gide noch sehr nachdrücklich getan
hat, man kann solche Gedanken aber auch umgekehrt benutzen,
um Selbsteinkehr zu halten und alle Kräfte zur Abwehr eines
zersetzenden Intellektualismus und Artismus aufzurufen. Das
ist der Geist gewesen, in dem kein Geringerer als Clemenceau
vor anderthalb Jahrzehnten sein beschwörendes und unheimlich
aktuell gewordenes Buch über Demosthenes geschrieben hat.

In diesem selben Geiste der Selbsteinkehr und der Beschwörung

nun ist ein Sammelwerk verfasst, das jüngst unter dem
Titel „L'avenir de la science" in Paris (Librairie Pion,
1941) erschienen ist, fast ein volles Jahrhundert, nachdem
Renan unter dem selben Titel die Fanfaren des szientistischen
Optimismus hatte ertönen lassen. In der Tat will das Buch
als eine Abrechnung mit diesem Jahrhundert — dem „stupide
XIXe siècle" Léon Daudets — gelten, und als eine im ganzen
redliche, kluge und ruhige Anklageschrift gegen die Irrwege
des Szientismus verdient es auch von denen aufmerksam ge-

12



lesen zu werden, die Milieu und Moment einem abwägenden
Urteil nicht gerade für günstig halten und die Uebertreibungen
fürchten, denen man im Katzenjammer ausgesetzt zu sein
pflegt.

Es handelt sich um ein höchst merkwürdiges Buch, dessen
einzelne Beiträge in einem selbst für ein Sammelwerk
ungewöhnlichen Grade sehlecht aufeinander abgestimmt sind und sich

voneinander im Geiste wie in der Qualität unterscheiden. Es

beginnt mit einem den Fortschritten der Physik gewidmeten
Aufsatz des berühmten Physikers Louis de Broglie, der, so

interessant er an sich sein mag, mit dem Rest des Buches

wenig zu tun hat, da er das Problem des Szientismus einfach
ignoriert. Es folgt ein Beitrag von Sertillanges („Science et

scientisme"), der uns in einer noch etwas eigenwilligen und
vielleicht sogar ein wenig engen Weise in das Problem
einführt, und darauf als Kernstück des Buches, das ihm allein
einen hohen Wert verleiht, der „Le mythe moderne de la
science" betitelte Essay von Raymond Charmet. Von ihm
wollen wir dem Leser einen kurzen Bericht zu geben versuchen.

Charmet beginnt seine Schicht um Schicht abtragende
Untersuchung des Szientismus, indem er ihn, vornehmlich
gestützt auf zwei typische Vertreter wie Renan und Brunschwieg,
als den Glauben an den unbedingten Primat der Wissenschaft
im Sinne der Analyse (im Gegensatz zur Synthese) und des

„esprit critique" charakterisiert. Daraus hat sich ein echter
Mythus, eine wahre Trunkenheit entwickelt, die ein ganzes
Jahrhundert französischer Zivilisation — nämlich das von 1848
bis 1940 — erfüllt und ihm damit einen einheitlichen Charakter
verleiht, den wir erst heute in der Ernüchterung als solchen
zu erkennen vermögen. Welchen inneren Abstand wir eigentlich
bereits von dieser Epoche des wissenschaftlich-rationalistischen
Absolutismus genommen haben, können wir daraus entnehmen,
dass wir Ausdrücke wie „modern" und „fortgeschritten",, die
uns noch vor kurzem eine harmlose Selbstverständlichkeit und
einen unantastbaren Wert darzustellen schienen, heute in ihrer
ganzen Fragwürdigkeit und Relativität entlarvt finden, so sehr,
dass wir geradezu von einem Jahrhundert des Modernismus
sprechen könnten. Es handelt sich um einen Rationalismus,
der, unter der noch immer unverblichenen Fahne des Des-

13



cartes, seinem Vertrauen in die Kraft der Intelligenz keine
Grenzen setzt, der aber, wie Charmet nicht als erster zeigt,
damit paradoxerweise in der Selbstauflösung, d. h. im Anti-
intellektualismus landet, wie es uns Bergson und seine Schule

gelehrt haben.
Zu diesen überraschenden Verwicklungen, auf die Charmet

die Aufmerksamkeit lenkt, gehört auch der theologische
Untergrund des Szientismus, der in Frankreich so stark hervortritt,

dass selbst der Gründer und Führer des Positivismus,
A. Comte, seiner Lehre einen betont katholischen Charakter
geben konnte, — freilich in einem Sinne, der einem englischen
Kritiker die bissige Bemerkung entlockt hat, es handle sich
um „Catholicism minus Christianity". In diesem überaus wichtigen

Punkte kann und muss natürlich noch viel tiefer gegraben
werden, wie ja überhaupt die eigentlichen soziologisch-
geistesgeschichtlichen Ursachen des Rationalismus und
Szientismus (d. h. des intellektuellen Absolutismus) ein kaum erst
in Angriff genommenes Problem darstellen.

Auf diesem Untergrunde von Paradoxien und Widersprüchen,
die dem Gebäude alles andere als Festigkeit geben, erhebt
sich der Tempel, der dem Kult der Wissenschaft und der Analyse

gewidmet ist. Dieser Kult aber bedeutet zugleich Kult
der Zergliederung, der Details, der „Präzision", der endlosen
Dokumentation, des Empirismus und Historismus, des quantitativ
Messbaren, der Forschung more geometrico, damit aber
die geistige Entleerung der humanen Wissenschaften (die man
im Deutschen mit einem schlechteren Ausdruck als
„Geisteswissenschaften" bezeichnet) und ihre Orientierung an den
Naturwissenschaften als dem überall nachzuahmenden Ideal.
Er bedeutet fortgesetzte Wissensanhäufung unter immer
weiterer Entfernung vom menschlichen Mittelpunkt, „Fortschritt"
um des „Fortschritts" willen, Hang zum Exzentrischen,
Originalität um jeden Preis, das immer weitere Schweifen zum
unendlich Grossen und unendlich Kleinen, daher wachsenden

Inhumanismus, eine Manie der Diskontinuität, den Geschmack

an konvulsivischen, explosiven Aenderungen, den Revolutionismus

und Dynamismus (man achte auf alle Wortschöpfungen
dieser Epoche!), die Tendenz zum blossen Terminologismus,
zur Magie des Wortes, der Benennung, der Klassifizierung,

14



die uns die Existenz eines Dinges erst zu garantieren scheint,
wenn wir es wissenschaftlich rubriziert und definiert haben.
Kult der Analyse aber heisst zugleich Verachtung der Synthese,
immer weiter getriebene Spezialisierung, Züchtung eines
Gelehrtentyps, der „fort und fort nach Schätzen gräbt und froh
ist, wenn er Regenwürmer findet" oder, schlimmer noch, von
vornherein nur noch darauf ausgeht, Regenwürmer zu suchen,
und das Schätzegraben für unwissenschaftlich hält. Der Leser
kennt bereits die Brücke, die von diesem Kult der Wissenschaft

einerseits zum Technizismus, zur Aktion als Aktion,
zum „Kult der Zukunft", zum Kollektivismus und zum Kult des

Kolossalen, anderseits zum Nihilismus führt.
Das alles ist bei Charmet in seinen eigenen Worten und mit

manchen interessanten Seitenblicken nachzulesen. Von vielem,
was er sonst noch sagt, können wir hier nicht einmal einen

Begriff geben: von der Analyse des dem Szientismus verfallenen

Gelehrten selbst, von den Wirkungen des Szientismus
auf die Erziehung, von dem, was Charmet den Glauben an den
Primat der Zeit nennt und was ein anderer Kritiker (Fiolle)
im Kennwort unserer Zivilisation „cinéma" symbolisiert
findet, von der vollkommenen Futilität, der eine solche endlos
fortschreitende, anhäufende, messende, analysierende und
dokumentierende, aber jeder Synthese ängstlich ausweichende
Wissenschaft verfallen muss, von den Wirkungen auf die Kunst,
aber auch von der unverminderten Grösse eines wahren Rationalismus.

Manchem wird man widersprechen wollen, einiges
sogar ausgesprochen muffig und griesgrämig finden, aber man
wird doch schwerlich umhin können, das Gesamtbild, das

Charmet entwirft, als zutreffend und aufhellend zu bezeichnen
und seinem Endurteil zuzustimmen : „Disons-le clairement et

franchement, c'est de la sottise, de la laide et simple sottise,
sans nulle espèce d'excuse et à laquelle l'adhésion, sous aucun
prétexte, n'est permise". Und auch dafür wollen wir ihm
dankbar sein, dass er uns für den Weg, den wir wandeln
sollen, das schöne Wort von Paul Claudel mitgibt: „Car il
n'y a de joie que de réunir plusieurs choses dans son esprit
et beaucoup d'êtres ensemble dans son coeur", und seine
Betrachtungen mit den letzten Worten des Prometheus aus
Goethes „Pandora" beschliesst:

15



Neues freut mich nicht, und ausgestattet
Ist genugsam dies Geschlecht zur Erde.

Also schreiten sie mit Kinderleichtsinn
Und mit rohem Tasten in den Tag hin.
Möchten sie Vergangnes mehr beherzgen,
Gegenwärtges, formend, mehr sich eignen,
War es gut für alle.

Von dem Rest des Buches lässt sich nun freilich nur sagen,
dass es, reizvoll und anregend im einzelnen, doch nur unsere
Feststellung bestätigt, dass wir ein sehr kurioses Buch vor
uns haben. Von dem Problem des Szientismus ist jetzt kaum noch
die Rede, dafür aber spukt hier wiederum so viel vom alten
Fortschrittsaberglauben, vom technisch-materialistischen
Szientismus, vom Saint-Simonismus, Positivismus und Sozialeudämonismus,

als hätten die Verfasser, die hier von „Prophètes et

inventeurs", „Le roman et la science" und „Pour un avenir
humain" handeln, es ausdrücklich für ihre Aufgabe gehalten,
zu dem von Sertillanges und Charmet erörterten Problem des

Szientismus einige besonders eindrucksvolle Illustrationen
beizusteuern. Ueberaus wichtige und erst heute sich wieder
aufdrängende Fragen wie etwa die, warum das Altertum nie den

Weg von wichtigen physikalischen Entdeckungen zur technischen
Anwendung ging oder der Erfindungsgeist bis weit in die
Neuzeit hinein sich auf Nebenaufgaben verzettelte, ohne bis
zur industriellen Revolution das Leben wirklich umzugestalten,
werden wenigstens aufgeworfen und von dem einen Autor mit
einiger Verachtung für die Rückständigkeit früherer Jahrhunderte,

von dem anderen mit dem Hinweis auf den hedonistischen

Charakter unserer Zeit beantwortet, was bestenfalls nur
eine Teilwahrheit ist. Aber begreifen diese Autoren und die
Millionen, deren Denken sie repräsentieren, eine Zeit, in der
Gelehrte und Erfinder die Frage sehr ernst genommen hatten,
ob es nicht ihre Pflicht sei, die Pandorabüchse ihrer Entdek-
kungen nicht zu öffnen, und ein im übrigen doch so „moderner"
Mann wie Leonardo da Vinci sich nicht überwinden konnte,
durch das von ihm erfundene Unterseeboot die Menschheit
mit einer neuen furchtbaren Waffe auszustatten? Beweist es

nicht schlagend den wissenschaftlich-rationalistischen Absolu-

16



tismus unserer Zeit, dass eine solche Frage ungezählten
überhaupt nicht mehr in den Sinn kommt oder mit dem Hinweis
auf ein vermeintliches Schicksal abgetan wird, was nur eine
andere Art ist, ihr auszuweichen?

Der eine dieser Autoren (Pierre Devaux) geht folgenden
charakteristischen Weg. Nachdem er den Päan des
wissenschaftlichen Fortschritts gesungen und im besten Stile eines
Wells eine wunderbare Zukunft des Tonfilms am häuslichen
Herd, der aerodynamischen Schnellzüge von 160 km die Stunde,
der Autobahnen, des einheitlichen Weltelektrizitätsnetzes, der
mit der Schallgeschwindigkeit rasenden Flugzeuge, der
Landwirtschaft im Laboratorium, der völligen Urbanisierung, der
Lebensverlängerung auf zweihundert Jahre (die uns dieses Paradies

also ausgiebig zu gemessen gestatten) vor unsere
entzückten Augen gezaubert hat, überfällt ihn plötzlich eine tiefe
Melancholie, deren einzig erstaunliche Seite es ist, dass sie
ihn nicht früher gepackt hatte. Die Vision eines Weltunterganges

ergreift ihn, wenn er an die immensen Kräfte der
Zerstörung denkt, die diese Wissenschaft entfesselt. Wie aber
wendet man das Unheil ab? Keine Antwort. Dafür schliesst
dieser Beitrag unvermittelt mit dem Verlangen nach grösseren
und besseren Laboratorien, in denen es auch diesmal Amerika
besser hat, und mit dem Kniefall vor dem wissenschaftlichen
Genie, dem sich die Masse der Profanen — die Moronen
in Huxley's „Brave New World" — unterzuordnen und
auszuliefern hat. Genau so hatte es sich Saint-Simon auch vorgestellt,

und so verschmelzen wieder einmal der Kult des
wissenschaftlichen Heroen und derjenige des politischen Caesa-
ren zum Gesamtbilde des kollektivistischen Vernunftstaates. Es
ist im Grunde die alte Republik Piatos und derselbe alte
Irrtum (unter vielen anderen), zu meinen, dass das wissenschaftliche

Laboratorium nicht nur die beste Pflanzstätte für
politische, d. h. schlechthin humane Weisheit sei, sondern zugleich
jene robusten Eigenschaften entwickle, über die der Despot
des kollektivistischen Staates nun einmal notwendigerweise
verfügen muss. Die Herrschaft eines Staates, der ganz auf
Autorität und Subordination aufgebaut ist, wird eben ganz
anderen als denen zufallen, denen die Rationalisten sie
zugedacht hatten (nämlich sich selber), und so ist denn dieser

17



kollektivistische Vernunftstaat ein Traum, ohne den Vorzug zu

haben, wenigstens ein schöner zu sein.

Der andere Autor (Daniel-Rops) gibt schon durch den Titel
seines Beitrages („Pour un avenir humain") zu erkennen, dass

es ihm nicht um den Fortschritt der Wissenschaft als solchen,
sondern um seine Anwendung zum Zwecke einer besseren und

glücklicheren Gesellschaft geht. Er erkennt die schweren
Enttäuschungen, die das Maschinenzeitalter den Menschen gebracht
hat, und weicht auch den gewaltigen ökonomischen, sozialen
und anthropologischen Problemen nicht aus, die wir dem
technischen Fortschritt verdanken. Ebenso sagt er gescheite Dinge
über die Grenze, die schliesslich der Maschinisierung gesetzt
ist, aber damit hat auch seine Weisheit ihr Ende erreicht. Was
folgt, ist qualvoll. Da ist zunächst der auch bei amerikanischen
Schriftstellern zu findende Glaube, dass das seelische
Fabrikproblem und das Problem des Proletariats gerade durch die
weiteren Fortschritte der grossbetrieblichen Maschinentechnik
zu lösen seien: indem sie dem Arbeiter immer mehr Musse und
immer mehr Einkommen zum Ausgleich schenken und indem
sie ihn immer mehr in einen bloss dirigierenden Chauffeurtypus
verwandeln. Es ist kaum zu ermessen, wieviele Irrtümer in
diesem doppelten Optimismus stecken, wieviel falsche Soziologie

und wieviel oberflächliche Psychologie.
Aber es kommt fast noch ärger. Ist dem Verfasser nämlich

zwar der rechte Schwung in der Begeisterung für die Technik
etwas abhanden gekommen, so ist sein Vertrauen in die Kraft
der Organisation ungebrochen, so dass sich ein auf die
mechanistische Gesellschaftsführung reduzierter Saint-Simo-
nismus ergibt, der aber den so beschränkten Optimismus um so
stärker auslebt. Hat eine ungezügelte Technik das ökonomische
und soziale Gleichgewicht zerstört und die Massenarbeitslosigkeit

zur dauernden Gefahr gemacht, so muss man nach
dieser Lehre eben das Beispiel der kollektivistischen Länder
nachahmen und den ganzen Mechanismus der Preise und
Märkte durch die Planwirtschaft ersetzen. Wir werden
dann mit jenen Plänen der kommunistischen Staatsversorgung

der grossen Massen bekannt gemacht, in denen
sich auch anderswo — so in England — die Weisheit mancher

Reformer zu erschöpfen scheint. Damit sind wir auch auf

18



diesem Wege glücklich bei derselben Endstation der „Brave
New World" angekommen, zu der uns schon Saint-Simon vor
hundert Jahren hat in Marsch setzen wollen.

Wir wollen die nationalökonomischen Fragwürdigkeiten, die
dabei unterlaufen, ganz beiseite lassen, aber was bei allen
diesen Schriftstellern wirklich in Erstaunen setzt, ist die
souveräne Unbekümmertheit, mit der sie über die Frage hinweggehen,

wie denn eine solcherart organisierte und ausgetüftelte
Gesellschaft mit ihrem Zahnradgetriebe und ihrem Hin- und
Herkommandieren eigentlich administrativ-soziologisch-politisch
aussieht. Liest man eine Abhandlung wie die von Daniel-Rops

und wenn man sie gelesen, hat man tausende gelesen —,
so fragt man sich' von Seite zu Seite mit wachsender Ungeduld:

Wird denn ein so gescheiter Mann nicht endlich darauf
kommen, was in seinem Paradies, selbst wenn alles am Schnürchen

gehen sollte, aus dem Menschen als dem Bilde Gottes
wird? Was dieser soziale Eudämonismus bedeutet, wenn man
ihn in das praktische Alltagsleben der Politik übersetzt? Ob
es wirklich besser ist, wenn der Mensch zum Sklaven des
Termitenstaates wird oder von der Natur abhängig bleibt,
der er im Schweisse seines Angesichtes seine Nahrung
abringen muss? Wird er sich die Frage vorlegen, ob jene oder
diese Abhängigkeit seinem Menschentum zuträglicher ist?

Endlich löst sich die Spannung: Er ist darauf gekommen!
»Le plus grand danger", so stellt er plötzlich stockend fest,
»que courra la personne humaine tiendra aux conditions mêmes
dans lesquelles devra fonctionner le système... La violence et
l'autorité auront été nécessaires. Il en résultera donc une
diminution des droits de la personne, en particulier de la liberté,
et une augmentation démesurée des pouvoirs de l'Etat, ou de
ce qui sera alors l'Etat, internationalisé et plus ou moins com-
uiunisé... Une société parfaitement organisée porte en soi le
Serme de la plus totale tyrannie... Le rêve d'une société gou-
Vemée par une élite de sages possédant à la fois science et
c°nscience, nous paraît aujourd'hui relégué dans le bazar poud-
rfUx où le XIXe siècle a accumulé son bric-à-brac... On

plue de n'échapper au désordre que pour sombrer dans
^humanité d'un ordre". Das alles sind goldene Worte, aber
fler haben wir zu früh aufgeatmet, denn kaum hat der

19



Verfasser die Flammenschrift an der Wand gesehen, so beeilt
er sich, mit der Tünche wässerigster Phrasen („effort
pédagogique", „la révélation de l'homme" und dergleichen)
darüber zu fahren. Soll man ihm dafür Dank wissen, dass er

wenigstens für einen Augenblick die Einsicht gehabt hat, die
sich bei diesen ewigen Platonisten und Saint-Simonisten so

selten findet, oder soll man sagen, dass sein Fall der schlimmste

ist — corruptio optimi pessima? Die anderen,
Gott helfe ihnen, sind zu einfältig, um die Einsicht zu haben,
und sie wissen nicht, was sie tun. Er, Daniel-Rops, aber weiss es.

III
Indem wir uns mit dem für die französische Selbstbesinnung

gewiss repräsentativen Buche „L'avenir de la science"
beschäftigten, erhielten wir Gelegenheit, das Problem jener
Verirrung des Rationalismus, die wir Szientismus nennen, noch
einmal von bekannten wie von neuen Seiten her zu beleuchten.
Natürlich ist damit das Problem, das in seiner Bedeutung gar
nicht überschätzt werden kann, keineswegs auch nur annähernd
erschöpft. Könnte man — was eigentlich notwendig wäre —
diese Betrachtungen zu einem stattlichen Buche anwachsen
lassen, so wäre noch vieles nachzutragen. Man müsste Wesen,
Wert und gegenseitiges Verhältnis von Naturwissenschaften
und Geisteswissenschaften neu bestimmen und das durch den
Szientismus heillos verschobene Gleichgewicht zwischen ihnen
wiederherstellen, ohne es zugleich bei einer solchen Aberkennung

des Führungsanspruchs der Naturwissenschaften an einer
kräftigen Kritik bestimmter Entartungen der Geisteswissenschaften

fehlen zu lassen. Man müsste dabei auch der
Sonderstellung der Medizin gerecht werden, die, da sie sich mit dem
Menschen als einer physisch-psychischen Ganzheit beschäftigt,
zur Korrektur des naturwissenschaftlichen Szientismus wie
keine andere Wissenschaft berufen und nur dann zugleich als
Medizin auf dem richtigen Wege ist, wenn sie sich energisch
dem Szientismus entgegenstemmt und sich als eine zugleich
naturwissenschaftliche und humanistische Wissenschaft behauptet.

Man hätte zu zeigen, wie heute der Mythus der „Exaktheit"

der Naturwissenschaften zerstört erscheint und zu
welchen immensen Gefahren und Illusionen das Laboratorium ver-

20



führt, ja wie es die Hybris des Szientismus geradezu züchten
kann. Darüberhinaus müsste von den allgemeinen geistigen
und moralischen Berufskrankheiten des Gelehrten die Rede
sein und von einer Existenz, die neben ihren ungeheuren
positiven Seiten und neben ihren unschätzbaren sozialen
Funktionen zugleich alle schweren Uebel intellektualistischer
Monomanie (verwandt der artistischen des Künstlers), eines sub-
limierten Egoismus und der Lebensuntüchtigkeit mit sich bringen

kann, wenn sie sich nicht auf ein volles Menschentum
gründet und der sapientia entbehrt, — kurzum von
Gefährdungen, die Paul Bourget in seinem klassischen Roman „L'e
disciple" weit besser analysiert hat, als es eine trockene
Untersuchung zu tun vermöchte. Allen Abwegen einer zum
Szientismus entarteten Wissenschaft und allen ihren infizierenden
Nah- und Fern Wirkungen wäre nachzugehen, mit allem Feingefühl

für die Verschlingungen, Windungen, Paradoxien und
Selbsttäuschungen, deren der Intellekt fähig ist, und dabei wäre
schliesslich auch ein kräftiges Wort von unmissverständlicher
Deutlichkeit über den antihumanen, um nicht zu sagen
antichristlichen Fatalismus und Determinismus zu sagen, zu denen
ein solcher Szientismus die Menschen erzogen hat, nachdem
er ihnen jeden anderen Glauben zersetzt hat, Menschen, die
entweder als seichte Optimisten auf irgendeiner „wave of the
future" reiten oder denen als schwächlichen Pessimisten Leben
und Geschichte zu einer Wagneroper werden, in der uns alle
Arien nicht über die Gewissheit des düsteren Endes hinweghelfen

können. Menschen, die nicht zwischen einem straffenden
und einem lähmenden, einem heroischen und einem morbiden,
einem aktiven und einem sterilen Pessimismus zu unterscheiden
wissen und denen das kraftvolle Wort Wilhelms von Oranien
fremd ist: „II n'est pas nécessaire d'espérer pour entreprendre,
ni de réussir pour persévérer".

Das alles kann hier nicht mehr ausgeführt werden. Wohl
aber muss ein anderer Punkt so behandelt werden, dass auch
nicht der Rest eines möglichen Missverständnisses übrig bleibt.
Nachdem es nämlich ein Gelehrter selbst gewesen ist, der hier
schonungslose Kritik an den Abwegen einer der Hybris und
dem Absolutismus verfallenen Wissenschaft geübt hat, und
nachdem er sich bemüht hat zu zeigen, was die Gesell-

21



schaft von der Wissenschaft nicht erwarten darf und wie sie

von ihr unter Umständen aufs schwerste gefährdet werden
kann, könnte es möglicherweise jemandem einfallen, dies so

auszulegen, als sollte damit nur das von Lukrez bis Rousseau
immer wieder behandelte Thema von der „Verderblichkeit der
Künste und Wissenschaften" aufgefrischt werden. Von einem

so törichten Unterfangen bin ich nun so weit entfernt, dass

mir sogar der genau entgegengesetzte Nachweis mindestens
so sehr am Herzen liegt wie alle beissende Kritik. Nachdem
man sich über die Gefahren eines selbstherrlichen und alles
überwuchernden Intellektualismus, Positivismus, Technizismus
und Kritizismus ausgesprochen hat, hat man um so mehr das

Recht und zugleich die Pflicht, den ungeheuren Wert einer
recht verstandenen und sich ihre Grenzen bescheiden eingestehenden

Wissenschaft mit aller Kraft zu betonen. Ein gewaltiges

Thema, an dessen umfassende Behandlung hier nicht gedacht
werden kann, und über das es übrigens schwer ist, viel Neues
und Ungeläufiges zu sagen (Zum Besten, was darüber in jüngster
Zeit in knappen Umrissen ausgeführt worden ist, dürfte noch
immer William E. Rappard's Rektoratsrede „L'Université et
les temps actuels", Genf 1936, gehören). Nur einen einzigen,
aber vielleicht alle anderen an Bedeutung überragenden Punkt
wollen wir herausgreifen, aus dem einfachen Grunde, weil er
beharrlich vernachlässigt wird, und weil es sich hier um eine
Funktion der Wissenschaft handelt, die gerade im Zeitalter
des Szientismus zu kurz gekommen ist, als der Ueberschätzung
der Wissenschaft in der einen Richtung ihre Unterschätzung
in der anderen parallel lief.

Was nämlich auch im übrigen den Wert der Wissenschaft
in einer uns mit Recht selbstverständlich gewordenen Weise
ausmachen möge, so kommt ihr zugleich eine Funktion zu, die
sie zu einem lebenswichtigen Organ unserer Gesellschaft macht.
Es gab im Mittelalter im Klerus eine die letzten Werte
vertretende, über den weltlichen Interessen stehende und nur
ihrer Mission verpflichtete Schicht von Menschen, die als letzte
Instanz den Mächtigen der Erde unbeirrt und im Dienste dessen,

was sie als Wahrheit erkannten, ins Gewissen redeten.
So muss auch heute in den Vertretern der Wissenschaft als
sozusagen säkularisierten Klerikern eine aufs sorgfältigste ge-

22



siebte Gruppe von Menschen existieren, die ihr Leben der
Aufgabe widmen, die Weltprobleme in ihrer Allgemeinheit zu
stellen, sie auf ihre weitesten Zusammenhänge zu analysieren
und unbeirrt, sine ira et studio, der Wahrheit zu dienen.
Es sind die „sacerdotes", von denen Ulpian in einer
berühmten Stelle des Corpus Juris spricht, die „clercs",
von denen J. Benda in seinem (übrigens in der Perspektive
etwas verzerrten) Buche „La trahison des clercs"
handelt. Menschen, deren oft höchst unbequem empfundene, für die
Gesamtheit aber unschätzbare Rolle es ist, Abstand zu nehmen
von Personen und Dingen, von Leidenschaften und Interessen
und die, wenn sie dieser Rolle nachleben, ebenso das Recht
wie die Pflicht haben, die Dinge beim rechten Namen zu

nennen, den Menschen ins Gewissen zu reden und unbekümmert
um Empfindlichkeiten die — möglicherweise falschen —
Resultate ihres Nachdenkens auszusprechen, wobei sie zugleich
anmassendes Besserwissen Ungeschulter und Interessierter
abzuwehren wie sich ständig in der Demut der Erkenntnis zu
üben haben, dass Wissenschaft nicht alles ist und ihren
Ansprüchen wohl zu beachtende Schranken gesetzt sind. Es müssen

Menschen sein, die seltene Gaben des Kopfes und des
Charakters zu einer noch selteneren Kombination vereinigen
— Scharfsinn, Rechtschaffenheit, Aufrichtigkeit, Dienstgefühl,
Bescheidenheit und jene überdurchschnittliche Dosis an Mut,
die zu der Würde ihres Berufs wie der des Soldaten, des
politischen Führers und nicht zuletzt des Journalisten gehört, der
sich mit den clercs der Wissenschaft zusammen zu derselben
Aufgabe der uninteressierten Führung und Orientierung der
Gesellschaft im Grundsätzlichen berufen fühlen sollte, —
soweit es sich um den nichttheologischen Bereich dieser Aufgabe
handelt. Wahre Wissenschaft ist für sie diejenige, die in
rastloser und unerbittlicher Selbstprüfung lebt und zugleich die
Mitte zu halten weiss zwischen rationalistischem Absolutismus
und Nihilismus, die ja beide am selben Baum des Szientismus
wachsen.

Eine Gesellschaft schwebt in höchster Gefahr, wenn die
c I e r c s verstummen, wenn sie nicht mehr zum freien Wort
gelassen werden, aus Feigheit oder Konfusion selbst den Verrat
des Schweigens begehen oder, was das Schlimmste ist, gegen

23



ihre Ueberzeugung sprechen. Aber, selbst wenn es nicht zum
Schlimmsten kommt, wieviel gehört doch dazu, um jene Schicht

von wahren clercs zu schaffen und ihnen die Bedingungen
für die Erfüllung ihrer Aufgabe zu sichern: die Menschen, den

Geist, die Atmosphäre, die Tradition und die rechte Einstellung

der Gesellschaft zu ihnen Wie unendlich langsam reift
dergleichen, und wie schnell ist es zerstört! Und wie riesen-

gross ist die Gefahr, dass die Wissenschaft (mit der wir hier
im selben Atem immer jene mit dem hässlichen Ausdruck
„Journalisten" behaftete Schicht der für die periodische
Breitenliteratur Verantwortlichen nennen müssen) durch den Ver-

massungsprozess unserer Zivilisation ruiniert wird! Die Aufgabe,
eine Schicht wahrer clercs und eine institutionalisierte
Wissenschaft in ihrer Funktionsfähigkeit und Unabhängigkeit zu

erhalten, ist riesengross und von vielfältigsten Voraussetzungen
abhängig. Wir können diese Frage hier nicht weiter
untersuchen, zumal darüber das Buch eines anderen Genfers —
Alphonse de Candolle's „Histoire des Sciences et des Savants"
(Genf 1873) — noch immer sehr Beherzigenswertes enthält.
Das Problem verdient aber bei anderer Gelegenheit in breitester
Front und in einem sehr radikalen Geiste wiederaufgerollt
zu werden, unter gleichzeitiger Behandlung des so eng
verwandten und ebenso brennend gewordenen Problems der Presse.
Es steht zuviel auf dem Spiel, als dass man diese Fragen
weiter schwelen lassen könnte, aber schon der Umstand, dass
sie ebenso wie alle vorangehenden offen aufgeworfen und an
diesem Orte der Oeffentlichkeit unterbreitet werden können,
beweist wenigstens insoweit, dass man Grund hat, trotz allem
guten Muts zu sein.

24


	Selbstbesinnung der Wissenschaft

