
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 12

Artikel: Zu Ernst Jüngers Tagebüchern von 1939 und 1940

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Ernst Jüngers Tagebüchern
von 1939 und 1940

„Gärten und Strassen"

Von Erich Brock

Von dem Erscheinen des Buchs „Auf den Marmorklippen"
schreibt es sich her, dass Ernst Jüngers Ansehen, die

Teilnahme an der durch ihn eröffneten Sach-, Gedanken- und
Formenwelt bei uns ruhig, aber stetig in die Breite und Tiefe wuchs.

Vielleicht war es weniger die zum Rätselraten reizende Phanta-
stik dieses Werkes, das zu Beginn des gegenwärtigen Krieges
herauskam, als dieser selbst mit seiner erbarmungslosen Feuerprobe

auch für die ihm ganz abgewandten Geistes- und

Schönheitswerte, der erst durchaus in Sicht und Sichtung brachte, was
die in der Zwischenkriegszeit gezeitigten Bände Jüngers an

Beglückendem und Quälendem, an Schenkendem und Forderndem

bargen. Wer sich diese Eindrücke und seine Antworten darauf
innerlich zurechtgelegt hatte, der erwartete wohl eine Ueber-

gipfelung derselben von Jüngers nächstem Buch; würde es ja
aus der vertieften Erneuerung des Erlebnisses kommen, das ihm
einst die Zunge gelöst hat. Erst an der äussert ichen Enttäuschung

dieser Erwartung durch das nunmehr vorliegende Buch1)
ersieht man, dass sie auch innerlich falsch war. Man erkennt dann
mit prüfendem Rückblick, dass die Gedankenreihen, die sich bis
hierhin mit der Sicherheit organischen Wachstums auch über
Gegensätze hinweg fortgesetzt hatten, an ein Ende gekommen
sind, über das der Antrieb ohne Selbstverfälschung nicht
hinaustrug.

„Gärten und Strassen" überrascht uns mit Neuem.
Es ist ein Neuanfangen darin, tastend noch, das seine Rechtfertigung

erst in der Zukunft finden wird. Dies liegt nicht daran, „dass
in dem Grade, in dem wir uns einen Namen machen, wir auch an

Qualität verlieren" (150), sondernander Ungewohnheit des Genres

bei Jünger. Es ist ein Tagebuch und will es wirklich sein, keine

l) „Gärten und Strassen". Aus den Tagebüchern von 1939 und 1940. Verlag
E. S. Mittler & Sohn, Berlin. — Zahlen ohne nähere Angabe bedeuten
hier die Seiten des Buchs.

777



literarische Fiktion eines solchen. Auch das „Wäldchen 125",
wohl das vollkommenste unter Jüngers Kriegsbüchern, war eine

Art Tagebuch; doch so ganz aufs Wesenhaltigste gerichtet, in
aller nackten Tatsächlichkeit so schwer von Bedeutung, dass es

dem Leser fast den Atem verschlug: aber auch das Ausatmen

gehört zum Leben. Und ähnlich war es mit dem „Abenteuerlichen
Herz" in seiner zweiten Fassung (dem unter den

andern Arbeiten Jüngers der Preis gebührt). Auch diese Art
Tagebuch war von schärfster Oesammeltheit; so mochten tatsächlich

Monate zwischen den Aufzeichnungen liegen. Das Sinnliche

war wie trunken von seiner Gedankenfracht, der Gedanke funkelte
so von seiner bunten Verkörperung, Oberfläche und Tiefe wohnten
so innig ineinander, dass auch das Leichte, Schwebende in dieser

Bezogenheit gebannt blieb: etwa jene wunderbare Gelöstheit

gegen Ende des Buchs, in der alles Aeussere „wie aus dem
Gedanken heraus geboren" (101) sich ergibt, ohne aufzuhören,
Geschenk zu sein, wo alles was begegnet wie eine Musik ist, die
der Geist mit einem Taktstock leitend den Dingen entschlägf.
Auf diesem Weg war nichts mehr zu steigern.

Es ist für den aufmerksamen Beobachter nicht schwer, die
Kurve des französischen Geisteseinflusses in Jüngers Werken
zu zeichnen. Ein Versuch', sich durch einen Sporenhieb
kriegsbezogener Psychotechnik diesem Bannkreis zu entziehen,
offenbarte schon durch seine Gewaltsamkeit das Aussichtslose,
vor allem aber das Widerwillentliche daran (Abent. Herz I

185/6). Dass Jünger heute über diese Episode lächelt, zeigt
hier (20) der zustimmende Abdruck des Briefs eines Franzosen,
der jene jugendliche Boutade verständig abführt und schön
zurechtstellt. Jünger unterschätzte damals wohl die angleichende
Kraft und Deutschheit des eigenen Geistes; er ist nicht der erste,
der französische Einflüsse mit Gewinn an Geschmeidigkeit,
Geschliffenheit und Selbstvertiefung in sehr deutsche Ergebnisse
hineingearbeitet hat. So ist es nicht erstaunlich, dass auch seine

neue Wendung zum Teil unter französischem Stern steht. Man
sagt, die Franzosen haben eine leichte Hand in der Mischung
des Bedeutenden und dessen, was nur sich selbst bedeutet, das

heisst nichts bedeutet — dessen, was das Leben nur still
fortleitet, des erholend Unwesentlichen. Im unbedingten Sinne gibt es
dies aber in der Kunst gar nicht, und auch das rein Sinnliche, auch

778



das ganz Losgelöste, scheinbar Verlorene hat eine Beziehung
auf das Ganze, welches von der Kunst stets irgendwie umrissen
wird. Doch ist es nicht ohne Gefahr, diese Tatsache zu stark
ins Bewusstsein zu erheben. In jüngster Zeit erleben wir einen
wahren Kult der unscheinbaren, halb abgewandten
Zwischengebärde, die doch von Unsagbarem ganz prall ist, ja das
Tiefste überhaupt erst ausrede. Das „Verzichtleisten auf
Interpretation überhaupt", das Nietzsche in allerdings etwas
anderem Sinn „petit faitalisme" nennt (Jenseits von Gut und Böse

III 24), kann leicht dazu führen, dass allein schon die Unver-
bundenheit, Zufälligkeit, Nachdruckslosigkeit, eines solchen

„petit fait", eines „factum brutum" als Siegel entbundener

Lebenfülle angesehen wird. Bereits in Gides Tagebuch,
ohne welches das Jüngersche nicht in dieser Form entstanden wäre,

ist solche Absichtlichkeit des Absichtslosen öfters
festzustellen, und nur die geradezu naturhafte Masse dieser Aufzeichnungen

gibt einigen derselben ihre Linie, ihr Relief. So kann
es kaum anders sein als dass hier bei Jünger, in engerem Rahmen

und unter schwierigeren Bedingungen, die Tatsächlichkeiten
der kleinen Alltagsverrichtung gelegentlich privat erscheinen.
Auch in dieser Stilgattung will die richtige Dosierung lang
studiert sein. Dass sie gefunden werden wird, zeigt eine harte
Selbsterkenntnis wie diese: „Zum Flüchtigen fehlt mir die
Nonchalance; es bereitet mir eher doppelte Mühe, weil ich es auf
die bereits perfekten Stellen noch auftrage" (38).

Und die schwierigeren Bedingungen: sie sind sogar sehr
schwierig, und sie fördern — fordern fast das Ausweichen
in den leichteren Ton. Als junger Mensch hat Jünger einen

Krieg in seinem Leben gemeistert, mit einem Mass an Frag'-

losigkeit, aus Kraftüberschuss, welches doch keine Frechheit
umschloss — dass dies irgendwie weltgeschichtlich wurde. Und

nun, wie anders sind alle Zeichen, da der Krieg ihn ein zweites
Mal fordert. Schon das Verneinende wog schwer, das Altern
mit seiner keinem Lebenden ersparten Bitterkeit (26). Aber
das Ja! Das Leben ist in die Breite dessen gegangen, was es
damals erst versprach. Entfaltet hat es nun seinen Reichtum;
es ist erlebt, bedacht und im Bedenken ein anderes und
tieferes Mal erlebt worden. Es war nicht nur leicht und in
Spendelaune; nein, es hat auch' seine Krallen gewiesen. Aber dies

779



war nicht mehr die äussere Gefahr, die damals so hochzeitlich
ans Herz genommen wurde als Bedingnis aller höheren und
tieferen Lebendigkeit; es war die innere Gefahr der letzten
schrecklichen Fraglichkeit des Geistes. Auch dieser wurde man

Herr, auch dieser wurde ihr Segen entrungen; und der Sinn
wuchs unabsehbar, das Kostbare umringte den Dichter immer
näher im Alltag und wurde gleichwohl noch kostbarer. Als das

Gewitter heraufzog, half man sich mit platonischen Ewigkeiten
unzerstörbarer Form — mit der „Taube, die in allen Tauben
lebt und die kein Habicht je zerfleischen wird" (46). „Wo
solche Kleinodien achtlos dem Untergang ausgeliefert werden,
muss ungeheuerer Reichtum im Hintergrunde stehen" (113).
Aber ist diese Metaphysik nicht etwas blass? Die Uebersteigerung
zeigt, dass hier etwas übertönt werden musste.

Und nun der neue Krieg — der Krieg von 1939/40 — cette
drôle de guerre — in dem die schärferen Energien so frei
bleiben, dass „der reine Ablauf der Zeit bereits als Schmerz

empfunden wird" (93) und durch Rhythmisierung bekämpft werden

muss: (79) welche Schmach, dies Geschehen nicht noch leichter

in der Hand zu halten als jenes Ungeheure in der unbeschwerten

Jugend. Aber nun ist eben die Seele beschwert — beladen
mit tausend neuen Gütern, mit tausend Fragen und Antworten,
die ihr Spiel fortsetzen wollen, durchzogen von tausend
Pfaden, die in die Zukunft stossen. Und beladen auch mit der

grossen Gefahr, die Dinge nicht mehr durch sich selbst, sondern
durch die Legende zu erleben, welche die Welt übermächtig
Jüngern aufdrängt und von ihm zurückverlangt, ja unter der
sie ihn zu verschütten strebt. Der Zeitpunkt ist fürs erste
verpasst, wo eine offene Auseinandersetzung des Mannesalters

mit der Jugend, des Denkers mit dem Haudegen, des

Hingegebenen mit dem Polemiker, des Schauenden mit dem
Wollenden möglich — und nötig war. Es ist hier eine Scheu des

reifen Mannes, seiner Jugend in die Augen zu sehen, wie vor dem

„geraden, kühnen und völlig ungebrochenen Blick" des verwundeten

Raubvogels — eine Scheu, die sogar vor der Berührung
desselben zurückschrecken lässt (70). Wen dieser Blick einmal

getroffen, der weiss, dass er sich dessen vom Denken
verscherzte existentielle Bannkraft durch keinen Mut des Geistes
wieder erwirbt. Und was so wirklich' erworben werden kann,

780



„der Blick aus Adlerhöhe auf die Schöpfung, die er auf das

winzigste verkleinert und doch in ungemeiner Schärfe sieht"
(78) — er erleichtert das Kriegführen keineswegs, da

er das rein Gegenwärtige ins Allgemeine einordnet und mit
grossen Durchblicken zur Einheit fasst. Aber dies und
hunderterlei Aehnliches kann heute nicht näher gesagt werden. So

ist manches leicht hingesprochene Wort hier schwer von
Ungesagtem, ja Unsagbarem, und man darf diesem Buch nichts

Endgültiges abverlangen. Es ist ein Versprechen — ein bedeutendes

Versprechen — mehr nicht.
Aber auch nicht weniger. Denn wenn wir vor dem Buch als

ganzem irgendwie zögern, so entschädigt es uns dafür durch
eine Fülle von einzelnen Schönheiten — mögen sie auch etwa
an das Schönste in jenen anderen Büchern nicht heranreichen,

da wo Gestalt und Gehalt, Ziel und Mittel, Idee und

Verwirklichung, Gedanke und Sprachform sich zu fugenloser, alle

Spannung tragender Einheit durchdrungen hatten. „Wo immer uns
das Gefühl der Harmonie mit Macht ergreift, springen die
Einzelheiten zauberhaft und gleich dem letzten Pinselstrich hinzu"
(102).

Das Tagebuch beginnt im Frühling vor dem Kriege, als Jünger

vom Bodensee in seine niedersächsische Heimat zurückgekehrt

war, und schliesst mit dem Rückmarsch aus dem fram
zösischen Feldzug. So fängt es mit Gärten an und endigt mit
Strassen. Die Gärten, das sind die Beete und Jagdbezirke, wo
Jüngers Leidenschaft fürs Sinnliche, für die organische Form,
für Pflanze und Tier sich sättigt; die Strassen, sie führen
auch nicht ins Unendliche, sondern in die bei aller inneren
Unendlichkeit so unendlich geformte Landschaft Frankreichs, als
deren Wahrzeichen die gotischen Kathedralen, oft weiten
Schuttfeldern sich enthebend, zum Himmel ragen — wenngleich in
ihrem tieferen Formsinn vom heutigen Menschen unbegriffen
wie Musikinstrumente vom Tauben (24). Zeigt sich hier die
Grenze des einfühlenden Kultureklektizismus, dem Jünger
zuletzt in den „Marmorklippen" gehuldigt hatte, so beharrt einer
erneuten Bindung im Transzendenten gegenüber doch klares
Bewusstsein, wie leicht die Unendlichkeitsmusik dieser grossen
Formen ins Leere führt. „Unsere Freiheit besteht in der
Entdeckung des Vorgeformten" (213). Dies beides bleibt je auf ein-

781



ken, die zwischen ihnen sichtbar sind — auch wie das Qitterwerk
der Prosa und das Strömende, das hindurchschimmert (88). Da

ist wieder das grosse Thema Jüngers und die grosse Aufgabe
der Gegenwart: Die unbedingte Gegenseitigkeit von Zeit und

Ewigkeit, von Diesseits und Jenseits, Sinnenwelt und Geisteswelt.

Die Entwicklung, dass innerhalb dieser Polarität der Nachdruck

immer mehr auf das Beständige, Gestalthafte gelegt wird,
hält bei Jünger seit einem Dutzend Jahre an. Aber während
daraus zunächst die Forderung einer bewussten, völlig neu
anfangenden Herstellung dieser Festigkeit gezogen wurde, in einem

„Zustand dumpfer Materialhäufung, wo der Rationalismus das
entschiedenste Prinzip ist" (7), greift Jünger später immer
mehr dahinter zurück auf die überlieferten Wertmasstäbe. „Spät
aber mächtig beginnt mir einzuleuchten, was Stetigkeit im
Leben heisst" (31). So benachbart sich nun dies Fussen auf
dem Ewigmenschlichen über die unmenschliche Starrheit des

„Arbeiters" hinweg mit dem frischweg Menschlichen von
Jüngers Jugend; die Technik, auf deren Verselbständigung gerade
jene Erstarrung des Menschen inzwischen hatte erbaut werden
sollen, wird jetzt mit fast denselben Verdammungen wie damals
in der Jugend vom Menschlichen weggewiesen. „Es scheint bald,
als ob das Quantum des Bewusstseins, das sich in den Formen

niederschlägt, dem Wesen verloren geht" (48). Genau das wurde

ja im „Arbeiter" zur weltanschaulichen Geschlossenheit,
zur schmerzentlasteten Ertüchtigung gewünscht und gesucht.
Nun aber ruft das „Abwesende, Weltverlorene, Benehmende",
welches die Technik aufprägt, — dass „die Erkenntnisse des
Menschen ausser ihm geboren" sind, er selbst „ersetzbar ist
wie ein Maschinenteil" (37) (Ersetzbarkeit war ja ausdrücklich

die grosse Tugend des neuen Menschen) — dies alles ruft
nun wieder heftige Ablehnung hervor. Und dass die Waffen
dem Menschen „nur angesetzte Glieder und geformte
Gesinnungen sind" (21), erscheint nicht mehr schon an sich, schon
durch den Charakter wiedergewonnener Nahrhaftigkeit als ihre
Rechtfertigung. Die „kalte Mechanik der Gewalt, in die der
Mensch wie in ein Maschinenwerk gerät" (14), und das „stupide

Leiden der Sklaven" wird nun mit Verzweiflung empfunden

782



(39). Der Krieg ist der Leviathan (59), genau wie früher der

„Arbeiter" (Vorrede) so genannt wurde. Aber in beiderlei
Bedeutung (sie ist vielleicht nur eine) zeigt er erst gelegentlich

seine Flossen über Wasser; und wie bei Hobbes der
Schauder vor dem alles verschlingenden Staats-Leviathan nur
durch die äusserste Gefährdung einheitslosen Lebens
hintangehalten wird, so sind wir auch hier von einer einfachen
Rückkehr zu bloss humanitären Stellungnahmen weit
entfernt (noch weiter von der Rückkehr zum christlichen).
Ueber die Gestalt des Pater Phyllobius in den „Marmorklippen"

heisst es hier: „Ich hoffe, dass ich die katholischen
Klischees vermied" (31); aber an ihm, besonders an seinem Tod,
wird klar, dass man mit der Vermeidung von Klischees nichts
Positives schafft.

Es handelt sich eben nach wie vor weniger um die Gewinnung
einer dogmatischen Weltanschauung, als eher eines menschlichen

Seins. So „verliert die Verantwortung, die jeden unserer
Schritte gleich einem Netz umfängt, durch Désinvolture die

Kraft" (55). Und wie die inhaltliche Festlegung wird auch die

Auseinandersetzung mehr und mehr verworfen, bis zu der fast
unüberbietbaren Formulierung (anlässlich von Bernano's zuchtlosem

Polemisieren) : „Durch jede polemische Bemerkung, die
man zurückhält, sammelt man Verdienst, und das umso eher, je
mehr an Geist sie enthielt" (154). Wenn es sich nur um „Geist"
handelt, ist das unbestreitbar ; woes um die Sache geht, bleibt
es verständlich angesichts der geringen Geister, die Jünger früher

in seinen anfangs etwas primitiven Polemiken bestärkten —

„die uns in dem bestärken, was in uns am schwächsten ist, wenn
wir nur in der Polemik mit ihnen einig sind" (20). (Dies erinnert

an das bekannte Wort Pascals vom Stolz, die Laster der

grossen Männer zu teilen (Pensées, Brunschvicg 103), das jüngst
Max Frisch in hübscher Weise abgewandelt hat: „Wie gerne
verwechselt sich der Spatz mit dem Löwen, wenn sie zufällig
gerade aus derselben Pfütze trinken".) Aber die Gefahr solcher
Einstellung liegt auf der Hand. In ihr verbirgt sich allerdings
„die salamandrische Ruhe, über die man in unseren Zeitläufen
verfügen muss, wenn man zu seinen Zielen kommen will" (187).

Jünger zieht sich weithin auf die „Filigranarbeit" zurück,
„die der Weltgeist nur duldet, wo er ein wenig zaudert" (19):

783



seine entomologischen. Sammlungen, vor allem aber die
Ausfeilung seines Stils — ohne dass ihm „das Paradoxe solcher
Geschäfte inmitten der Katastrophen entgangen" wäre (186).
Doch ist der Mensch, der umringt von Verwüstung scheinbar
sinnlose Zivilisationsgeschäfte treibt, seit jeher eine bedeutungsvolle

Figur in Jüngers Denken. „Ist's Zuversicht, ist's insekten-
hafter Trieb, was den Menschen so unverdrossen inmitten der
Vernichtung zum Werke zwingt?" (132) — Und „es ist sogar gut,
wenn dunkle Stellen bleiben, die sich der Autor selbst nicht zu
erklären vermag" (7). So gibt sich Jünger, ohne in die „eitle Lust
der Sprache" zu verfallen, mit kalter Leidenschaft seinen Formkünsten

hin — an welchen eben das Kunstvollste ist, die Kunst wieder
ganz verschwinden zu lassen (9) —, bis zu jener „Prosa ohne

Schwingung und Drehung, von grosser Festigkeit" (44), die
er so meisterhaft beherrscht. Ja dabei widerfährt es ihm, sich
selbst überkritische Einwände zu machen, so den vom Pleonasmus

des Begriffs „Blühende Kätzchen". Die Kätzchen erscheinen
meist schon im Frühwinter, blühen aber erst im Frühling. —
Aber genug nun der Zergliederung: auch Jüngers Buch ist ein
solches noch nicht blühendes Kätzchen im Winter.

784


	Zu Ernst Jüngers Tagebüchern von 1939 und 1940

