
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 10

Artikel: Montesquieu persönlich

Autor: Sulger, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Montesquieu persönlich
Von Kurt Sulger

f jrandeur et Décadence des Romains" — „Esprit des
" Lois" — Geschichte, breit und lebhaft dargestellt, und
aus der geschichtlichen Betrachtung herausgewachsen, die
berühmten, kristallklar formulierten Erkenntnisse über die
verschiedenen Regierungsformen, über Gewaltentrennung, über das

richtige Verhältnis zwischen Freiheit des Einzelnen und
staatlichem Zwang — das war es, was Montesquieu bis jetzt für uns
bedeutete. Etwa noch die „Lettres Persanes", in denen unter dem
Deckmantel unverbundener und unverbindlicher Naivität ein ganzes

Zeitalter persifliert wird. Aber es ist klar: hinter dem
Historiker, dem Staatsphilosophen und dem Satiriker steht ein

Privatmann, über den wir recht wenig wussten.
Ein paar Auserwählte gab es immerhin, die mehr wussten als

alle andern... Bernard Grasset, der Pariser Verleger, nennt sie
»homines bibliophilici", was er so definiert: Menschen, die sich
auf ein seltenes Buch stürzen wie auf einen Schatz, und die es
dann auch eiligst, womöglich ungelesen und unaufgeschnitten,
W. einen dunkeln Schrank versorgen, so wie der Schatzgräber
ganz heimlich seinen Fund versteckt... Diese Definition mag
nicht ganz allgemeingültig sein; in unserem Falle aber liegen
die Tatsachen wie folgt:

Montesquieu hat in einer umfangreichen Handschrift, betitelt
»Mes Pensées", all die Aphorismen und Bruchstücke niedergelegt,

die nicht in den Zusammenhang seiner grossen Werke
Passten. Die besagten Bibliophilen nun haben dieses Dokument
eifrig und eifersüchtig gehütet. Sie Hessen es sogar drucken,
aber eben auf solch „heimliche" Art, dass dieser Erstdruck von
der akademischen Welt, insbesondere von den grossen
Literarhistorikern, ganz einfach übersehen wurde... Erst in Bernard
Grasset fand sich der Mann, welcher den Schatz hob und der
Welt zugänglich machte. Aus den drei dicken Volumen des

Manuskripts hat er eine Auswahl getroffen, die nun als ein einzige

handlicher Band vor uns liegt, betitelt „Cahiers"1). Vor-
und Nachwort dieses Bandes schildern übrigens die Geschichte
l) Montesquieu : Cahiers ; Editions Grasset, Paris 1941

643



des kostbaren Dokuments, das auf solch erstaunliche Weise der

breiten Oeffentlichkeit fast zwei Jahrhunderte lang vorenthalten
blieb, mit einer Genauigkeit und Ausführlichkeit, die — mit
Verlaub — ein Muster echten Bibliophilengeistes darstellt!

Die „Cahiers" führen uns durch drei Jahrzehnte hindurch, von
Montesquieus siebenundzwanzigstem Altersjahr bis zu seinem
Tode. Geschichte — Politik — Nationallotterie — direkte und
indirekte Steuern — Geburtenmangel — Psychologie —
italienische Musik — Liebe und Eifersucht — Schminke — das alles
wird hier behandelt. Ein Urteil aus dem achtzehnten Jahrhundert
sagt es schon: „Diese Gedanken haben alles Mögliche zum
Gegenstand. Oft eine Anekdote, welche der Autor nicht
vergessen wollte. Oft ein witziges oder boshaftes Gerücht über
Höflinge, berühmte Frauen, Schriftsteller, die er kannte —
und wen kannte er nicht?"

*

Die „Cahiers" zeigen etwas Seltenes: einen glücklichen
Menschen, Einen Menschen, der es von sich selber sagt: „Ich habe

fast nie Kummer gehabt, und noch weniger Aerger... Ich
erwache morgens mit einer heimlichen Freude; ich erblicke das

Licht mit einer Art Entzücken. Den ganzen Rest des Tages bin
ich zufrieden,"

Eine einfache Natur, mithin? Die „Cahiers" zeigen das
Gegenteil.

Da steht etwa: „Ich habe in meinem Leben viele Dummheiten
verübt, und nie eine Bosheit... Ich habe nie gern die Lächerlichkeit

der Andern genossen." Daneben aber finden wir tausend
und eine Bosheit: über Voltaire, über die Jansenisten, über einen

Diplomaten, oder über jenen „...braven Bekannten, der einen

guten Kommentar zu Montaigne geschrieben hat. Ich bin sicher,
dass er glaubt, die ,Essais' geschrieben zu haben. Wenn ich ihn
in seiner Anwesenheit lobe, stellt er sich bescheiden, und macht
mir eine kleine Verbeugung, und errötet ein wenig."

Da steht: „Man hat sich kaum je gröber geirrt, als im Augenblick,

wo man versuchte, die Gefühle der Menschen in ein
System zu bringen" — und gleich auf der nächsten Seite lesen
wir: „Es gibt zwei Arten von unglücklichen Menschen... Es

gibt auch zwei Arten von glücklichen Menschen... "

644



Da sind jene andern Stellen, wo Montesquieus unverkennbarer

und auch offen eingestandener Stolz auf seine Werke,
besonders auf die „Lettres Persanes", zutage tritt — und daneben
dieser Satz: „Ich habe das Uebel, Bücher zu schreiben, und
wich zu schämen, wenn ich sie geschrieben habe." Da steht:
»Wozu Bücher schreiben für diese kleine Erde, die nicht grösser
ist als ein Punkt?" — erstaunlicher Widerspruch zu Montesquieus

Lebenswerk.
Wie kommt es, dass soviel Widersprüche nicht zur Tragik

führen, sondern zu einem glücklichen und zufriedenen Leben?
Die Antwort können wir vorerst in äussern Gegebenheiten

suchen. Als Edelmann, jedoch abseits vom eigentlichen
Staatsgetriebe — schon früh nimmt er seinen Rücktritt als Präsident
des Parlaments von Bordeaux — führte Montesquieu wohl ein

sehr bequemes Leben; und über seine Gesundheit gibt er in den

»Cahiers" selbst das lobendste Zeugnis ab. Aber das ist ja höchstens

Voraussetzung fürs Glücklichsein.
Die eigentliche Antwort auf unsere Frage liegt eher in einem

solchen Satz verborgen: „Wenn ich in der Gesellschaft war,
habe ich sie geliebt, wie wenn ich die Zurückgezogenheit nicht
ertragen könnte. Wenn ich auf meinen Gütern war, habe ich
nicht mehr an die Gesellschaft gedacht." Montesquieu lebt in
zwei Welten: in Paris und auf dem Lande — und der Gedanke
berührt ihn gar nicht, die beiden nun etwa gewaltsam in eins
bringen zu wollen. In Paris lebt er seinem Geist, und der Gesellschaft;

auf dem Lande lebt er seinem Herzen, und sich selbst.
Im Geiste kann er boshaft sein, aber nicht im Herzen. Die
Gesellschaft und ihre verschiedenen Formen wird er immer wieder
klassieren und kategorisieren — ebensosehr, wie er für sich
selber jede Kategorisierung ablehnt, selbst die als „Schriftsteller".

Seine Werke enthalten ja nur seine „öffentliche" Seite;
daneben oder dahinter bewahrt er sich sein privates Gesicht,
das einsam lächelt über die eigene geistige Betätigung...

»Geist" bedeutet für Montesquieu Gesellschaftlichkeit, und
»Herz" bedeutet Einsamkeit. Das sagt er selbst in einem Satz
v°n entscheidender Wichtigkeit: „Ich war fast aller Geister
Freund, und fast aller Herzen Feind."

Im geistigen Bereich sucht er ständig die Auseinandersetzung,
korrigiert sich selbst auf Grund fremder Meinung — wie geleh-

645



rig zeigt er sich etwa in der Frage, ob Richelieus „Testament
Politique" wirklich von Richelieu sei oder nicht! — lässt die
Andern gelten. „Grosser Gott! wie wäre es möglich, dass wir
immer recht hätten? und dass die Andern immer Unrecht hätten?"

Sobald es sich aber nicht mehr um die reine Ratio handelt,
ist er von erstaunlicher Ausschliesslichkeit, wird „allen feind".
Welche Selbstsicherheit in diesen Aeusserungen : „Ich hatte ein

sehr lauteres Herz... Ich bin ein guter Bürger. Und ich danke
dem Himmel, dass er mich zwar mittelmsäsig gestaltete in jeder
Hinsicht, aber etwas weniger mittelmässig in Hinsicht auf meine
Seele." Berührung mit der Gesellschaft ist Beschmutzung. „Ich
habe immer den Grundsatz gehabt, nie mit Anderer Hilfe zu

tun, was ich aus eigener Kraft tun konnte. Das hat mich dazu

geführt, mir mein Einkommen zu sichern durch die Mittel, die
ich selbst in Händen hatte: Mässigung und Enthaltsamkeit; und
nicht durch fremde Mittel, die immer gemein oder ungerecht
sind... Ich habe durchaus nicht gewünscht, mir mit den Mitteln
des Königshofes eine Stellung zu verschaffen; ich war darauf
bedacht, sie mir zu verschaffen durch Nutzung meiner Ländereien,
und so meine Stellung direkt aus den Händen der Götter zu
erhalten." Er glaubt nicht an Freundschaft; sie ist nur „eine
Art Vertrag zu unserm gegenseitigen Nutzen." Seine eigene
Familie wird kaum erwähnt, seine Frau überhaupt nicht. Sein

Herz ist einsam.
Eine gesellschaftliche Beziehung, wo das Herz sprechen

müsste, ist ihm unmöglich. Wenn er mit „Dummen" verkehren
sollte — also mit Leuten, die überhaupt nicht an den Geist und

überhaupt nur ans Herz eines Gesprächspartners appellieren
können — verfällt er in eigentliche Lähmung. „Ich habe immer
eine Furchtsamkeit gehabt, welche meine Antworten oft
verwirrt erscheinen liess. Jedoch spürte ich, dass ich mit geistreichen
Leuten nie so verwirrt war wie mit den Dummen... Die
Furchtsamkeit ist das Unheil meines ganzen Lebens gewesen; sie
schien sogar meine Organe zu verdunkeln, meine Zunge zu
binden, eine Wolke über meine Gedanken zu breiten, meine
Ausdrücke zu verwirren. Ich unterlag diesen Lähmungen weniger
vor geistreichen Leuten als vor Dummen. Ich hoffte eben, sie
würden mich verstehen; das gab mir Vertrauen."

Vernunft ist für Montesquieu die einzigmögliche Brücke unter

646



den Menschen. Die menschliche Gesellschaft ist ihm daher per
definitionem etwas Herzloses. Wie später Jean-Jacques Rousseau,
lebt er in der natürlichen Ueberzeugung, dass eigentlich nur er
selbst, als Einsamer, „Herz hat". Aber das führt ihn einfach
dazu, dass er Optimist wird im Herzen — und das heisst: in <

Bezug auf sich selbst — und Pessimist im Geist, das heisst in
Bezug auf die Gesellschaft.

Betrachtet er die Umwelt, so endet alles im Schlechten, in
der Degradation, im Zerfall. „Die ersten Helden waren Wohltäter:

sie beschützten die Reisenden, reinigten die Erde von
Ungeheuern, unternahmen nützliche Arbeiten: so Herkules und
Theseus. Später waren sie nur noch mutig: wie Philipp und
Alexander. Schliesslich wurden sie zu Liebhabern: wie in den
Romanen. Was sie gegenwärtig sind, weiss ich nicht. Was man
früher ,Ruhm, Lorbeeren, Trophäen, Triumphe, Kränze' nannte,
1st heute Bargeld... Die Vaterlandsliebe hat der griechischen
und römischen Geschichte diesen Adel verliehen, welchen die
unsere nicht mehr hat. Die Vaterlandsliebe ist dort noch die
Triebfeder aller Handlungen, und es macht einem Freude, sie
überall vorzufinden, diese Tugend, die allen lieb ist, welche
ein Herz haben. Wenn man an die Kleinlichkeit unserer
Beweggründe denkt, an die Niedrigkeit unserer Mittel, an die
Habsucht, mit der wir schäbige Belohnungen suchen, an diese
Ehrsucht, die so sehr verschieden ist von der Liebe zum Ruhm,
bann ist man erstaunt, wie sehr sich das Bild geändert hat,
und es scheint, seit jene beiden grossen Völker nicht mehr sind,
Seien die Menschen um eine Elle kürzer geworden." So

hoffnungslos sieht Montesquieu die Gesellschaft; der Welt ist nicht
zu helfen.

Das Bild wechselt jedoch völlig, sobald er von sich persönlich

redet. „Ich kenne mich ziemlich gut... Ich bin zufrieden...
Hichts belustigt mich mehr... Was ausmacht, dass ich nicht
sagen kann, ich hätte ein unglückliches Leben verbracht, ist dass
mein Geist eine ganz bestimmte Fertigkeit besitzt: aus einem
bummervollen Zustand heraus macht er sozusagen einen Sprung
ln einen ganz andern Zustand hinein; und aus einem glücklichen

Zustand macht er einen Sprung in einen gleich
glücklichen". Habsucht und Eigennützigkeit fehlen hier ganz. „Ich
bin nie als ein Verschwender erschienen; aber ich war durchaus

647



nicht geizig; und ich wüsste nichts, was mühelos genug gewesen

wäre, dass ich es getan hätte, um Geld zu verdienen... Es

ist mir so unmöglich, jemanden aufzusuchen in einer egoistischen
Absicht, wie es mir unmöglich ist, in der Luft zu fliegen."

Kein Zweifel: hier redet ein Mensch, der mit sich zufrieden
ist. Ein Mensch voll hoffnungsloser sozialer Erkenntnisse; aber
im entscheidenden Moment, dem wo er zu sich sagt: ich selbst
wenigstens bin glücklich, ich selbst wenigstens stehe mit mir
selbst in vollkommenem Einklang — da hat er die natürliche
Kraft, sich von seiner scharf- und weitblickenden, seiner heillos
kritischen, negativen und zerstörenden Bewusstheit nicht dreinreden

zu lassen. Er ist bekümmert in seinem Geiste, denn er

verzweifelt an der Welt, sie ekelt ihn an — aber sein Herz ist
stark, in seinem Herzen bewahrt er unversehrt den fraglosen
Glauben an sich selbst.

Alles, was Montesquieu über das Glück geschrieben hat, spiegelt

diesen herzhaften Glauben ans eigene Ich. „In meinen
Betrachtungen über das Glück schien mir, ich müsse gewöhnliche
Ideen vertreten und mich damit begnügen, zu fühlen zu geben,
was ich fühlte, um in die Seele der Andern den Frieden meiner
eigenen Seele hineinzutragen... Das Glück besteht gar nicht im
Genuss, sondern in einer mühelosen Fähigkeit, den Genuss zu
empfangen — in einer wohlbegründeten Hoffnung, ihn zu
finden, sobald man ihn suchen wird — in einer erfahrungsmässigen
Gewissheit, dass man nicht eine Art allgemeinen Ekel empfindet

für Dinge, welche das Glück der Andern ausmachen." Welche
Immunität gegenüber dem allesverzehrenden Zweifel — welche
Immunität dieses optimistischen Herzens gegenüber diesem
pessimistischen Geist!

Mehr noch. „Ich habe nie einen Kummer gehabt, den mir eine
Stunde Lektüre nicht behoben hätte." Sobald auf der einen Seite
eine Stockung droht — wenn ein „Kummer" das Herz
überfallen will — kann die Bewegung auf der andern Seite
weitergeführt werden — der Geist vertieft sich in eine Lektüre.

Montesquieus einziges Problem bleibt es also, sich selber in
allen Teilen, ohne jede Unterbrechung, in Atem zu halten; und
wie bewundernswert hat er es gelöst! Er will lieber leiden als
sich langweilen. „Das wirkliche Leid hat seine Wonnen; das

wirkliche Leid langweilt nie, weil es die Seele stark beschäf-

648



tigt." Beschäftigungslosigkeit — eigentlich schon ein Augenblick
wirklicher Musse — bedeutet nichts anderes als den Tod. „Man
ist glücklich bei der Verfolgung eines Ziels; die Erfahrung zeigt
zwar, dass man nicht wegen des Zieles selber glücklich ist; aber
der Wahn genügt uns. Der Grund ist der, dass unsere Seele
eine Ideenkette darstellt; sie leidet, wenn sie nicht beschäftigt
wird, als ob dadurch diese Kette unterbrochen würde und man
ihre Existenz bedrohte... Um glücklich zu sein, muss man ein
Ziel haben, weil dies das Mittel ist, um unsern Handlungen
Leben zu verleihen."

Montesquieus Stolz ist es, dass sein Ziel ein selbsterwähltes,
selbstgesetztes ist. Das drückt er aus in einem Satz, der uns als
das Zentrum der „Cahiers", und zugleich als eine unübersetzbar
französische Formel erscheint:

Dieu m'a donné du bien, et je nie suis donné du superflu.
Immer wieder, oft an den verborgensten Stellen, tönt diese

Freude am „Ueberflüssigen", an der selbstgeschaffenen Schwierigkeit,

an der Spannung an sich. „Es ist gut, verlegen zu sein;
es ist wie eine Feder, die gespannt gehalten wird... Schöne
Prosa ist wie ein stolz dahinströmender Fluss, und schöne Verse
sind wie ein drängender Springbrunnen: aus dem Hemmnis des
Versmasses ergibt sich etwas, das gefällt." Spricht da nicht schon
fast Valéry — vom „acte gratuit", von der Lust am „überflüssigen"

Hindernis, das man sich selbst immer wieder in den Weg
legt, um das blosse Gehen in ein schwieriges Unternehmen, in
eine strenge, fortwährend angeregte Beschäftigung zu verwandeln?

Hier wird es auch fühlbar, dass Spannung für Montesquieu
nicht etwa Aufregung, Leidenschaft, Abenteuer bedeutet. Noch
seine Rastlosigkeit — und das ist vielleicht das beneidenswerteste

Geheimnis dieses schönen und weisen Lebens — ist sanft,
sie untersteht einer ganz natürlichen Mässigung. „Die einen
werden lebhaft erregt durch die Dinge, die ihrer Seele erreichbar

sind, und die sie sich leicht verschaffen können. Sie
haben lebhafte Wünsche; sie hoffen, sie gemessen, und bald
wünschen sie von neuem. Bei den andern ist die Maschine so angelegt,

dass sie sanft und gleichmsäsig schwingt. Sie wird in
Gang gehalten, nicht heftig getrieben; eine Lektüre, ein
Gespräch genügt ihnen."

649



Wer, wie Montesquieu, sein Leben in zwei Stollen gleichzeitig
führt, wird immer versucht sein, auch das Tempo seiner
Existenz zu verdoppeln. Die Ruhe erscheint ihm als etwas Tödliches,

weil in ihr sein Zwiespalt offenbar würde. Nur unaufhörliche

Bewegtheit verleiht ihm jene besondere Ubiquität, die

sozusagen ein doppeltes Gegenwärtigsein ermöglicht. Wir finden
daher in der neuern Literatur — wo die Zwiespältigkeit
überhandnimmt — diese natürliche Uebereinstimmung, dass die
Existenz eines Dichters umso stiller verläuft, je geeinter seine
Seele ist; mit der innern Gespaltenheit wächst dann auch die

Rastlosigkeit. Montesquieus Sonderstellung — eine typische
Uebergangsstellung — erweist sich darin, dass er ruhelos ist mit
Mass mit einem selbstverständlichen, unbeirrten Mass.

Ein Herz, restlos ausgefüllt vom Erstreben und beglückenden
Erreichen einer völlig privaten Sauberkeit und Mässigung — ein

Geist, restlos ausgefüllt von der Darstellung einer unsaubern
und der Mässigung entbehrenden Gesellschaft — und zwischen
beiden auch nicht der Schatten eines Konflikts, sondern nur
die höflichste Verträglichkeit — das ist Montesquieu. So kann

er die herrlichste Definition der Freiheit geben, und hernach

konstatieren, dass sie praktisch kaum besteht, ohne dabei die
leiseste innere Beunruhigung zu verraten.

„Die Freiheit — dieses Gut, welches bewirkt, dass wir an den
andern Gütern Freude haben."

„Man muss sich nicht wundern, dass fast alle Völker der Welt
so weit entfernt sind von der Freiheit, die sie lieben..

Montesquieu lebt an einer Scheide der Zeiten. Das Ich muss
nicht mehr all seine Kraft darauf verwenden, inmitten der
patriarchalischen Allmend immer wieder neu sein eigenes kleines
Gärtchen abzustecken — wie bei Montaigne. Es ist aber auch
noch nicht so losgelöst von der Gemeinschaft, dass es den

Zugang zum Aussen überhaupt nicht mehr findet, hinter seinen
Mauern um die eigene Achse zu kreisen beginnt und verzweifelt
— wie bei Rousseau — oder dass es sich plötzlich aus sich selber

hinauswirft und sich anschickt, die ganze Welt zu überreden

— wie bei Voltaire. Montesquieus persönlicher Freiheitsanspruch

bleibt durchaus beschränkt auf den innern Raum: Herz
und Gefühl — Privatleben — und er paart sich mit einem
genau so starken Hang zur Gesellschaft, der sich ebenso folge-

650



richtig beschränkt auf den äussern Raum: rein konstatierende
Logik — das Staatsleben, gesehen als reine Interessengemeinschaft.

So entsteht nirgends eine Reibung, obwohl Aussen- und
Innenwelt als erklärte Feinde erscheinen. Welche Doppellebig-
keit! und in der Doppellebigkeit: welch ungebrochene Kraft!

*

Es gibt ein besonderes Stilmittel, dessen sich Montesquieu so

häufig bedient, dass es uns als sein eigentliches Charakteristikum

erscheint. Es besteht in einem vierteiligen Satz, dessen
Glieder einander je paarweise entsprechen.

„Zuerst verleihen die Werke dem Autor Ansehen; nachher
verleiht der Autor den Werken Ansehen." Einfache Wiederholung

von „Werk" und „Autor" schafft hier eine Form ABBA,
das heisst es entsprechen sich die beiden mittlem und die beiden

äussern Satzglieder.
Viel häufiger noch ist die Formel ABAB. „Ich sagte von...,

dass niemand auf ihn höre; dass aber doch jedermann auf ihn
höre." Zweites und viertes Glied sind hier gleich: „auf ihn
hören"; anderseits entsprechen sich erstes und drittes Glied,
jedoch nicht mehr als Parallele, sondern als Gegensatz:
„niemand — jedermann".

„Die Knechtschaft hat ihre Vorteile, wie die Freiheit ihre
Nachteile." Hier haben wir gleich zwei Gegensatzpaare,
wiederum zusammengeschlossen zu einer Formel ABAB.

Mit der Souveränität, die sein bezeichnendster Wesenszug
ist, wandelt nun Montesquieu dieses Schema ab. Dabei
entstehen die besten, eindrücklichsten und packendsten Sätze, die
er überhaupt hervorgebracht hat.

Die angedeutete Viererformel enthält ja auch alles, was seine
Kraft ausmacht.

Die Scheidung in Gesellschaftsmensch und Privatmensch drückt
sich darin aus, dass es sich ausnahmslos um dialektische Gebilde
handelt, deren stilistische Wirkung auf dem Gegensatz beruht.

Montesquieus Sinn fürs Mass erzeigt sic|h darin, dass zum
Gegensatz fast immer ein sinnfälliger, leiq'ht zu messender Wechsel

der Grössenordnung belebend 'hinzutritt: es wird nicht nur
etwa Innenwelt gegen Aussenwelt gesetzt, sondern vielleicht
ein grosses Innen gegen ein kleines Aussen. „Was mir viel ge-

651



schadet hat, ist dass ich immer diejenigen Menschen zu sehr

verachtete, die ich nicht achtete." Dem neutralen, äusserlich-for-
mellen Begriff des „Nicht-achtens" tritt nicht blosses „Verachten"

entgegen, sondern von zu innerst heraus gleich ein Ueber-

mass der Verachtung: „zu sehr".
Eine gewisse Rapidität in Montesquieus Denkweise aber ist

es, welche diesen Sätzen ihre eigenartige Schärfe gibt. „Diese
Nachlässigkeit: man unterlässt zu lernen, was man zu wissen

glaubt." Durch logische Zerlegung ergäben sich zwei Sätze:

„Man unterlässt zu lernen, was man wissen sollte — Man glaubt
zu wissen, was man erst noch lernen sollte." Montesquieu
verdichtet diese beiden logischen Tatbestände gleich zu einer dritten,

zusammenfassenden Formel — er sagt die beiden Sätze in
einem einzigen. In nüchterner Verbindlichkeit kommt er auf den

Leser zu, aber plötzlich tut er zwei Schritte in einem: wir fühlen

uns gepackt, getroffen. In der neuen, konzentrierten Form des

Satzes kann Verschiedenes weggelassen werden und versteht sich

von selbst. Montesquieu braucht kein Wort davon zu sagen, was
man tun „sollte" ; der Leser merkt das schon... Und dass man
das, was man zu „wissen glaubt", gar nicht weiss — das wird
gerade dadurch, dass Montesquieu es nicht ausspricht, zu einer
Selbstverständlichkeit — so wie wenn man es gar nicht besonders

zu sagen brauchte, dass die Leute, welche etwas zu wissen
glauben, es ja natürlich in Wirklichkeit sowieso nie wissen...
Alles, was auf diese Art verschwiegen und übersprungen wird,
all diese Sous-entendus verleihen Montesquieus Stil eine Art
hintergründiger Schlagkraft.

Aus dem Spiel von Widerspruch und Orössenänderung,
verbunden mit solchem Ueberspringen logischer Zwischenstufen,
ergibt sich dann die Ueberraschung für den Leser. Ein Gegensatz

steht plötzlich da, wo wir eine Parallele erwarteten — ein
anderer verbindet sich ebenso plötzlich mit einer Weitung oder
Verengung der Dimension —- ein dritter (der wichtigste,
wahrscheinlich!) wird gar nicht besonders ausgesprochen... In der
Feinheit, mit welcher die Ueberraschung immer wieder herangeführt

wird — nicht nur auf versteckte Art vorbereitet, sondern
noch auf versteckte Art dargebracht, sodass wir auch nach der
Lektüre kaum wissen, was uns eigentlich traf und bewegte — darin

offenbart sich Montesquieus ganzes psychologisches Talent.

652



Wichtig ist aber, dass dieses ganze Spiel auf festem Boden
vor sich geht. Wo Dialektik und Ueberraschung einziges
Stilelement werden, da führen sie zur Auflösung der Form. Bei
Montesquieu liegt allem jene klassische Symmetrie zugrunde,
die sich in der Vierzahl ausdrückt. Das Viererschema, das wir
hier in etwas lächerlicher Weise mit Buchstaben eindrücklich
zu machen suchten, das ist das klassische Parkett, auf welchem
der geistreiche Tanz sich bewegt — voll witziger Einfälle und
Deberkreuzungen, aber stets in paarweisen Entsprechungen sich

vollziehend, je zwei Paare vereint zur ausgewogenen,
strenggeschlossenen Einheit: ABAB, ABBA.

•

Ich sagte: „wenn man dem Geist nachrennt, erwischt man die Dummheit."

Man kann niemanden von seinem Schmerz ablenken, ohne ihm einen
grössern Schmerz zu verursachen.

Man ist so gewohnt, die Landhäuser der reichen Leute zu sehen, dass

man entzückt ist, diejenigen der geschmackvollen Leute zu sehen.
Mir scheint, wir haben zwei Arten starker Geister: Stutzer, die einen.

Gott verleugnen, an den sie glauben, und gewisse Prediger, die einen Gott
verkünden, an den sie nicht glauben.

(Heinrich der Achte) Dieser König liess sein Parlament die Pläne
ausführen, an deren Ausführung er sich selber nie gewagt hätte.

(Ludwig der Elfte) Ohne Hoffnung für sein Leben, war er noch
besorgt um seine Macht. Er war erbarmungsloser, je frömmer er sich glaubte.

(Ludwig der Zwölfte) Er hätte es vermocht, die willkürliche Regierung
erträglicher zu gestalten, als andere die Freiheit.

(Richelieu) Er hatte immer Einfluss auf die Geister, und nie Macht
über die Herzen. Seinem Monarchen verlieh er den zweiten Rang in der
Monarchie und den ersten Rang in Europa. Er entehrte den König und
ehrte das Reich.

(Ludwig der Vierzehnte) Der Geist der Aufgeblasenheit erfüllte im
selben Mass den König, wie er abprallte an Kardinal Mazarin. Es ist die
Qabe eines grossen Politikers, seine Macht zu begründen, bevor er sie
zu fühlen gibt; Ludwigs Gabe war es, sie zu fühlen zu geben, bevor er
sie begründet hatte. Er verstand weder einen Vorwand abzuwarten, noch
sich ihn zu verschaffen. Be: der Auswahl seiner Vertrauten fragte er immer
sein Herz um Rat, bevor er seinen Geist um Rat fragfte.

Ich achte die Minister: nicht die Menschen sind klein, sondern die
Pflichten sind gross.

Ich bin überzeugt, dass die Engel die Menschen nicht so sehr verachten,
wie die Menschen sich untereinander verachten.

Man soll seinesgleichen nicht unglücklich machen, und man soll seine
Untergebenen glücklich machen.

653



Jeder Bürger hat die Pflicht, für sein Vaterland zu sterben; niemand
hat die Pflicht, für es zu lügen.

Wenn man sich die Mehrzahl der Männer unserer Nation betrachtet,
versinkt man immer wieder in Staunen über so viel Geist und so wenig
Verstand, solch enge Schranken bei soviel Kraft, sie zu durchbrechen.

*

Vieles wäre noch zu sagen über die „Cahiers". Ein grossartiger

Mensch offenbart sich darin. Könige sind sein gewohnter
Gesprächsgegenstand. Er versteht in grossen Räumen zu denken

— so wie er in einem riesigen Raum arbeitete, der berühmten

„Bibliothèque" seines Schlosses. Diese innere Grossartigkeit

leuchtet durch all seine Werke hindurch, aber verborgen und
wie verschleiert; nirgends hat er sich so offen zu ihr bekannt wie
in den j,Cahiers". Denn so wie er von den Königen forderte,
dass sie ihre stolze Willkür und Eigenherrlichkeit hintansetzen

um des bescheidensten Bürgers, seiner ständig gefährdeten Freiheit,

Sicherheit und Glücklichkeit willen — so hat er auch selber
seine heimliche Verliebtheit in die grandiose Souveränität des

wahrhaft Einzelnen hintangesetzt, um der vernünftigen Rücksicht

auf den Mitmenschen und dem geregelten Zusammenleben
das Wort zu reden.

Aus geistiger Sorge, aus Fürsorge für den Menschen tat er
es. Und daher rührt ja seine bahnbrechende Kraft, dass er sich
in seinen sozialen Theorien als einer der ersten um die Menschen
selber kümmerte. Der Wille, jeden Menschen glücklich zu
sehen, und anderseits das Rechnen mit dem menschlichen Widerstand,

verlieh ihm die Mässigung, die weise Würdigung aller
möglichen Faktoren, genau gesagt: die feste Entschlossenheit,
allen Zwang auf ein Minimum zu beschränken und so wenig
zu verordnen und dekretieren wie nur möglich.

Aber in den „Cahiers" treten all diese verstandesmässigen
sozialen Ueberlegungen in den Hintergrund — hier kann er freier
seinem Herzen folgen — und so feiert er hier unbekümmerter
jene vornehme und gewaltige Grossartigkeit des Ichs, welche
ihm so lieb ist wie dem ersten Renaissancemenschen, der sie
entdeckte.

„Die Dummen, welche das Glück suchen, gehen immer den

breiten Strassen nach. Ein Erzieher am königlichen Hof ist
Ministerpräsident geworden? Gleich wollen alle niedern Kleriker

654



Erzieher sein am königlichen Hof, um Ministerpräsidenten zu
werden. Die geistreichen Menschen bauen sich Sonderstrassen:
sie haben Wege, die verborgen sind und neu; sie gehen dort,
wo noch niemand gewesen ist. Die Welt ist neu."

Montesquieu sieht so klar wie wenige den Gegensatz
zwischen solcher Eigenmächtigkeit, dem was er manchmal „héroïsme"

nennt, und der anpassenden Behutsamkeit, die allein im
Gemeinschaftsleben und besonders in der Politik etwas Nützliches

hervorzubringen vermag. Aber auch dieser letzte Gegensatz
erscheint ihm als etwas Gegebenes, Selbstverständliches; und
so wie er den Untergang alles Heldischen in der Gesellschaft
treffend und unwiderruflich konstatiert hat, so treffend und mit
solch unbekümmerter Kraft des Stiles preist er gerade in den

„Cahiers" die selbstherrliche Gewalt des Einsamen, der stark
und in sich selber glücklich ist.

*

Vieles wäre noch zu sagen über die „Cahiers". Ein
grossartiger Mensch offenbart sich darin. Könige sind sein gewohnter

Gesprächsgegenstand. Er versteht in grossen Räumen zu denken

— so wie er in einem riesigen Raum arbeitete, der berühmten

„Bibliothèque" seines Schlosses. Diese Grossartigkeit leuchtet

auch durch all seine Werke hindurch, aber heimlich und wie
verschleiert, hintangesetzt, weil er dort ja eigentlich der
vernünftigen Rücksicht auf den Mitmenschen und dem geregelten
Zusammenleben das Wort reden will... Erst in den „Cahiers"
treten solch verstandesmässige soziale Ueberlegungen zurück —
hier kann er freier seinem Herzen folgen — und so lässt er sie
denn unbekümmerter hervortreten, seine Liebe und Bewunderung
für alles was stark und einsam ist, glücklich in sich selbst und
Wahrhaft königlich.

655


	Montesquieu persönlich

