Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 9 (1941-1942)

Heft: 10

Artikel: Montesquieu personlich

Autor: Sulger, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Montesquieu personlich
Von Kurt Sulger

Gran—deur et Décadence des Romains” — ,Esprit des!
" Lois” — Geschichte, breit und lebhaft dargestellt, und
aus der geschichtlichen Betrachtung herausgewachsen, die be-
rihmten, kristallklar formulierten Erkenntnisse iiber die ver-
Schiedenen Regierungsformen, iiber Gewaltentrennung, iiber das
richtige Verhiltnis zwischen Freiheit des Einzelnen und staat-
lichem Zwang — das war es, was Montesquieu bis jetzt fiir uns
bedeutete. Etwa noch die ,Lettres Persanes”,in denen unter dem
Deckmantel unverbundener und unverbindlicher Naivitit ein gan-
zes Zeitalter persifliert wird. Aber es ist klar: hinter dem Hi-
storiker, dem Staatsphilosophen und dem Satiriker steht ein
Privatmann, iiber den wir recht wenig wussten.

Ein paar Auserwihlte gab es immerhin, die mehr wussten als
alle andern... Bernard Grasset, der Pariser Verleger, nennt sie
»homines bibliophilici”’, was er so definiert: Menschen, die sich
auf ein seltenes Buch stiirzen wie auf einen Schatz, und die es
dann auch eiligst, womoglich ungelesen und unaufgeschnitten,
in einen dunkeln Schrank versorgen, so wie der Schatzgraber
ganz heimlich seinen Fund versteckt... Diese Definition mag
nicht ganz allgemeingiiltig sein; in unserem Falle aber liegen
die Tatsachen wie folgt:

Montesquieu hat in einer umfangreichen Handschrift, betitelt
»Mes Pensées”, all die Aphorismen und Bruchstiicke nieder-
8elegt, die nicht in den Zusammenhang seiner grossen Werke
Passten, Die besagten Bibliophilen nun haben dieses Dokument
eifrig und eifersiichtig gehiitet. Sie liessen es sogar drucken,
aber eben auf solch ,heimliche” Art, dass dieser Erstdruck von
der akademischen Welt, insbesondere von den grossen Literar-
historikern, ganz einfach iibersehen wurde... Erst in Bernard
Grasset fand sich der Mann, welcher den Schatz hob und der
Welt zuginglich machte. Aus den drei dicken Volumen des Ma-
nuskripts hat er eine Auswahl getroffen, die nun als ein einzi-
ger, handlicher Band vor uns liegt, betitelt ,,Cahiers’t), Vor-
und Nachwort dieses Bandes schildern iibrigens die Geschichte

D) Montesquieu : Cahiers; Editions Grasset, Paris 1941

643



des kostbaren Dokuments, das auf solch erstaunliche Weise der
breiten Oeffentlichkeit fast zwei Jahrhunderte lang vorenthalten
blieb, mit einer Genauigkeit und Ausfiihrlichkeit, die — mit
Verlaub — ein Muster echten Bibliophilengeistes darstellt!

Die ,,Cahiers” fithren uns durch drei Jahrzehnte hindurch, von
Montesquieus siebenundzwanzigstem Altersjahr bis zu seinem
Tode. Geschichte — Politik — Nationallotterie — direkte und
indirekte Steuern — Geburtenmangel — Psychologie — italie-
nische Musik — Liebe und Eifersucht — Schminke — das alles
wird hier behandelt. Ein Urteil aus dem achtzehnten Jahrhundert
sagt es schon: ,Diese Gedanken haben alles Mdgliche zum
Gegenstand. Oft eine Anekdote, welche der Autor nicht ver-
gessen wollte, Oft ein witziges oder boshaftes Geriicht iiber
Hoflinge, berithmte Frauen, Schriftsteller, die er kannte —
und wen kannte er nicht?”

*

Die ,,Cahiers” zeigen etwas Seltenes: einen gliicklichen Men-
schen. Einen Menschen, der es von sich selber sagt: ,,Ich habe
fast nie Kummer gehabt, und noch weniger Aerger... Ich er-
wache morgens mit einer heimlichen Freude; ich erblicke das
Licht mit einer Art Entziicken. Den ganzen Rest des Tages bin
ich zufrieden.”

Eine einfache Natur, mithin? Die ,,Cahiers” zeigen das Ge-
genteil.

Da steht etwa: ,Ich habe in meinem Leben viele Dummbheiten
veriibt, und nie eine Bosheit... Ich habe nie gern die Licher-
lichkeit der Andern genossen.” Daneben aber finden wir tausend
und eine Bosheit: iiber Voltaire, iiber die Jansenisten, iiber einen
Diplomaten, oder iiber jenen ,,...braven Bekannten, der einen
guten Kommentar zu Montaigne geschrieben hat. Ich bin sicher,
dass er glaubt, die ,Essais’ geschrieben zu haben. Wenn ich ihn
in seiner Anwesenheit lobe, stellt er sich bescheiden, und macht
mir eine kleine Verbeugung, und erritet ein wenig.”

Da steht: ,,Man hat sich kaum je grober geirrt, als im Augen-
blick, wo man versuchte, die Gefithle der Menschen in ein Sy-
stem zu bringen” — und gleich auf der nichsten Seite lesen
wir: ,,Es gibt zwei Arten von ungliicklichen Menschen... Es
gibt auch zwei Arten von gliicklichen Menschen...”

644



Da sind jene andern Stellen, wo Montesquieus unverkennba-
rer und auch offen eingestandener Stolz auf seine Werke, be-
sonders auf die ,Lettres Persanes”, zutage tritt — und daneben
dieser Satz: ,Ich habe das Uebel, Biicher zu schreiben, und
mich zu schimen, wenn ich sie geschrieben habe.” Da steht:
»Wozu Biicher schreiben fiir diese kleine Erde, die nicht grosser
ist als ein Punkt?” — erstaunlicher Widerspruch zu Montes-
Quieus Lebenswerk.

Wie kommt es, dass soviel Widerspriiche nicht zur Tragik
fiithren, sondern zu einem gliicklichen und zufriedenen Leben?

Die Antwort konnen wir vorerst in dussern Gegebenheiten
suchen. Als Edelmann, jedoch abseits vom eigentlichen Staats-
getriebe — schon frith nimmt er seinen Riicktritt als Prasident
des Parlaments von Bordeaux — fithrte Montesquieu wohl ein
sehr bequemes Leben; und iiber seine Gesundheit gibt er in den
»Cahiers” selbst das lobendste Zeugnis ab. Aber das ist ja hoch-
stens Voraussetzung fiirs Gliicklichsein.

Die eigentliche Antwort auf unsere Frage liegt eher in einem
solchen Satz verborgen: ,Wenn ich in der Gesellschaft war,
habe ich sie geliebt, wie wenn ich die Zuriickgezogenheit nicht
ertragen konnte. Wenn ich auf meinen Giitern war, habe ich
nicht mehr an die Gesellschaft gedacht.”” Montesquieu lebt in
Zwei Welten: in Paris und auf dem Lande — und der Gedanke
beriihrt jhn gar nicht, die beiden nun etwa gewaltsam in eins
bringen zu wollen. In Paris lebt er seinem Geist, und der Gesell-
schaft; auf dem Lande lebt er seinem Herzen, und sich selbst.
Im Geiste kann er boshaft sein, aber nicht im Herzen. Die Ge-
sellschaft und ihre verschiedenen Formen wird er immer wieder
klassieren und kategorisieren — ebensosehr, wie er fiir sich
selber jede Kategorisierung ablehnt, selbst die als ,,Schrift-
steller”. Seine Werke enthalten ja nur seine ,,6ffentliche” Seite;
daneben oder dahinter bewahrt er sich sein privates Gesicht,
das einsam lichelt iiber die eigene geistige Betitigung...

»Qeist” bedeutet fiir Montesquieu Gesellschaftlichkeit, und
nHerz” bedeutet Einsamkeit. Das sagt er selbst in einem Satz
von entscheidender Wichtigkeit: ,Ich war fast aller Geister
Freund, und fast aller Herzen Feind.”

Im geistigen Bereich sucht er stindig die Auseinandersetzung,
korrigiert sich selbst auf Grund fremder Meinung — wie geleh-

645



rig zeigt er sich etwa in der Frage, ob Richelieus , Testament
Politique” wirklich von Richelieu sei oder nicht! — lisst die
Andern gelten. ,,Grosser Gott! wie wire es moglich, dass wir
immer recht hitten? und dass die Andern immer Unrecht hatten?”

Sobald es sich aber nicht mehr um die reine Ratio handelt,
ist er von erstaunlicher Ausschliesslichkeit, wird ,,allen feind”.
Welche Selbstsicherheit in diesen Aeusserungen: ,,Ich hatte ein
sehr lauteres Herz... Ich bin ein guter Biirger. Und ich danke
dem Himmel, dass er mich zwar mittelmsisig gestaltete in jeder
Hinsicht, aber etwas weniger mittelmissig in Hinsicht auf meine
Seele.” Berithrung mit der Gesellschaft ist Beschmutzung. ,Ich
habe immer den Grundsatz gehabt, nie mit Anderer Hilfe zu
tun, was ich aus eigener Kraft tun konnte. Das hat mich dazu
gefithrt, mir mein Einkommen zu sichern durch die Mittel, die
ich selbst in Handen hatte: Missigung und Enthaltsamkeit; und
nicht durch fremde Mittel, die immer gemein oder ungerecht
sind... Ich habe durchaus nicht gewiinscht, mir mit den Mitteln
des Konigshofes eine Stellung zu verschaffen; ich war darauf
bedacht, sie mir zu verschaffen durch Nutzung meiner Lindereien,
und so meine Stellung direkt aus den Hinden der Gotter zu er-
halten.” Er glaubt nicht an Freundschaft; sie ist nur ,eine
Art Vertrag zu unserm gegenseitigen Nutzen.” Seine eigene Fa-
milie wird kaum erwihnt, seine Frau iiberhaupt nicht. Sein
Herz ist einsam.

Eine gesellschaftliche Beziehung, wo das Herz sprechen
miisste, ist ihm unmoéglich. Wenn er mit ,,Dummen’ verkehren
sollte — also mit Leuten, die iiberhaupt nicht an den Geist und
iiberhaupt nur ans Herz eines Gespriachspartners appellieren
konnen — verfillt er in eigentliche Lihmung. ,,Ich habe immer
eine Furchtsamkeit gehabt, welche meine Antworten oft ver-
wirrt erscheinen liess. Jedoch spiirte ich, dass ich mit geistreichen
Leuten nie so verwirrt war wie mit den Dummen... Die Furcht-
samkeit ist das Unheil meines ganzen Lebens gewesen; sie
schien sogar meine Organe zu verdunkeln, meine Zunge zu bin-
den, eine Wolke iiber meine Gedanken zu breiten, meine Aus-
driicke zu verwirren. Ich unterlag diesen Lihmungen weniger
vor geistreichen Leuten als vor Dummen. Ich hoffte eben, sie
wiirden mich verstehen; das gab mir Vertrauen.”

Vernunft ist fiir Montesquieu die einzigmoégliche Briicke unter

646



den Menschen. Die menschliche Gesellschaft ist ihm daher per
definitionem etwas Herzloses. Wie spiter Jean-Jacques Rousseau,
lebt er in der natiirlichen Ueberzeugung, dass eigentlich nur er
selbst, als Einsamer, ,Herz hat”. Aber das fithrt ihn einfach
dazu, dass er Optimist wird im Herzen — und das heisst: in
Bezug auf sich selbst — und Pessimist im Geist, das heisst in
Bezug auf die Gesellschaft.

Betrachtet er die Umwelt, so endet alles im Schlechten, in
der Degradation, im Zerfall. , Die ersten Helden waren Wohl-
titer: sie beschiitzten die Reisenden, reinigten die Erde von
Ungeheuern, unternahmen niitzliche Arbeiten: so Herkules und
Theseus. Spiiter waren sie nur nmoch mutig: wie Philipp und
Alexander. Schliesslich wurden sie zu Liebhabern: wie in den
Romanen. Was sie gegenwirtig sind, weiss ich nicht. Was man
friiher Ruhm, Lorbeeren, Trophien, Triumphe, Krinze’ nannte,
ist heute Bargeld... Die Vaterlandsliebe hat der griechischen
und romischen Geschichte diesen Adel verliehen, welchen die
unsere nicht mehr hat. Die Vaterlandsliebe ist dort noch die
Triebfeder aller Handlungen, und es macht einem Freude, sie
tberall vorzufinden, diese Tugend, die allen lieb ist, welche
€in Herz haben. Wenn man an die Kleinlichkeit unserer Be-
Weggriinde denkt, an die Niedrigkeit unserer Mittel, an die
Habsucht, mit der wir schibige Belohnungen suchen, an diese
Ehrsucht, die so sehr verschieden ist von der Liebe zum Ruhm,
dann st man erstaunt, wie sehr sich das Bild geidndert hat,
und es scheint, seit jene beiden grossen Vélker nicht mehr sind,
Seien die Menschen um eine Elle kiirzer geworden.” So hoff-
Nungslos sieht Montesquieu die Gesellschaft; der Welt ist nicht
Zu helfen.

Das Bild wechselt jedoch véllig, sobald er von sich person-
lich redet. ,Ich kenne mich ziemlich gut... Ich bin zufrieden...
Nichts belustigt mich mehr... Was ausmacht, dass ich nicht sa-
gen kann, ich hitte ein ungliickliches Leben verbracht, ist dass
Mein Geist eine ganz bestimmte Fertigkeit besitzt: aus einem
]_fUmmervollen Zustand heraus macht er sozusagen einen Sprung
N einen ganz andern Zustand hinein; und aus einem gliickli-
C.hen Zustand macht er einen Sprung in einen gleich gliick-
h_ChEH”. Habsucht und Eigenniitzigkeit fehlen hier ganz. Ich
bin nje als ein Verschwender erschienen; aber ich war durchaus

647



nicht geizig; und ich wiisste nichts, was miihelos genug gewe-
sen wire, dass ich es getan hitte, um Geld zu verdienen... Es
ist mir so unmoéglich, jemanden aufzusuchen in einer egoistischen
Absicht, wie es mir unmoglich ist, in der Luft zu fliegen.”

Kein Zweifel: hier redet ein Mensch, der mit sich zufrieden
ist. Ein Mensch voll hoffnungsloser sozialer Erkenntnisse; aber
im entscheidenden Moment, dem wo er zu sich sagt: ich selbst
wenigstens bin gliicklich, ich selbst wenigstens stehe mit mir
selbst in vollkommenem Einklang — da hat er die natiirliche
Kraft, sich von seiner scharf- und weitblickenden, seiner heillos
kritischen, negativen und zerstérenden Bewusstheit nicht drein-
reden zu lassen. Er ist bekiimmert in seinem Geiste, denn er
verzweifelt an der Welt, sie ekelt ihn an — aber sein Herz ist
stark, in seinem Herzen bewahrt er unversehrt den fraglosen
Glauben an sich selbst.

Alles, was Montesquieu iiber das Gliick geschrieben hat, spie-
gelt diesen herzhaften Glauben ans eigene Ich. ,,In meinen Be-
trachtungen iiber das Gliick schien mir, ich miisse gewdhnliche
Ideen vertreten und mich damit begniigen, zu fithlen zu geben,
was ich fiithlte, um in die Seele der Andern den Frieden meiner
eigenen Seele hineinzutragen... Das Gliick besteht gar nicht im
Genuss, sondern in einer miihelosen Fahigkeit, den Genuss zu
empfangen — in einer wohlbegriindeten Hoffnung, ihn zu fin-
den, sobald man ihn suchen wird — in einer erfahrungsmissigen
Gewissheit, dass man nicht eine Art allgemeinen Ekel empfin-
det fiir Dinge, welche das Gliick der Andern ausmachen.” Welche
Immunitit gegeniiber dem allesverzehrenden Zweifel — welche
Immunitit dieses optimistischen Herzens gegeniiber diesem pes-
simistischen Geist!

Mehr noch. ,,Ich habe nie einen Kummer gehabt, den mir eine
Stunde Lektiire nicht behoben hitte.”” Sobald auf der einen Seite
eine Stockung droht — wenn ein , Kummer” das Herz iiber-
fallen will — kann die Bewegung auf der andern Seite weiter-
gefithrt werden — der Geist vertieft sich in eine Lektiire.

Montesquieus einziges Problem bleibt es also, sich selber in
allen Teilen, ohne jede Unterbrechung, in Atem zu halten; und
wie bewundernswert hat er es gelost! Er will lieber leiden als
sich langweilen. ,,Das wirkliche Leid hat seine Wonnen; das
wirkliche Leid langweilt nie, weil es die Seele stark beschif-

648



tigt.” Beschiftigungslosigkeit -— eigentlich schon ein Augenblick
wirklicher Musse — bedeutet nichts anderes als den Tod. ,,Man
ist gliicklich bei der Verfolgung eines Ziels; die Erfahrung zeigt
zwar, dass man nicht wegen des Zieles selber gliicklich ist; aber
der Wahn geniigt uns. Der Grund ist der, dass unsere Seele
eine Ideenkette darstellt; sie leidet, wenn sie nicht beschiftigt
wird, als ob dadurch diese Kette unterbrochen wiirde und man
ihre Existenz bedrohte... Um gliicklich zu sein, muss man ein
Ziel haben, weil dies das Mittel ist, um unsern Handlungen Le-
ben zu verleihen.”

Montesquieus Stolz ist es, dass sein Ziel ein selbsterwihltes,
selbstgesetztes ist. Das driickt er aus in einem Satz, der uns als
das Zentrum der ,,Cahiers”, und zugleich als eine uniibersetzbar
franzosische Formel erscheint:

Dieu m’a donné du bien, et je me suis donné du superflu.

Immer wieder, oft an den verborgensten Stellen, tont diese
Freude am ,,Ueberfliissigen”, an der selbstgeschaffenen Schwie-
rigkeit, an der Spannung an sich. ,,Es ist gut, verlegen zu sein;
es ist wie eine Feder, die gespannt gehalten wird... Schéne
Prosa ist wie ein stolz dahinstromender Fluss, und schéne Verse
sind wie ein dringender Springbrunnen: aus dem Hemmnis des
Versmasses ergibt sich etwas, das gefillt.” Spricht da nicht schon
fast Valéry — vom ,acte gratuit”, von der Lust am ,,iiberfliissi-
gen” Hindernis, das man sich selbst immer wieder in den Weg
legt, um das blosse Gehen in ein schwieriges Unternehmen, in
eine strenge, fortwihrend angeregte Beschiftigung zu verwan-
deln?

Hier wird es auch fithlbar, dass Spannung fiir Montesquieu
nicht etwa Aufregung, Leidenschaft, Abenteuer bedeutet. Noch
seine Rastlosigkeit — und das ist vielleicht das beneidenswer-
teste Geheimnis dieses schonen und weisen Lebens — ist sanft,
sie untersteht einer ganz natiirlichen Maissigung. ,,Die einen
werden lebhaft erregt durch die Dinge, die ihrer Seele erreich-
bar sind, und die sie sich leicht verschaffen kénnen. Sie ha-
ben lebhafte Wiinsche; sie hoffen, sie geniessen, und bald wiin-
schen sie von neuem. Bei den andern ist die Maschine so ange-
legt, dass sie sanft und gleichmsisig schwingt. Sie wird in
Gang gehalten, nicht heftig getrieben; eine Lektiire, ein Ge-
Spriach geniigt ihnen,”

649



Wer, wie Montesquieu, sein Leben in zwei Stollen gleichzeitig
fithrt, wird immer versucht sein, auch das Tempo seiner Exi-
stenz zu verdoppeln. Die Ruhe erscheint ihm als etwas Todli-
ches, weil in ihr sein Zwiespalt offenbar wiirde. Nur unaufhor-
liche Bewegtheit verleiht ihm jene besondere Ubiquitat, die so-
zusagen ein doppeltes Gegenwirtigsein ermoglicht. Wir finden
daher in der neuern Literatur — wo die Zwiespiltigkeit iiber-
handnimmt — diese natiirliche Uebereinstimmung, dass die Exi-
stenz eines Dichters umso stiller verliduft, je geeinter seine
Seele ist; mit der innern Gespaltenheit wichst dann auch die
Rastlosigkeit. Montesquieus Sonderstellung — eine typische
Uebergangsstellung — erweist sich darin, dass er ruhelos ist mit
Mass ... mit einem selbstverstindlichen, unbeirrten Mass.

Ein Herz, restlos ausgefiillt vom Erstreben und begliickenden
Erreichen einer vollig privaten Sauberkeit und Missigung — ein
Geist, restlos ausgefiillt von der Darstellung einer unsaubern
und der Missigung entbehrenden Gesellschaft — und zwischen
beiden auch nicht der Schatten eines Konflikts, sondern nur
die hoflichste Vertraglichkeit — das ist Montesquieu. So kann
er die herrlichste Definition der Freiheit geben, und hernach
konstatieren, dass sie praktisch kaum besteht, ohne dabei die
leiseste innere Beunruhigung zu verraten.

,Die Freiheit — dieses Gut, welches bewirkt, dass wir an den
andern Giitern Freude haben.”

»Man muss sich nicht wundern, dass fast alle Volker der Welt
so weit entfernt sind von der Freiheit, die sie lieben...”

Montesquieu lebt an einer Scheide der Zeiten. Das Ich muss
nicht mehr all seine Kraft darauf verwenden, inmitten der pa-
triarchalischen Allmend immer wieder neu sein eigenes kleines
Gartchen abzustecken — wie bei Montaigne. Es ist aber auch
noch nicht so losgeldst von der Gemeinschaft, dass es den Zu-
gang zum Aussen iiberhaupt nicht mehr findet, hinter seinen
Mauern um die eigene Achse zu kreisen beginnt und verzweifelt
— wie bei Rousseau — oder dass es sich plotzlich aus sich sel-
ber hinauswirft und sich anschickt, die ganze Welt zu iiberre-
den — wie bei Voltaire. Montesquieus personlicher Freiheits-
anspruch bleibt durchaus beschrinkt auf den innern Raum: Herz
und Gefiithl — Privatleben — und er paart sich mit einem ge-
nau so starken Hang zur Gesellschaft, der sich ebenso folge-

650



richtig beschrinkt auf den #dussern Raum: rein konstatierende
Logik — das Staatsleben, gesehen als reine Interessengemein-
schaft. So entsteht nirgends eine Reibung, obwohl Aussen- und
Innenwelt als erklirte Feinde erscheinen. Welche Doppellebig-
keit! und in der Doppellebigkeit: welch ungebrochene Kraft!

e

Es gibt ein besonderes Stilmittel, dessen sich Montesquieu so
hiufig bedient, dass es uns als sein eigentliches Charakteristi-
kum erscheint. Es besteht in einem vierteiligen Satz, dessen
Glieder einander je paarweise entsprechen.

,Zuerst verleihen die Werke dem Autor Ansehen; nachher
verleiht der Autor den Werken Ansehen.” Einfache Wieder-
holung von ,,\Werk” und ,,Autor’” schafft hier eine Form ABBA,
das heisst es entsprechen sich die beiden mittlern und die bei-
den #ussern Satzglieder.

Viel haufiger noch ist die Formel ABAB. ,Ich sagte von...,
dass niemand auf ihn hore; dass aber doch jedermann auf ihn
hore”” Zweites und viertes Glied sind hier gleich: ,auf ihn
horen”; anderseits entsprechen sich erstes und drittes Glied,
jedoch nicht mehr als Parallele, sondern als Gegensatz: ,nie-
mand — jedermann”.

»Die Knechtschaft hat ihre Vorteile, wie die Freiheit ihre
Nachteile,” Hier haben wir gleich zwei Gegensatzpaare, wie-
derum zusammengeschlossen zu einer Formel ABAB.

Mit der Souverinitdt, die sein bezeichnendster Wesenszug
ist, wandelt nun Montesquieu dieses Schema ab. Dabei ent-
stehen die besten, eindriicklichsten und packendsten Sitze, die
er {iberhaupt hervorgebracht hat.

Die angedeutete Viererformel enthdlt ja auch alles, was seine
Kraft ausmacht.

Die Scheidung in Gesellschaftsmensch und Privatmensch driickt
sich darin aus, dass es sich ausnahmslos um dialektische Gebilde
handelt, deren stilistische Wirkung auf dem Gegensatz beruht.

Montesquieus Sinn fiirs Mass erzeigt sich darin, dass zum
Gegensatz fast immer ein sinnfilliger, leicht zu messender Wech-
sel der Grdssenordnung belebend ‘hinzutritt: es wird nicht nur
¢twa Innenwelt gegen Aussenwelt gesetzt, sondern vielleicht
ein grosses Innen gegen ein kleines Aussen. ,,\Was mir viel ge-

651



schadet hat, ist dass ich immer diejenigen Menschen zu sehr
verachtete, die ich nicht achtete.” Dem neutralen, dusserlich-for-
mellen Begriff des ,,Nicht-achtens” tritt nicht blosses ,Verach-
ten” entgegen, sondern von zu innerst heraus gleich ein Ueber-
mass der Verachtung: ,,zu sehr”.

Eine gewisse Rapiditit in Montesquieus Denkweise aber ist
es, welche diesen Satzen ihre eigenartige Schirfe gibt. ,,Diese
Nachlassigkeit: man unterldsst zu lernen, was man zu wissen
glaubt.” Durch logische Zerlegung ergdben sich zwei Sitze:
,,Man unterldsst zu lernen, was man wissen sollte — Man glaubt
zu wissen, was man erst noch lernen sollte.”” Montesquieu ver-
dichtet diese beiden logischen Tatbestinde gleich zu einer drit-
ten, zusammenfassenden Formel — er sagt die beiden Sitze in
einem einzigen. In niichterner Verbindlichkeit kommt er auf den
Leser zu, aber plotzlich tut er zwei Schritte in einem: wir fiih-
len uns gepackt, getroffen. In der neuen, konzentrierten Form des
Satzes kann Verschiedenes weggelassen werden und versteht sich
von selbst. Montesquieu braucht kein Wort davon zu sagen, was
man tun ,sollte’”’; der Leser merkt das schon... Und dass man
das, was man zu ,wissen glaubt”, gar nicht weiss — das wird
gerade dadurch, dass Montesquieu es nicht ausspricht, zu einer
Selbstverstiandlichkeit — so wie wenn man es gar nicht beson-
ders zu sagen brauchte, dass die Leute, welche etwas zu wissen
glauben, es ja natiirlich in Wirklichkeit sowieso nie wissen...
Alles, was auf diese Art verschwiegen und iibersprungen wird,
all diese Sous-entendus verleihen Montesquieus Stil eine Art
hintergriindiger Schlagkraft.

Aus dem Spiel von Widerspruch und Grésseninderung, ver-
bunden mit solchem Ueberspringen logischer Zwischenstufen,
ergibt sich dann die Ueberraschung fiir den Leser. Ein Gegen-
satz steht plotzlich da, wo wir eine Parallele erwarteten — ein
anderer verbindet sich ebenso plétzlich mit einer Weitung oder
Verengung der Dimension — ein dritter (der wichtigste, wahr-
scheinlich!) wird gar nicht besonders ausgesprochen... In der
Feinheit, mit welcher die Ueberraschung immer wieder herange-
fithrt wird — nicht nur auf versteckte Art vorbereitet, sondern
noch auf versteckte Art dargebracht, sodass wir auch nach der
Lektiire kaum wissen, was uns eigentlich traf und bewegte — da-
rin offenbart sich Montesquieus ganzes psychologisches Talent.

652



Wichtig ist aber, dass dieses ganze Spiel auf festem Boden
vor sich geht. Wo Dialektik und Ueberraschung einziges Stil-
element werden, da fithren sie zur Aufldsung der Form. Bei
Montesquieu liegt allem jene klassische Symmetrie zugrunde,
die sich in der Vierzahl ausdriickt. Das Viererschema, das wir
hier in etwas ldcherlicher Weise mit Buchstaben eindriicklich
zu machen suchten, das ist das klassische Parkett, auf welchem
der geistreiche Tanz sich bewegt — voll witziger Einfille und
Ueberkreuzungen, aber stets in paarweisen Entsprechungen sich
vollziehend, je zwei Paare vereint zur ausgewogenen, strengge-
schlossenen Einheit: ABAB, ABBA.

Ich sagte: ,,wenn man dem Geist nachrennt, erwischt man die Dumm-
heit.”

Man kann niemanden von seinem Schmerz ablenken, ohne ihm einen
grossern Schmerz zu verursachen.

Man ist so gewohnt, die Landhduser der reichen Leute zu sehen, dass
man entziickt ist, diejenigen der geschmackvollen Leute zu sehen.

Mir scheint, wir haben zwei Arten starker Geister: Stutzer, die einen
Gott verleugnen, an den sie glauben, und gewisse Prediger, die einen Gott
verkiinden, an den sie nicht glauben.

(Heinrich der Achte) Dieser Konig liess sein Parlament die Pline aus-
filhren, an deren Ausfithrung er sich selber nie gewagt hitte.

(Ludwig der Elfte) Ohne Hoffnung fiir sein Leben, war er noch be-
sorgt um seine Macht. Er war erbarmungsloseér, je frommer er sich glaubte.

(Ludwig der Zwolite) Er hitte es vermocht, die willkiirliche Regierung
ertriglicher zu gestalten, als andere die Freiheit.

(Richelieu) Er hatte immer Einfluss auf die Geister, und nie Macht
liber die Herzen. Seinem Monarchen verlieh er den zweiten Rang in der
Monarchie und den ersten Rang in Europa. Er entehrte den Kénig und
chrte das Reich.

(Ludwig der Vierzehnte) Der Geist der Aufgeblasenheit erfiillte im sel-
ben Mass den Konig, wie er abprallte an Kardinal Mazarin. Es ist die
Gabe eines grossen Politikers, seine Macht zu begriinden, bevor er sie
zu fithlen gibt; Ludwigs Gabe war es, sie zu fithlen zu geben, bevor er
sie begriindet hatte. Er verstand weder einen Vorwand abzuwarten, noch
sich ihn zu verschaffen. Be' der Auswahl seiner Vertrauten fragte er immer
sein Herz um Rat, bevor er seinen Geist um Rat fragte.

Ich achte die Minister: nicht die Menschen sind klein, sondern die
Pflichten sind gross.

Ich bin iiberzeugt, dass die Engel die Menschen nicht so sehr verachten,
Wie die Menschen sich untereinander verachten.

Man soll seinesgleichen nicht ungliicklich machen, und man soll seine
Untergebenen gliicklich machen.

653



Jeder Biirger hat die Pflicht, fir sein Vaterland zu sterben; niemand
hat die Pflicht, fiir es zu liigen.

Wenn man sich die Mehrzahl der Manner unserer Nation betrachtet, ver-
sinkt man immer wieder in Staunen iiber so viel Geist und so wenig Ver-
stand, solch enge Schranken bei soviel Kraft, sie zu durchbrechen.

®

Vieles wiare noch zu sagen iiber die ,,Cahiers”. Ein grossarti-
ger Mensch offenbart sich darin. Koénige sind sein gewohnter
Gespriachsgegenstand. Er versteht in grossen Ridumen zu den-
ken — so wie er in einem riesigen Raum arbeitete, der beriithm-
ten ,,Bibliothéque” seines Schlosses. Diese innere Grossartig-
keit leuchtet durch all seine Werke hindurch, aber verborgen und
wie verschleiert; nirgends hat er sich so offen zu ihr bekannt wie
in den ,Cahiers”. Denn so wie er von den Konigen forderte,
dass sie ihre stolze Willkiir und Eigenherrlichkeit hintansetzen
um des bescheidensten Biirgers, seiner stindig gefihrdeten Frei-
heit, Sicherheit und Gliicklichkeit willen — so hat er auch selber
seine heimliche Verliebtheit in die grandiose Souverinitit des
wahrhaft Einzelnen hintangesetzt, um der verniinftigen Riick-
sicht auf den Mitmenschen und dem geregelten Zusammenleben
das Wort zu reden.

Aus geistiger Sorge, aus Fiirsorge fiir den Menschen tat er
es. Und daher riihrt ja seine bahnbrechende Kraft, dass er sich
in seinen sozialen Theorien als einer der ersten um die Menschen
selber kiimmerte. Der Wille, jeden Menschen gliicklich zu se-
hen, und anderseits das Rechnen mit dem menschlichen Wider-
stand, verlieh ihm die Maissigung, die weise Wiirdigung aller
moglichen Faktoren, genau gesagt: die feste Entschlossenheit,
allen Zwang auf ein Minimum zu beschrinken und so wenig
zu verordnen und dekretieren wie nur moglich.

Aber in den ,,Cahiers” treten all diese verstandesmissigen so-
zialen Ueberlegungen in den Hintergrund — hier kann er freier
seinem Herzen folgen — und so feiert er hier unbekiimmerter
jene vornehme und gewaltige Grossartigkeit des Ichs, welche
ihm so lieb ist wie dem ersten Renaissancemenschen, der sie
entdeckte.

,Die Dummen, welche das Gliick suchen, gehen immer den
breiten Strassen nach. Ein Erzieher am koniglichen Hof ist Mi-
nisterprisident geworden? Gleich wollen alle niedern Kleriker

654



Erzieher sein am koniglichen Hof, um Ministerpriasidenten zu
werden. Die geistreichen Menschen bauen sich Sonderstrassen:
sie haben Wege, die verborgen sind und neu; sie gehen dort,
wo noch niemand gewesen ist. Die Welt ist neuw.”

Montesquieu sieht so klar wie wenige den Gegensatz zwi-
schen solcher Eigenmichtigkeit, dem was er manchmal ,héro-
isme” nennt, und der anpassenden Behutsamkeit, die allein im
Gemeinschaftsleben und besonders in der Politik etwas Niitzli-
ches hervorzubringen vermag. Aber auch dieser letzte Gegensatz
erscheint ihm als etwas Gegebenes, Selbstverstindliches; und
so wie er den Untergang alles Heldischen in der Gesellschaft
treffend und unwiderruflich konstatiert hat, so treffend und mit
solch unbekiimmerter Kraft des Stiles preist er gerade in den
»Cahiers” die selbstherrliche Gewalt des Einsamen, der stark
und in sich selber gliicklich ist.

¥

Vieles wire noch zu sagen iiber die ,,Cahiers”. Ein gross-
artiger Mensch offenbart sich darin. Konige sind sein gewohn-
ter Gesprichsgegenstand. Er versteht in grossen Riumen zu den-
ken — so wie er in einem riesigen Raum arbeitete, der berithm-
ten ,,Bibliothéque” seines Schlosses. Diese Grossartigkeit leuch-
tet auch durch all seine Werke hindurch, aber heimlich und wie
verschleiert, hintangesetzt, weil er dort ja eigentlich der ver-
niinftigen Riicksicht auf den Mitmenschen und dem geregelten
Zusammenleben das Wort reden will... Erst in den ,,Cahiers”
treten solch verstandesmissige soziale Ueberlegungen zuriick —
hier kann er freier seinem Herzen folgen — und so lisst er sie
denn unbekiimmerter hervortreten, seine Liebe und Bewunderung
fiir alles was stark und einsam ist, gliicklich in sich selbst und
wahrhaft koniglich.

655



	Montesquieu persönlich

