
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 10

Artikel: Krieg und Frieden im Staatsdenken von Kant bis Hegel

Autor: Nef, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krieg und Frieden
im Staatsdenken von Kant bis Hegel

Von Hans Nef

Wiederholt schon hat man in Zeiten, in denen das deutsche
Volk in einen Krieg verwickelt war, innerhalb und

ausserhalb Deutschlands die Blicke auf jene Geistesheroen gerichtet,

die das deutsche Volk selbst als seine grössten verehrt. Wer
das Geschehen in solchen Momenten geistig verstehen wollte,
trat an die Denker jener Zeit der klassischen deutschen
Philosophie, die mit den Werken Kants eingeleitet und durch das

System Hegels beschlossen ward, mit der Frage heran, wie sie
sich zu den Problemen um Krieg und Frieden gestellt hatten.
Eine unbefangene Würdigung der Ergebnisse solchen
Fragens zeigt, dass hiebei auch die Wissenschaft nicht immer sine
ira et studio verfahren hatte. Politische Leidenschaft beeinflusste
naturgemäss die Forschertätigkeit, zumal in solchen Zeiten
höchster Spannung auch der Gelehrte bisweilen seine Arbeit
mehr in den Dienst des politischen Kampfes als in den Dienst
der objektiven Wahrheit zu stellen versucht ist. So hat man sich
auf der einen Seite dazu verstiegen, Kants Friedensidee als eine
durch Altersschwäche bedingte, bedauerliche Irrlehre zu
bezeichnen, und andrerseits ist ausserhalb Deutschlands einmal
versucht worden, auch Hegel zum Pazifisten zu stempeln, um
nur die beiden Extreme solcher politisch beeinflusster
Forschungsergebnisse zu erwähnen. Da liegt es nahe, die Frage aufs

neue aufzurollen und zu versuchen, in einem Zeitpunkt, in dem
wir wiederum Krieg erleben und Frieden ersehnen, und in dem

wir so manches an dem tatsächlichen Geschehen werden prüfen
können, von einem neutralen Standorte aus zu einer möglichst
objektiven Anschauung von dem zu kommen, was jene
Philosophen über Krieg und Frieden gedacht haben. Zu solchem
Beginnen soll hier einiges beigetragen werden, indem wenigstens
gezeigt werden soll, unter welchen Aspekten die Gedankengänge
gewürdigt sein wollen.

Ein erstes methodisches Erfordernis wird sein, dass man die

Beiträge dieser Denker zum Völkerrecht oder zum „äussern

624



Staatsrecht", wie sie es oft nennen, nicht isoliert betrachtet,
sondern sie im Zusammenhang mit ihrer ganzen Staatsphilosophie
zu begreifen sucht. Das ist sogleich schon bei Immanuel Kant
zu beachten. Berühmt ist Kants Traktat „Zum ewigen Frieden"

von 1795, worin er das Postulat eines Völkerbundes
aufstellt, der den ewigen Frieden gewährleisten soll, und worin er
einen förmlichen völkerrechtlichen Vertrag skizziert, der einen
solchen Völkerbund begründen könnte. Allein wir müssen zeitlich
Weiter zurückgreifen, wenn wir seine Idee eines ewigen Friedens

aus grösseren Zusammenhängen heraus verstehen wollen.
Wir müssen zurückgehen auf jene Schrift, in der diese Idee
erstmals einerseits aus seinem Rechts- und Staatsdenken heraus
entwickelt und andererseits mit geschichtsphilosophischen Aspekten

verbunden wird, auf die „Idee zu einer allgemeinen
Geschichte in weltbürgerlicher Absicht" von 1784. Hieraus ist zu

ersehen, durch welche Gedankengänge Kant zu seinem Friedens-
postulate kam.

Das Recht ist nach Kant um der Sittlichkeit willen da; es
hat um der innern, sittlichen Freiheit willen die äussere Freiheit

der Menschen zu gewährleisten. Da das Recht notwendigenfalls

erzwungen werden muss, bedarf es einer Macht, und diese
Macht muss selbst wieder, wenn sie legitim sein soll, rechtlich
organisiert sein. Die rechtlich organisierte Macht aber ist nichts
anderes als der Staat, und so ruft das Recht dem Staate, und
so steht der Staat umgekehrt, als ein Mittel im Dienste des
Rechts, mittelbar auch im Dienste der Sittlichkeit, und so ist es
eine letztlich moralisch geforderte Aufgabe der Menschen, den
rechtlosen Naturzustand zu verlassen und in den Zustand einer
»allgemeinen, das Recht verwaltenden bürgerlichen Gesellschaft"

zu treten und eine vollkommene bürgerliche Verfassung
zu errichten. Von diesem grossen teleologischen Zusammenhang
zwischen Sittlichkeit, Recht und Staat ist auszugehen.

In der Errichtung einer solchen vollkommenen bürgerlichen
Staatsverfassung werden nun die Menschen immer und immer
wieder gestört durch kriegerische Konflikte mit andern Staaten.
Genau so wie die einzelnen Menschen im rechtlosen
Naturzustande in einem bellum omnium contra omnes lebten, so leben
die verschiedenen Staaten miteinander zunächst in einem
Naturzustände des ständigen Krieges. In diesem Zustande aber kann

43
625



der einzelne Staat nicht zur Ruhe kommen, er kann seiner
Aufgabe, eine vollkommene innere Verfassung auszubilden, nicht
genügen. Und so wird schliesslich die Vernunft die Menschen
dazu treiben, auch hier das zu tun, was sie schon als einzelne
Menschen getan haben, nämlich aus diesem Naturzustande des

Krieges herauszutreten und auch das Verhältnis der Staaten
zueinander rechtlich zu ordnen. Sie werden einen Völkerbund
begründen müssen, der den Kriegen ein Ende bereiten und einen
Zustand des dauernden Friedens ermöglichen wird. Nur so wird
der einzelne Staat die Ruhe und die Sicherheit finden, deren

er zur Ausbildung einer vollkommenen innern Verfassung bedarf.
So sind es also die innern Bedürfnisse des Staates, die einem

rechtlichen Zustand auch im Aussenverhältnis rufen, und es

verlängert sich damit jener teleologische Zusammenhang
zwischen Sittlichkeit, Recht und Staat nun um ein weiteres Glied,
indem nun nicht mehr nur das Recht im Dienste der Sittlichkeit
und der Staat im Dienste des Rechts und damit indirekt auch

der Sittlichkeit steht, sondern auch Völkerbund und ewiger Frieden

nun in den Dienst des Staates und damit ihrerseits in den
Dienst von Recht und Sittlichkeit treten. So ist die Idee des

ewigen Friedens durch diese Zusammenhänge letztlich auf die
sittliche Freiheit sinnbezogen.

Der Zusammenhang dieser Idee mit den Notwendigkeiten der
innern Staatsverfassung wird auch dort noch einmal deutlich,
wo Kant die Dinge nun auch unter einen geschichtsphilo1-
sophischen Gesichtspunkt stellt. Es ist nach ihm der Sinn der
Menschheitsgeschichte, das Menschengeschlecht auf einen
solchen Rechtszustand auch im äussern Staatsleben hinzuführen.
„Man kann die Geschichte der Menschengattung, so sagt er,
im grossen als die Vollziehung eines verborgenen Plans der
Natur ansehen, um eine innerlich- und, zu diesem Zwecke
(auch bei Kant unterstrichen), auch äusserlich-vollkommene
Staatsverfassung zustande zu bringen, als den einzigen Zustand,
in welchem sie alle ihre Anlagen in der Menschheit völlig
entwickeln kann". Eine äusserlich vollkommene Staatsverfassung
also zum Zwecke der Vervollkommnung der innern Verfassung
des Staates.

Und wenn wir nun von diesen in der „Idee zu einer allgemeinen

Geschichte in weltbürgerlicher Absicht" gelegten Funda-

626



tnenten zurückkehren zum Traktat „Zum ewigen Frieden", dann
entdecken wir noch eine weitere Beziehung zwischen der in-
nern und der äussern Staatsverfassung. Wo Kant nun nämlich
Von den Voraussetzungen eines solchen durch einen Völkerbund
zu bewirkenden ewigen Friedens spricht, nennt er an erster
Stelle, im ersten „Definitivartikel" des Vertrages, die Forderung,

dass die bürgerliche Verfassung in jedem Staate republikanisch

sein solle. „Republik" heisst bei ihm so viel wie rechts1-

staatliche, konstitutionelle Monarchie, und in einer solchen
Verfassung, in der das Volk ein entscheidendes Wort mitzureden
hat, erblickt er die beste Garantie für den Frieden. Denn das

Volk, das die Mühsale des Krieges selbst zu tragen haben wird,
wird nicht unbedenklich beschliessen, in den Krieg zu treten,
während ein absoluter Herrscher es sorglos tun wird, da er in
seinem persönlichen Wohlergehen durch den Krieg nicht
beeinträchtigt wird.

So sehen wir, dass einerseits die ruhige Entwicklung einer
richtigen innern Staatsverfassung des äussern Friedens bedarf und
dass andererseits der äussere Frieden wiederum am besten durch
eine bestimmte innere Staatsverfassung gewährleistet erscheint.

All denen nun, die diese Ideen Kants von Völkerbund und
Weltfrieden als unausführbare Hirngespinste und weltfremde
Träumereien bezeichnet haben, ist zu antworten, dass Kant selbst
sich über die Möglichkeiten einer praktischen Verwirklichung
keinen Illusionen hingab. Er selbst hat die Idee des ewigen Friedens

ausdrücklich als „unausführbar" bezeichnet. Sie ist eben
eine Idee, die man niemals rein realisieren, der man sich nur
annähern kann. Hinsichtlich dieser Annäherung aber ist Kant rigoros.

Die Grundsätze nämlich, die auf den ewigen Frieden
abzielen, die sind nicht unausführbar, sie zu befolgen ist möglich
und ist unbedingte sittliche Pflicht, ist Gebot der praktischen
Vernunft. Ja, in der in der „Metaphysik der Sitten" von 1797
enthaltenen Rechtslehre geht Kant so weit zu sagen, es sei
überhaupt nicht die Frage, ob ein dauernder Frieden möglich oder
unmöglich sei, denn wenn die Vernunft in uns spricht: „es soll
kein Krieg sein", dann ist so zu handeln, als ob er möglich
wäre. Der ewige Frieden ist eine kategorisch geforderte
sittliche Aufgabe des Menschengeschlechts.

Diese Tatsache nun, dass Kant selbst die Idee eines ewigen

627



Friedens nur als ein zu erstrebendes, aber niemals erreichbares
letztes Ziel betrachtet, zeigt nun an sich schon, dass ihm andrerseits

offenbar doch der Krieg als eine Tatsache erscheint,
gegen die man zwar kämpfen muss, die man aber niemals definitiv
aus der Menschheitsgeschichte wird verbannen können. Das ist
eigentlich nur das logisch notwendige Korrelat zu seiner Ueber-

zeugung, dass der ewige Frieden eine letztlich unausführbare
Idee bedeutet. Und diese Einstellung zur Erscheinung des Krieges

lässt vermuten, dass Kant doch auch der Krieg irgendwie
tiefer verwurzelt zu sein schien. Und wiederum ist es seine „Idee
zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht", die
uns hier den letzten Aufschluss erteilt.

Es wird gleich zu Anfang dieser Studie gezeigt, wie nicht nur
alle friedliche menschliche Gemeinschaft mit dem Wesen des

Menschen überhaupt zusammenhängt, indem der Mensch ein
geselliges Wesen ist, sondern wie auch aller Kampf zwischen den

Menschen sich auf sein eigentümliches Wesen zurückführen lässt.
Die Menschen vereinigen nämlich in sich zwei verschiedene
Triebe, den Trieb zur Gemeinschaft mit ihresgleichen und den

Trieb zur gegenseitigen Absonderung, zur Vereinzelung, zur
Isolierung. Sie ziehen einander an, sie stossen einander aber auch
ab. Kant hat das auf eine Formel gebracht, die wohl noch zu
wenig gewürdigt worden ist, es ist die Formel der „ungeselligen

Geselligkeit" der Menschen. Diese Formel scheint mir eine
einleuchtende Synthese zu bilden zwischen dem zoon politikon
des Aristoteles oder dem appetitus societatis des Grotius einerseits

und dem homo homini lupus des Hobbes oder dem
Menschen als Raubtier bei Spengler andererseits. Diese Einseitigkeiten

werden bei Kant überwunden und miteinander vereinigt.
Und so ist ihm eben der Kampf der Menschen eine ebenso
notwendige Erscheinung wie ihre friedliche Gemeinschaft. Das gilt
im Innern des Staates, das gilt aber auch im Verhältnis der Staar
ten zueinander. Auch da macht sich neben der Geselligkeit
immer wieder die im menschlichen Wesen selbst ebenso tief
wurzelnde Ungeselligkeit bemerkbar. Und diese Parallele zwischen
dem Innern des Staates und dem Aussenverhältnis geht nun
noch in zweifacher Hinsicht weiter. Einmal ist zu beachten, dass

Kant diesen Trieb zum Kampf nicht etwa als das negativ zu
wertende Element dem positiven Element der Geselligkeit ge-

628



genüberstellt, sondern beides sind ihm wertvolle Kräfte, ja
er sagt, dass gerade der Trieb zur Auseinandersetzung und zum
Widerstreit die Menschen zu kulturellen Höchstleistungen
ansporne. So ist es auch im Verhältnis der Staaten zueinander. Und
daraus erklären sich denn jene vereinzelten Stellen in den Werken

Kants, in denen auch von positiven Wirkungen der Kriege
die Rede ist, sowie der Satz, dass doch auch im Friedenszustande

jederzeit wenigstens die Gefahr einer kriegerischen
Auseinandersetzung bestehen sollte, „damit die Kräfte der Menschheit

nicht einschlafen", wie Kant sich ausdrückt.
Sodann aber ist dieser Trieb zum Kampfe sowohl im Innern

wie im äussern Staatsverhältnis auch deshalb fruchtbar, weil er
wie keine andere Kraft die Menschen nötigt, gerade um der
Disziplinierung dieser Kraft willen in einen geordneten
Zustand zu treten. Gerade die Ungeselligkeit macht ein geordnetes
Staatsleben zur Notwendigkeit, und gerade der immer wieder
entbrennende Krieg zwischen den Staaten führt ihnen die Un-
erlässlichkeit eines Zusammenschlusses je länger desto deutlicher

vor Augen. Damit sind wir bei dem Punkte angelangt, wo
bei Kant die Tatsache des Krieges und die Idee des ewigen Friedens

letztlich sich verbinden. Das ist die Paradoxic des Krieges,

dass er gemäss einem Gebot der praktischen Vernunft nicht
sein soll, da sein Gegenteil postuliert ist, dass er aber umgekehrt
gerade die Menschheit sich dem idealen Zustande nähern lässt,
indem er sie mit seinen auf die Dauer unerträglichen Konsequenzen

schliesslich nötigt, von ihm abzulassen und Frieden zu
schliessen. Die Fürchterlichkeiten des Krieges werden die Staaten

lehren, „was ihnen die Vernunft auch ohne so viel traurige
Erfahrung hätte sagen können, nämlich: aus dem gesetzlosen
Zustande der Wilden hinauszugehen und in einen Völkerbund
zu treten". So hat der Krieg doch auch seine heilsame Wirkung,
aber sie besteht gerade darin, dass er die Menschheit mit naturhafter

Gewalt zwingen wird, von ihm abzulassen und einen ewigen

Frieden zu erstreben.
Wir sehen: Kant weiss die Tatsache des Krieges auf eine

letzte, im Menschen selbst wurzelnde Ursache zurückzuführen.
Aber er erkennt es als ein Gebot der praktischen Vernunft, dass
die Menschheit den Krieg überwinden und einen ewigen Frieden
herbeiführen soll. Das Motiv hiezu liegt in den Notwendigkeiten

629



der innern Staatsverfassung, die ihrerseits dem Recht und
dadurch letztlich der Sittlichkeit zu dienen hat. So ist seine Idee

des ewigen Friedens von Recht und Staat aus zu verstehen.
Unter dem gleichen Aspekte ist nun sogleich auch noch das

zu betrachten, was Friedrich Wilhelm Joseph Schelling zu unserem

Problem beigetragen hat.

Staatsphilosophisch sind bei Schelling namentlich vier seiner

um die Jahrhundertwende entstandenen Werke bedeutsam. Die

ersten beiden, die „Neue Deduktion des Naturrechts" von 1794/5
und das „System des transzendentalen Idealismus" von 1800

gehören noch einer Periode an, in der er im Wesentlichen noch

unter dem Eindruck der Gedankenwelt Kants und Fichtes steht.
In den beiden andern, den „Vorlesungen über die Methode des

akademischen Studiums" von 1803 und den „Würzburger
Vorlesungen über das System der gesamten Philosophie" von 1804

aber macht sich schon in entscheidender Weise der Einfluss
Hegels und vor allem der Romantiker, mit denen Schelling in
Jena in engster Berührung gestanden hatte, geltend. Zu unserem
Thema hat sich Schelling in der ersten dieser beiden Perioden,
im „System des transzendentalen Idealismus" geäussert.

Wenn ich innerlich frei soll handeln können, — und nur Handeln

aus Freiheit kann sittliches Handeln sein —, dann muss
mir auch äussere Freiheit gewährleistet sein. In dieser äussern
Freiheit kann ich durch meine Mitmenschen beeinträchtigt werden.

Diese Beeinträchtigung ist nur zu verhindern, wenn ein
Gesetz errichtet wird, das die Freiheitssphären gegenseitig abgrenzt.
Dieses Gesetz aber ist das Rechtsgesetz. Das ist auch für Schelling

der Ausgangspunkt der Rechts- und Staatslehre. Auffallend
aber ist nun bei ihm, dass er sagt, dass dieses Rechtsgesetz
gewissermassen ein zweites Naturgesetz sein müsse, dass es wirken

müsse wie ein Naturgesetz. Damit soll bei ihm nichts
anderes zum Ausdruck gebracht werden als das Postulat, dass das

Rechtsgesetz ebenso unverbrüchlich und in allen Fällen ebenso
mit eiserner Notwendigkeit gelten solle wie ein Naturgesetz.
Und dieser Gedanke nun, dass das Rechtsgesetz mit gleicher
Präzision und Zuverlässigkeit gelten solle wie ein Naturgesetz,
dieser Gedanke führt bei Schelling in staatsrechtlicher Beziehung

nun folgerichtig auf den Rechtsstaatsgedanken, auf jenen
Gedanken, der ja nichts anderes besagt, als dass auch von Sei-

630



ten des Staates in allen Fällen, für die Recht vorgesehen ist,
dieses Recht auch regelmässig zur Anwendung kommen soll.
Und so ist in staatsphilosophischer Hinsicht das letzte Ziel
Schellings die Errichtung eines vollkommenen Rechtsstaates.

Eine notwendige Bedingung des Rechtsstaates wäre nach
Schelling nun die Trennung der drei Gewalten im Staate. Die
drei Gewalten sollten sich gegenseitig in Schach halten. Nun
zeigt es sich aber, dass man immer wieder genötigt ist, der
Exekutive ein Uebergewicht einzuräumen, das das Gleichgewicht der
Gewalten empfindlich stört und die Rechtsstaatlichkeit gefährdet.

Und zwar muss man das deswegen tun, weil die äussere
Sicherheit des Staates immer wieder von Seiten anderer Staaten
gefährdet erscheint. Man muss gegenüber den andern Staaten

ständig auf der Hut sein, und die Erhaltung der eigenen Sicherheit

erfordert es, dass man der Exekutive die Macht gibt, immer
wieder sofort das Notwendige vorzukehren. Krieg und Kriegsgefahr

also mit andern Worten verunmöglichen das Gleichgewicht
der Gewalten und damit die Errichtung eines vollkommenen
Rechtsstaates.

Der Rechtsstaat aber soll sein; er ist letztlich von der
Sittlichkeit gefordert. So drängt sich die Notwendigkeit auf, dort
reformierend einzusetzen, wo der letzte Grund liegt, der ihn
verunmöglicht, also beim Kriege. Es soll auch nach Schelling
sine „Föderation aller Staaten" geschaffen werden, die es sich
zur Aufgabe setzt, den Krieg aus der Welt zu schaffen, und
es soll ein „allgemeiner Völkerareopag" errichtet werden, der
Streitigkeiten unter den Staaten schlichten wird.

So geht auch bei Schelling der Gedanke des Friedens aus Not-
Wendigkeiten des innern Staatslebens hervor. Wenn es aber bei
Kant die Entwicklung der innern Verfassung ganz allgemein war,
die den Frieden erforderte, so ist es bei Schelling im besondern
der Rechtsstaatsgedanke, von dem aus das Friedenspostulat sich
erhebt. Wie aber schon bei Kant umgekehrt auch der äussere
Frieden wieder eine bestimmte innere Verfassung zur Voraussetzung

hatte, so ist auch nach Schelling Bedingung eines
Völkerbundes, dass in allen beteiligten Staaten überhaupt die
Absicht herrscht, einen Rechtsstaat zu begründen, denn nur dann
wRd bei allen auch das richtige Motiv zur rechtlichen Verbindung

vorhanden sein. So also auch hier die Wechselbeziehung

631



zwischen innerer Verfassung und äusserer völkerrechtlicher

Friedensordnung.
Die Parallele zu Kant geht auch darin noch weiter, dass nun

auch für Schelling es der tiefste Sinn der ganzen Weltgeschichte
ist, die Menschheit auf eine solche Staatengemeinschaft
hinzuführen. Die allmähliche Entwicklung einer Staatenorganisation
ist ihr einziges Objekt und ihr einziges Gesetz, und so mündet

auch hier der völkerrechtliche Gedanke in Geschichtsphilosophie
ein, ein Zusammenhang, den dann Schelling in seinen
„Vorlesungen über das akademische Studium" nochmals aufnimmt,
aber nicht mehr weiter verfolgt.

Wir sind heute in bester Lage, um bestätigen zu können, dass

Kant und Schelling von einer richtigen Feststellung ausgingen,
wenn sie das innere Verfassungsleben mit der Tatsache des

Krieges und der Kriegsgefahr in Verbindung setzten. Was wir
heute auch in einem Lande, das sich selbst nicht im Kriege
befindet, erleben, dass nämlich der Krieg eine ungeheure Konzentration

von Kompetenzen bei den exekutiven Staatsorganen und

bei der ganzen Verwaltung erfordert und dass dadurch die

Rechtsstaatlichkeit empfindlich gefährdet wird, das hatte Schelling

erkannt, und dass das innere Staatsleben überhaupt unter
dem äussern Kriege leidet, das hatte Kant gesehen, und sie

beide haben aus dieser richtigen Erkenntnis weltpolitische
Forderungen abgeleitet, die über tatsächliche Feststellungen dann

naturgemäss weit hinausgehen und nicht mehr wissenschaftlicher
Bewertung unterstehen. (Schluss folgt-)

632


	Krieg und Frieden im Staatsdenken von Kant bis Hegel

