Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 9

Artikel: Die Schule des Aristoteles

Autor: Wehrli, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schule des Aristoteles
Von Fritz Wehrli

Von Sokrates heisst es in der antiken Ueberlieferung, er

habe die Philosophie vom Himmel herabgeholt und in
den Stidten und Hiusern der Menschen angesiedelt. Das Bild
8ibt in vereinfachter Form dem historischen Tatbestand Aus-
druck, dass sich die altesten griechischen Philosophen mit der
Natur, jhrem Wesen und ihrem Ursprung, beschiftigten, wih-
rend die moralische Welt fiir sie von geringerer Bedeutung war.
Die Pflichten des Finzelnen sich selbst und der Gemeinschaft
gegeniiber, urspriinglich das selbstverstindliche Gebot staatlicher
und religioser Ueberlieferung, erhebt Sokrates zum Gegenstand
dialektischer Erorterung und zwar im Sinne der Abkehr gegen
Sophistische Zersetzung.

Der grosse Schiiler des Sokrates ist Platon. Voller Leiden-
?Chaft bemichtigt er sich der Probleme des Aelteren, die sich
thm schliesslich auf die Frage nach dem einen Guten reduzie-
fen, Dieses ist fiir den Einzelmenschen zunichst Befreiung des
Geistigen, Verniinftigen von allem Triebhaften und Unreinen;
Platon spricht von der Reinheit oder Gesundheit der Seele. Das
€rste dieser beiden Bilder, einst drastisch erlebte Wirklichkeit,
gehdrt zum religiosen Erbe einer alten Zeit, die durch magisch-
Symbolische Vorkehrungen die Seele wie den Leib von Be-
fleckungen reinigte. Aus der gleichen frommen Ueberlieferung
Ndhrte Platon den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele, die
Voriibergehend in einen irdischen Korper verbannt nur die eine
Pflicht kennt, sich durch keine Triebe zu beflecken; Platon
formuliert positiv als ihre Erfiillung, sich in einem transzenden-
ten Jenseits dem Anblick gottlicher Vollkommenheit, der Ideen,
hinzugeben,

Die Dialoge, in denen eine solche Diesseitsfeindlichkeit hin-
reissenden Ausdruck findet, gehdren zu den berithmtesten Pla-
tons, es sind vor allem Phaidon, Phaidros und Symposion. An
der Echtheit ihrer Stimmung ist kein Zweifel erlaubt, das letzte
Wort iiber Platons Verhiltnis zur empirischen Welt ist in ihnen
ab'EI‘ nicht gesprochen. Sein Kiinstlertum kann sich dem Dies-
Seits nicht endgiiltig versagen, vielmehr verrit sich schon in den

569



Frithwerken eine freilich problematische und spannungsreiche
Liebe zum Verginglich-lebendigen. Dieses wird geflohen, soweit
es nur irdisch ist, aber ergriffen als mogliche Darstellung des
Gottlich-vollendeten. Darum die piadagogische Inbrunst der
Jugenddialoge, die jede schone Gestalt zum Ausdruck geistiger
Schonheit machen mochte, daher aber auch die staatstheore-
tische Leidenschaft der politischen Werke Politeia und Nomoi,
denn nirgends sollte sich das Vollkommene der Idee reiner und
umfassender gestalten lassen als im Kunstwerk kat’ exochen,
dem idealen Staate.

Dessen Aufbau in der Politeia wird durch einen Mythos be-
schlossen, dessen tiefsinnige Absicht darin liegt, darzustellen,
wie die Gesetze des Staates zugleich die des gestirnten Him-
mels seien; wie mit anderen Worten die moralische Welt in
das Ganze des Kosmos eingebettet liegt und von diesem un-
abanderliche Giiltigkeit und Wiirde empfiangt. Im gleichen
Sinne wird der kosmogonische Mythos des Timaios nach einem
freilich nicht durchgefiihrten Plane von der Erzdhlung einge-
rahmt, wie einst vor Jahrtausenden die athenischen Vorfahren
sich mit dem untergegangenen Volke von Atlantis erfolgreich
im Kampfe gemessen.

Damit ist aber jene sokratische Beschrinkung auf das Mensch-
liche, von der zu Anfang gesprochen wurde, preisgegeben, und
wenn Platon im Timaios gar ein Stufenreich der Schopfung
zeichnet, in welchem das eine Gottliche sich in immer ferneren
Manifestationen offenbart, so ist auch der schroffe Dualismus
zwischen Diesseits und Jenseits iiberbriickt. Alles Vergingliche
erhilt seine Bestimmung als noch so unvollkommene Darstel-
lung eines ewig Giiltigen, und wenn das einzelne empirische
Objekt auch als Individualitit noch kein selbstindiges Interesse
verdient, so ist eine neue Betrachtungsweise doch vorbereitet,
die sich, konsequent durchgefiihrt, ganz auf das Diesseitige be-
schrinken wird.

Ins Leben gerufen hat diese Betrachtungsweise Aristoteles.
Aristoteles kam im Jahre 367/6 als 18-jahriger nach Athen und
hat dort 20 Jahre bis zu Platons Tod in dessen Schule zu-
gebracht. Zeugnis dieser Friihzeit sind die freilich nur triimmer-
haft erhaltenen Dialoge, in denen zu unserer Ueberraschung
aber nicht die ausgeglichene Altersstimmung Platons herrscht,

570



sondern der Dualismus der Jahre von Phaidros oder Phaidon,
die dem Eintritt des Aristoteles in seine Schule vorangegan-
gen. Die Weltflucht ist in diesen Werken des Schiilers eine
vollstindige, und von einem Nachbilden des Géttlichen im Dies-
Seits ist keine Rede mehr. Die Seele findet ihre Rettung aus
der Not des Leiblichen nur in der beseligenden Schau der ewig
Unveranderlichen gottlichen Objekte. Eben diese Kontemplation
als Selbstzweck ist nun aber Platon gegeniiber das Neue und
bereitet jene universale Wissenschaftlichkeit vor, mit welcher
der Name des Aristoteles auf alle Zeit verbunden bleibt. Die
dabei vollzogene Wendung vom metaphysischen oder himmli-
schen zum empirischen Objekt bedeutet freilich eine ungeheure
Wandlung, die viele Jahre beansprucht haben wird, deren ein-
zelne Etappen sich aber unserem Blick entziehen. Wir gewah-
ren nur das Ergebnis und sehen daran, dass der Schiiler den
Weg des Meisters nicht nur wiederholt hat, sondern dass er auf
demselben ein grosses Stiick iiber jenmen hinaus geschritten ist,
auf das Ziel eines Systems der positiven Wissenschaften zu.

So wird schliesslich in der eigenen, Peripatos genannten
Schule, die Aristoteles im Jahre 335/4 im Lykeion erdffnet, eine
Forschungsarbeit grossten Stiles in Angriff genommen, die nicht
mehr von der einstigen Sehnsucht nach dem Jenseitigen lebt,
Sondern ausdriicklich das dem Wechsel unterworfene Diesseits
Zum Gegenstand hat. Dabei ist dieses etwas ganz anderes als
bloss der schwache Abglanz einer nur gedanklich fassbaren
tberirdischen Welt der ewigen Unveriinderlichkeit. Wenn der
alte Platon nur zogernd den Seinscharakter des Stofflich-empiri-
Schen anerkannt hatte, so ist fiir Aristoteles gerade umgekehrt
jenes andere Sein jenseits des sinnlich Erlebbaren zum Problem
geworden, und Bewegung als Hauptmerkmal des neuen For-
Schungsobjektes erhilt fiir platonisches Denken unvorstellbare
Wiirde,

Platonisches Denken bleibt indessen weiter fruchtbar in der
BEhandlung des Formproblems, durch welche Aristoteles sich
grundsitzlich vom demokriteischen Materialismus fernhélt. Er
erklirt die Form zwar nicht wie Platon als fiir sich existentes
Metaphysisches Wesen im Sinne der Ideen, sondern lisst ihre
Vel‘wirklichung an die Materie gebunden sein. Sofern aber jede
Art yon Sein, auch Pflanze, Tier und Mensch, ihr als Entelechie

571



bezeichnetes Wesen zundchst nur als Moglichkeit in sich tragt
und dieses erst verwirklichen muss, um sich selbst zu werden,
insofern steht die Form als Masstab und Ziel allen Werdens
immer noch an oberster Stelle. Im Reiche der Entelechien lebt
gewissermassen Platons Ideenwelt weiter, und in neuem Sinn
ist auch fiir Aristoteles die Form dem Wechsel gegeniiber etwas
Bestindiges; zur Erforschung ihrer tausendféltigen Erscheinun-
gen treibt ihn noch die platonische Ehrfurcht vor dem Schonen.

Das neue Verhiltnis zum Objekt bedingt eine neue Methode;
die Dialektik Platons, welche auf abstraktem Wege vom Allge-
meinen zum Einzelnen gelangt, macht allméhlich, bei Aristoteles
selber freilich durchaus noch nicht vollstindig, der empiri-
schen Forschung am einzelnen Objekt Platz. Die Summe aller
Dinge bezw. Entelechien ergibt das Gesamtsein, das induktiv
zu erfassen letztes Ziel der Forschung ist; zur Philosophie
wirken alle Einzelwissenschaften zusammen. In diese ihrem We-
sen nach nie vollendete Aufgabe teilen sich Lehrer und Schiiler
nach einem Plan, der im kleinen die Organisation der Forschung
im 19. Jahrhundert vorwegnimmt. Die erzielten Leistungen, die
Vervollkommnung der Methoden, aber auch die Verselbstindi-
gung der einzelnen Disziplinen und damit schliesslich das Ver-
fehlen des Gesamtzieles darzustellen wére Aufgabe eines Bu-
ches; ein kurzer Vortrag muss sich mit einem Ueberblick der
Arbeit auf so vielen Gebieten begniigen.

Mittelpunkt ist die Physik, das Wort im umfassenden Sinne
des antiken Sprachgebrauches verstanden. Aristoteles selber
bleibt mit seiner naturwissenschaftlichen Forschung in platoni-
scher Tradition nicht bloss mit der vorhin erlduterten Formen-
lehre. So lassen ihn z. B. allgemeine Voraussetzungen spekulati-
ver Art, die schon Platon bestimmt hatten, an dessen geozentri-
schem Weltbild festhalten, wonach sich um die ruhende Erde in
konzentrischer Weise die Gestirnbahnen legen: deren Bewe-
gung wird nach dieser Lehre nach aussen immer vollkommener
bis zur Fixsternsphire und dem selbst unbewegten gottlichen
Beweger. — Einen rigorosen Empirismus hat in die peripate-
tische Physik dann Straton von Lampsakos eingefiihrt; er bedeu-
tete die Zerstérung des aristotelischen Formgedankens und da-
mit einen Materialismus, der sich von demjenigen Demokrits nur
dadurch unterscheidet, dass nicht alle Qualitit in quantitative

572



oder Formunterschiede umgesetzt wird. Wohl nicht zufillig be-
steht ein Schiilerverhiltnis zwischen Straton und dem &ltesten
Vertreter des heliozentrischen Systems, Herakleides von Pontos,
denn dieses konnte erst nach Zerstérung der platonischen Vor-
aussetzung gefunden werden, dass das Gottliche am fernsten,
das an Seinsrang Niederste an die unbewegliche Erde gebunden
sei. In der Antike und weit iiber sie hinaus hat sich aber der Pla-
tonismus als michtig genug erwiesen, um den Sieg des helio-
zentrischen Weltbildes zu verhindern.

Zu den positivsten Leistungen gelangte die empirische Me-
thode auf dem Gebiete der Tier- und Pflanzenkunde. Seine gros-
sen Materialsammlungen beweisen, dass es hier Aristoteles selbst
ist, der energisch vom objektfremden dialektischen Vorgehen
etwa des platonischen Timaios abriickt; dass sich der liebevollen
Versenkung ins Einzelne die gottlichen Schopfungswunder of-
fenbaren, hat er seinen Schiilern als etwas vollig Neues gegen
Widerstinde beibringen miissen. — Zur selbstindigen Wissen-
schaft hat Theophrast die Botanik entwickelt und dabei eine
Vollendung der Beobachtung erreicht, die noch der moderne
Fachmann bewundert.

An der Medizin hatte schon Platon ein gewisses methodisches
Interesse gefunden; Aristoteles tritt einzelnen Vertretern dieser
Disziplin auch personlich nahe, empfangend und noch mehr
gebend. Die von seiner Schule fiir die gesamte Naturwissenschaft
entwickelten Methoden mussten sich auch in der Medizin be-
wihren, und das Fach erhielt gleichzeitig seinen Platz im phi-
losophischen System des gesamten Wissens. Vom bedeutenden
Arzte Diokles von Karystos ist kiirzlich an Hand von Methode
und sprachlichem Stil nachgewiesen worden, dass er seine Schu-
lung dem Peripatos verdankt; ein anderer, Metrodor, hatte zu
Aristoteles enge verwandtschaftliche Beziehungen, und dessen
Schiiler Erasistratos, der durch seine Vivisektionen bekannt ist,
hatte auch bei Theophrast und Straton studiert.

Als seelisches und geistiges Wesen war der Mensch von Pla-
ton ausschliesslich theologisch verstanden worden; jetzt macht
daneben die physiologische Betrachtungsweise ihre Gesichts-
punkte geltend. In der Schrift von der Seele schildert Aristoteles
die Hierarchie der Lebensfunktionen in der organischen Welt
von der Pflanze bis zum Menschen. Getreu seinem vorhin er-

573



lauterten Grundgedanken versteht er die Seele als Belebtheit,
d. h. Funktion und Entelechie des Korpers, die keine eigene
Substanz hat. Der in der gleichen Schrift bekannte Glaube aber,
dass die Vernunftseele als transzendentes Wesen bei der Geburt
Wohnung im sterblichen Leib nehme, ist eine Verleugnung des
Entelechiebegriffs und nur als platonisches Erbe zu verstehen,
das trotz innerer Unvereinbarkeit in die neue Gedankenwelt her-
iibergenommen worden ist. Auch hier sind aber die Konsequen-
zen dhnlich wie in der Physik von der jiingeren Generation ge-
zogen worden, welche die Faszinierung durch Platon nicht mehr
erlebt hatte. Aristoxenos und Dikaiarch haben die Seele in ihrer
Gesamtheit als Spannungsverhiltnis des Korpers, als Harmonie,
verstanden, die notwendigerweise mit ihrem Substrat untergeht,
also verginglich ist.

Dikaiarch schreckte auch nicht vor einer Folgerung zuriick, die
seine Lehre fiir die Ethik aufdridngte, nimlich dem Verzicht auf
das kontemplative Lebensideal. Aristoteles hatte, von Platon aus-
gehend, die Betidtigung des Geistigen als hochste Lebensform
mit der Unsterblichkeit der Seele begriindet. Fiir empirische For-
schung ist eine solche Argumentierung nicht mehr wohl ange-
messen, immerhin mochte aber zunachst auch auf jene noch ein
verklirender Schimmer vom alten Seelenglauben fallen. Nun gab
Dikaiarch beides zusammen preis, und den Primat erlangten die-
jenigen Seelenkrifte, die sich in der Fithrung des praktischen
Lebens bewihren.

Die Hauptbedeutung des Aristoxenos liegt auf dem Gebiete
der Musikwissenschaft. Das Interesse fiir Musik stammt von Pla-
ton, der unter Aufnahme pythagoreischer Gedanken diese Kunst
wie keine andere in den Dienst padagogischer Bemiithungen ge-
stellt, darum aber auch nur einen kleinen Teil ihres Formen-
reichtums zugelassen hatte. Aristoteles war wie aller Kunst ge-
genitber auch hier weniger unerbittlich, und Aristoxenos voll-
ends hob den moralisch-pddagogischen Gesichtspunkt grossen-
teils im &dsthetischen auf. Sein wissenschaftliches Ziel war eine
alle Teilgebiete umfassende Systematik, wovon uns Harmonik
und Rhythmik einigermassen vollstindig erhalten sind. Der em-
pirisch vorgehende Peripatetiker zeigt sich darin, dass das sinn-
liche Phianomen rein als solches dargestellt und deswegen die
altpythagoreische Lehre abgelehnt wird, nach welcher das We-

574



sen wie aller Dinge so auch des Tones die Zahl bezw. eine
messbare Bewegung sei. Obwohl jene Theorie nicht frei von
spielerischer Spekulation war, bedeutete ihre Preisgabe doch
den Verlust einer fruchtbaren wissenschaftlichen Hypothese, dhn-
lich dem aristotelischen Formgedanken bei Straton. Fiir die Po-
lemik des Aristoxenos liegt der Vergleich mit Goethes Kampf
gegen die Newtonsche Farbenlehre nahe, der in dhnlicher Weise
dem Wunsch entsprang, das sich dem Sinnesorgan darbietende
qualitative Phdnomen nicht auf ein bloss quantitatives zu redu-
zieren.

Platons padagogische Leidenschaft entliess aus ihrem Zentrum
ausser der Musikwissenschaft auch die Beschiftigung mit den
itbrigen Kiinsten sowie die historischen Disziplinen als selbstin-
dige Ficher des Peripatos. Zunichst beantwortet die beriihmte
aristotelische Katharsislehre als Rechtfertigung der von der Dich-
tung ausgelosten Erregungen Platons Bannspruch gegen alle
Dichtung und legitimiert damit auch die wissenschaftliche Be-
schiftigung mit ihr. Unter den Zeugnissen derselben ist am be-
kanntesten die Poetik des Aristoteles, Als Material fiir eine Ge-
schichte von Tragddie und Komé&die dienen die aus den Archi-
ven gewonnenen Urkundensammlungen dramatischer Auffiihrun-
gen, und zu dhnlichen Zwecken werden die Siegerlisten der
olympischen und pythischen Agone und dhnliches mehr gesam-
melt. Wie Platons Gesetze zeigen, hatten diesen selbst schon
seine staatsutopischen Werke zu rechts- und verfassungsge-
schichtlichen Studien gefiihrt; Aristoteles, den das Problem des
[dealstaates ebenfalls beschiftigt, sammelt dafiir systematisch
historisches Material. So wurde in kollektiver Arbeit seiner
Schule die Verfassung von 158 Staaten der griechischen und
nichtgriechischen Welt monographisch dargestellt, wobei Aristo-
teles selber als Muster die auf einem Papyrus wiedergefundene
Schrift {iber Athen verfasste.

Aus einem praktischen Interesse erwuchs die Geschichte der
Philosophie. Wie schon Platon seinen eigenen Standpunkt durch
polemische Abgrenzung hauptsdchlich von den Sophisten be-
stimmt hatte, pflegte Aristoteles seine Probleme durch Diskus-
sion fremder Losungen zu kliren, denn die gesamte Wahrheit
wird nach seiner Ueberzeugung nicht vom Einzelnen, sondern
nur durch Zusammenarbeit aller gewonnen. Theophrast wird

575



dann die Aufgabe iibertragen, alle bisherigen physikalischen und
metaphysischen Systeme darzustellen: das als praktisches Hilfs-
mittel gedachte Werk ist die Grundlage unserer Kenntnis der an-
tiken Philosophiegeschichte. —

Das gleiche Bediirfnis, sich historisch einzuordnen, veranlasst
die Geschichte der Einzeldisziplinen; Eudem schreibt eine solche
der Mathematik, Menon die der Medizin.

Die Summe all dieser Studien stellt eine Kulturgeschichte der
Griechen dar. Als selbstindiges Werk hat diese Dikaiarch ver-
fasst mit seinem berithmten Bios Hellados, dessen Schema spa-
ter der Romer Varro fiir die Kulturgeschichte seines Volkes iiber-
nahm.

In wenigen Generationen ist so aus der einen platonischen
Wurzel ein wahrer Kosmos der Forschung und des Wissens er-
wachsen. Doch wie bei der Bearbeitung aller einzelnen Teil-
gebiete die durch den Stoff gegebenen Gesichtspunkte mass-
gebend wurden, verselbstindigten sich diese und wurde aus der
organischen Einheit ein dusseres Nebeneinander. Wie der pla-
tonische Ausgangspunkt vergessen wurde, haben wir an Beispie-
len gesehen. Nicht nur die Naturwissenschaften, sondern auch
das Studium von Musik und Dichtung, von kulturellem und
staatlichem Leben emanzipierten sich von der einst allbeherr-
schenden Ethik.

Diese selbst verlor die urspriingliche metaphysische Grund-
lage. Thre vollstindige Neuorientierung als eine empirische Diszi-
plin neben vielen anderen ist schon von Aristoteles selbst voll-
zogen worden, dort nidmlich, wo er mit der platonischen Ideen-
lehre bricht. Von Platons Glauben an das eine Letzte in der
Transzendenz, das sich in allem Irdischen darstellt, hat sich Ari-
stoteles wie auf ontologischem so auch auf ethischem Gebiete
losgesagt. Auch fiir dieses gilt ihm der Satz, es gebe so viele
Werte als Seinsarten, zwischen denen keine objektive Rang-
ordnung entscheidet; das Gute liegt fiir jedes Individuum in der
Verwirklichung seiner wesensmissigen Moglichkeiten. Damit ist
die einst von Platon so ungestiim bekimpfte Lehre der Sophi-
sten wieder aufgenommen, welche die Frage nach dem Guten
mit der Aufzihlung beliebig vieler Giiter beantwortet hatten.
Mag bei jenen ein einheitliches Prinzip aus Mangel an philo-

576



sophischer Besinnung fehlen, so verzichtet Aristoteles auf ein
solches bewusst aus neuer Erkenntnis.

Wie in der Naturwissenschaft zwingt ihn diese auch auf ethi-
schem Gebiete auf den Weg der Empirie, und so entlasst die
Ethik als neue Disziplin die Psychologie bzw. eine Typologie
der Geschlechter, Lebensalter, Stinde, Charaktertypen etc. Ein
Denken dieser Richtung ist naturgemiss in Gefahr, alle normati-
ven Gesichtspunkte zu verlieren, indem es das Vorhandene als
solches gutheisst, und dieser Gefahr sind viele Peripatetiker er-
legen. So Theophrast, der in seinen berithmten Charakteres aus
kleinen Einzelziigen mosaikartig menschliche Typen wie den
Geizigen, den Abergliubischen, den Schwitzer zusammensetzt
— Abstraktionen und doch Bilder voller Lebensnidhe, in der
sich die Beobachtungsgabe des grossen Botanikers bewdhrt. Sie
zeugen von einer staunenden Freude an der Buntheit auch der
moralischen Erscheinungswelt, ja von einem ausgesprochenen
Geschmack am Kuriosen, aber nach einem sittlichen Willen
sucht man vergebens. Noch ausschliesslicher Unterhaltungslitera-
tur als diese Schrift ist eine Schilderung der Trunkenheit von
Aristoteles’ drittem Nachfolger in der Schulleitung, Lykon, die
schon ganz vom Geist der Charakterkomddie Menanders be-
stimmt ist. Methodisch interessanter ist das auf einem Papyrus
erhaltene Fragment von Ariston von Keos, das statt beliebig
herausgegriffener Einzelportrits eine bis in die feinsten Spiel-
arten getriebene Unterscheidung von verwandten menschlichen
Typen enthilt; hier ist eine ausgebildete Methode der Klassi-
fizierung vom naturwissenschaftlichen Gebiet auf das mora-
lische iibertragen.

Blosse Beschreibung ist aber nicht die einzige Moglichkeit
dieser Typologie und vor allem nicht ihr urspriinglicher Sinn.
Aristoteles selbst unterstellt sie durchaus dem Gesichtspunkt
des ethischen Wertes bezw. Unwertes; getreu seiner gesamt-
wissenschaftlichen Haltung geht er aber auch hiebei rein empi-
risch vor, indem er die Masstibe dem iiberlieferten sittlichen
Empfinden seiner Zeit entleiht. Als heuristisches Prinzip dient
thm dabei der Begriff der richtigen Mitte zwischen zwei fehler-
haften Extremen, der sich durch seine praktische Brauchbarkeit
empfahl. Dem relativistischen Charakter dieser Ethik gibt der
Begriff des Angemessenen (Prepon) Ausdruck, welcher gesell-

%0 577



schaftlicher Herkunft ist und zur Bestimmung dessen dient, was
sich fiir jeden Einzelnen in jeder besonderen Situation schickt.
Wieder ist es Aristoxenos, der den eingeschlagenen Weg mit
der grossten Konsequenz zu Ende geht und eine Kasuistik der
Pflichten gegeniiber Eltern und Wohltitern, gegeniiber dem Al-
ter und den verschiedenen sozialen Stinden ausbaut. Zu histori-
scher Wirksamkeit ist diese Ethik durch einen Mann gelangt,
der sich zwar nicht als Peripatetiker bezeichnete, aber aristoteli-
sches Denken in manchem treuer bewahrt hat als mancher An-
gehorige der Schule. Es ist Panaitios, der in der Mitte des zwei-
ten Jahrhunderts a. Chr. zum Lehrmeister der rémischen Ari-
stokratie wurde und dessen Werk, von dem die Rede sein soll,
in Ciceros beiden ersten Biichern De officiis bearbeitet ist.
Hier werden die Pluralitit menschlicher Ideale und die nach
Umstdnden und Charakter wechselnden Verpflichtungen geistvoll
am Typenschatz der Sage erortert. Einem Odysseus stand selbst
die Begegnung mit Kalypso und Kirke an, oder sich im eigenen
Hause unerkannt von Knechten und Migden demiitigen zu las-
sen; Aias dagegen musste eine selbst geringfiigige Krinkung
seiner Ehre mit Selbstmord beantworten, wenn er seinem Ge-
setze treu bleiben wollte. Den Grundgedanken dieser Ethik ver-
anschaulicht der Vergleich mit dem Schauspieler, welcher nicht
die an und fiir sich lockendste Rolle wihlt, sondern die welche
fiir ihn passt.

Wir haben es hier mit dem differenzierten Denken einer ho-
hen Kultur zu tun, das schon darin exklusiv aristokratisch ist,
dass es verschmiht, die elementaren religiosen Bediirfnisse des
menschlichen Herzens zu stillen. Es ist von Platons heissem
Drang nach dem Absoluten eben so fern wie von dem damit
wenigstens im Negativen verwandten Bemiihen, sich aus der
Irrsal und den tausend Noten des Daseins in einen sicheren Ha-
fen zu fliichten. Mit diesem Anliegen wandten sich in nach-
aristotelischer Zeit mehr und mehr die Massen der Gebildeten
an die Philosophie, weil sie den gesuchten Trost nicht mehr in
der Religion der Viter fanden. Der Peripatos wenigstens der
geschilderten Richtung hat diesen Trost als einzige Schule ver-
sagt und versagen miissen. Aristoteles selbst redet von der Ge-
faihrdung als einem wesentlichen Merkmal des menschlichen Da-
seins im ruhigen Tone, womit wissenschaftliche Tatsachen regi-

578



striert werden. Dass Krankheit, Vereinsamung, Armut und Tod
das ganze Leben bedrohen, ist fiir ihn eine Selbstverstindlich-
keit. Sein Nachfolger Theophrast beharrt darauf schon mit po-
lemischem Nachdruck, indem er die Anspriiche besonders der
Stoa zuriickweist, ein Bollwerk gegen die Zufille des Lebens
in der philosophischen Weisheit errichtet zu haben. Nach seiner
Ueberzeugung regiert nicht jene das Leben, sondern iiberméich-
tiges Geschick. Moglichkeit oder Unméglichkeit seelischer Au-
tarkie wurde zwischen den Schulen heftig umkampftes Streit-
objekt, wobei der Peripatos der Wahrheitsliebe, welche auch vor
harten Tatsachen nicht zuriickschreckt, die Wirkungsmoglichkeit
in die Breite opferte. Er blieb dabei, dass das Wesen des Le-
bens Gefihrdung sei.

Theophrasts Stellungnahme war freilich auch in der eigenen
Schule nicht mehr die einzig mogliche, denn seit das philoso-
phische Band zwischen den einzelnen Disziplinen sich so ge-
lockert hatte, wie wir es gesehen, liess sich eine Ethik prinzi-
piell auf beliebiger Grundlage aufbauen. Fiir peripatetisch kann
auch in der Entartung noch die Haltung Lykons gelten, unter
dessen langjihriger Leitung die Schule ein elegantes Treiben
mit Gelagen und gesellschaftlichen Veranstaltungen jeder Art
erlebte. In dieser Form bekannte sich Lykon zu den Ausseren
Lebensgiitern, welche seine asketischen Gegner im Grunde nur
aus der Angst verschmihten, ihrer verlustig gehen zu koénnen.
Andere Peripatetiker gingen ins feindliche Lager iiber; so Hie-
ronymos von Rhodos, dessen Formulierung des Lebensziels als
Freiheit von Leiden dem Ausdruck gab, was die epikureische
Lehre eigentlich meinte.

Es muss nun allerdings gesagt werden, dass solche Zielset-
zungen durch eine bisher verschwiegene Tradition innerhalb des
Peripatos legitimiert wurden. Es handelt sich um das platonische
Erbe, welches in ihrer Weise die aristotelischen Frithdialoge be-
Wahrten. Diese waren trotz dem grellen Widerspruch zur spite-
ren Entwicklung der Schule nie in Vergessenheit geraten, sie
Scheinen die Schule vielmehr in gesteigertem Masse nach aussen
Feprasentiert zu haben, wie deren eigentliche Problemstellun-
gen kein Verstindnis mehr fanden. In der Schule selbst wurden
die Dialoge des Griinders ebenfalls weiter gelesen und dienten
als  kiinstlerisches Vorbild fiir eine umfangreiche, mehr auf

579



Breitenwirkung angelegte Literatur erbaulichen oder belehren-
den Inhalts; in dieser Tradition stehen die lateinischen Dialoge
Ciceros.

So bergen die Mauern des Lykeion neben aller Forschungs-
arbeit geistige Richtungen von einer staunenerregenden Vielfil-
tigkeit. Wir werden diese nicht bloss positiv als Reichtum be-
werten, denn ein letzter Riickblick bestiatigt, dass der &dusseren
Fiille mehr und mehr ein ordnender Grundgedanke fehlt. Die
kurze Bliite der Schule ist weniger durch ihr sprodes Verhalten
gegeniiber dem Erlosungsbediirfnis der Zeit verschuldet als
durch ein Erlahmen der eigentlichen philosophischen Kraft. Die
geistigen Energien zogen sich in die verselbstindigten Einzel-
disziplinen zuriick, und hier, in Mathematik, Astronomie, Phy-
sik, Mechanik, in Medizin und Philologie wiren noch manche
Ruhmestaten aufzuzdhlen, die zu den grossten der Antike ge-
horen.

Wir sehen die geschilderte Entwicklung als eine zwangsldu-
fige an und folgern aus ihr nicht, dass Aristoteles einen falschen
Weg eingeschlagen habe, als er Platon verliess. Sein Erbe ist
ja auch nicht untergegangen, vielmehr wurden seine Spitwerke
schon im 1. Jahrhundert a. Chr. neu entdeckt und durch die
Kommentatorenschulen der Kaiserzeit fiir den Neuplatonismus
und das mittelalterliche Denken bewahrt. Ohne Aristoteles ist
die neuzeitliche Wissenschaft unvorstellbar, nicht wegen ein-
zelner Ergebnisse, die widerlegt sein mogen, sondern wegen der
kompromisslosen Wahrhaftigkeit seiner Haltung. Das Schau-
spiel hat sich wiederholt, dass fortschreitende Erkenntnis Gesamt-
anschauungen zerstért, von denen sie ausging, und wir aner-
kennen als Tatsache, dass das Wissen desto schwerer zu einem
geschlossenen Bilde fiihrt, je weitere Gebiete es erschliesst. Es
liegt an der Begrenztheit menschlicher Erkenntniskraft, dass
keine Synthese dauernd verpflichtet, die es verschmidht, Mythos
zu sein, aber besser als ein solcher vermogen die offenen Hori-
zonte durch den Zwang zu unablissiger Anstrengung die Ehr-
furcht vor dem Wunder des Seins wachzuhalten.

580



	Die Schule des Aristoteles

