
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 9

Artikel: Die Schule des Aristoteles

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schule des Aristoteles
Von Fritz Wehrli

\/ on Sokrates heisst es in der antiken Ueberlieferung, er
* habe die Philosophie vom Himmel herabgeholt und in

den Städten und Häusern der Menschen angesiedelt. Das Bild
gibt in vereinfachter Form dem historischen Tatbestand
Ausdruck, dass sich die ältesten griechischen Philosophen mit der
Natur, ihrem Wesen und ihrem Ursprung, beschäftigten, während

die moralische Welt für sie von geringerer Bedeutung war.
Die Pflichten des Einzelnen sich selbst und der Gemeinschaft
gegenüber, ursprünglich das selbstverständliche Gebot staatlicher
und religiöser Ueberlieferung, erhebt Sokrates zum Gegenstand
dialektischer Erörterung und zwar im Sinne der Abkehr gegen
sophistische Zersetzung.

Der grosse Schüler des Sokrates ist Piaton. Voller Leidenschaft

bemächtigt er sich der Probleme des Aelteren, die sich
dim schliesslich auf die Frage nach dem einen Guten reduzieren.

Dieses ist für den Einzelmenschen zunächst Befreiung des
Geistigen, Vernünftigen von allem Triebhaften und Unreinen;
Piaton spricht von der Reinheit oder Gesundheit der Seele. Das
erste dieser beiden Bilder, einst drastisch erlebte Wirklichkeit,
gehört zum religiösen Erbe einer alten Zeit, die durch
magischsymbolische Vorkehrungen die Seele wie den Leib von
Befleckungen reinigte. Aus der gleichen frommen Ueberlieferung
nährte Piaton den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele, die
Vorübergehend in einen irdischen Körper verbannt nur die eine
Pflicht kennt, sich durch keine Triebe zu beflecken; Piaton
formuliert positiv als ihre Erfüllung, sich in einem transzendenten

Jenseits dem Anblick göttlicher Vollkommenheit, der Ideen,
hinzugeben.

Die Dialoge, in denen eine solche Diesseitsfeindlichkeit hin-
reissenden Ausdruck findet, gehören zu den berühmtesten Pla-
f°ns, es sind vor allem Phaidon, Phaidros und Symposion. An
der Echtheit ihrer Stimmung ist kein Zweifel erlaubt, das letzte
Wort über Piatons Verhältnis zur empirischen Welt ist in ihnen
aber nicht gesprochen. Sein Künstlertum kann sich dem Dieses

nicht endgültig versagen, vielmehr verrät sich schon in den

569



Frühwerken eine freilich problematische und spannungsreiche
Liebe zum Vergänglich-lebendigen. Dieses wird geflohen, soweit
es nur irdisch ist, aber ergriffen als mögliche Darstellung des

Göttlich-vollendeten. Darum die pädagogische Inbrunst der

Jugenddialoge, die jede schöne Gestalt zum Ausdruck geistiger
Schönheit machen möchte, daher aber auch die staatstheoretische

Leidenschaft der politischen Werke Politeia und Nomoi,
denn nirgends sollte sich das Vollkommene der Idee reiner und
umfassender gestalten lassen als im Kunstwerk kat' exochen,
dem idealen Staate.

Dessen Aufbau in der Politeia wird durch einen Mythos
beschlossen, dessen tiefsinnige Absicht darin liegt, darzustellen,
wie die Gesetze des Staates zugleich die des gestirnten Himmels

seien; wie mit anderen Worten die moralische Welt in
das Ganze des Kosmos eingebettet liegt und von diesem
unabänderliche Gültigkeit und Würde empfängt. Im gleichen
Sinne wird der kosmogonische Mythos des Timaios nach einem
freilich nicht durchgeführten Plane von der Erzählung
eingerahmt, wie einst vor Jahrtausenden die athenischen Vorfahren
sich mit dem untergegangenen Volke von Atlantis erfolgreich
im Kampfe gemessen.

Damit ist aber jene sokratiscihe Beschränkung auf das Menschliche,

von der zu Anfang gesprochen wurde, preisgegeben, und

wenn Piaton im Timaios gar ein Stufenreioh der Schöpfung
zeichnet, in welchem das eine Göttliche sich in immer ferneren
Manifestationen offenbart, so ist auch der schroffe Dualismus
zwischen Diesseits und Jenseits überbrückt. Alles Vergängliche
erhält seine Bestimmung als noch so unvollkommene Darstellung

eines ewig Gültigen, und wenn das einzelne empirische
Objekt auch als Individualität noch kein selbständiges Interesse
verdient, so ist eine neue Betrachtungsweise doch vorbereitet,
die sich, konsequent durchgeführt, ganz auf das Diesseitige
beschränken wird.

Ins Leben gerufen hat diese Betrachtungsweise Aristoteles.
Aristoteles kam im Jahre 367/6 als 18-jähriger nach Athen und
hat dort 20 Jahre bis zu Piatons Tod in dessen Schule
zugebracht. Zeugnis dieser Frühzeit sind die freilich nur trümmerhaft

erhaltenen Dialoge, in denen zu unserer Ueberraschung
aber nicht die ausgeglichene Altersstimmung Piatons herrscht,

570



sondern der Dualismus der Jahre von Phaidros oder Phaidon,
die dem Eintritt des Aristoteles in seine Schule vorangegangen.

Die Weltflucht ist in diesen Werken des Schülers eine
vollständige, und von einem Nachbilden des Göttlichen im Diesseits

ist keine Rede mehr. Die Seele findet ihre Rettung aus
der Not des Leiblichen nur in der beseligenden Schau der ewig
unveränderlichen göttlichen Objekte. Eben diese Kontemplation
als Selbstzweck ist nun aber Piaton gegenüber das Neue und
bereitet jene universale Wissenschaftlichkeit vor, mit welcher
der Name des Aristoteles auf alle Zeit verbunden bleibt. Die
dabei vollzogene Wendung vom metaphysischen oder himmlischen

zum empirischen Objekt bedeutet freilich eine ungeheure
Wandlung, die viele Jahre beansprucht haben wird, deren
einzelne Etappen sich aber unserem Blick entziehen. Wir gewahren

nur das Ergebnis und sehen daran, dass der Schüler den
Weg des Meisters nicht nur wiederholt hat, sondern dass er auf
demselben ein grosses Stück über jenen hinaus geschritten ist,
auf das Ziel eines Systems der positiven Wissenschaften zu.

So wird schliesslich in der eigenen, Peripatos genannten
Schule, die Aristoteles im Jahre 335/4 im Lykeion eröffnet, eine
Forschungsarbeit grössten Stiles in Angriff genommen, die nicht
mehr von der einstigen Sehnsucht nach dem Jenseitigen lebt,
sondern ausdrücklich das dem Wechsel unterworfene Diesseits
zum Gegenstand hat. Dabei ist dieses etwas ganz anderes als
bloss der schwache Abglanz einer nur gedanklich fassbaren
überirdischen Welt der ewigen Unveränderlichkeit. Wenn der
alte Piaton nur zögernd den Seinscharakter des Stofflich-empirischen

anerkannt hatte, so ist für Aristoteles gerade umgekehrt
jenes andere Sein jenseits des sinnlich Erlebbaren zum Problem
geworden, und Bewegung als Hauptmerkmal des neuen
Forschungsobjektes erhält für platonisches Denken unvorstellbare
Würde.

Platonisches Denken bleibt indessen weiter fruchtbar in der
Behandlung des Formproblems, durch welche Aristoteles sich
grundsätzlich vom demokriteischen Materialismus fernhält. Er
erklärt die Form zwar nicht wie Piaton als für sich existentes
metaphysisches Wesen im Sinne der Ideen, sondern lässt ihre
Verwirklichung an die Materie gebunden sein. Sofern aber jede
Art von Sein, auch Pflanze, Tier und Mensch, ihr als Entelechie

571



bezeichnetes Wesen zunächst nur als Möglichkeit in sich trägt
und dieses erst verwirklichen muss, um sich selbst zu werden,
insofern steht die Form als Masstab und Ziel allen Werdens
immer noch an oberster Stelle. Im Reiche der Entelechien lebt

gewissermassen Piatons Ideenwelt weiter, und in neuem Sinn

ist auch für Aristoteles die Form dem Wechsel gegenüber etwas

Beständiges; zur Erforschung ihrer tausendfältigen Erscheinungen

treibt ihn noch die platonische Ehrfurcht vor dem Schönen.
Das neue Verhältnis zum Objekt bedingt eine neue Methode;

die Dialektik Piatons, welche auf abstraktem Wege vom
Allgemeinen zum Einzelnen gelangt, macht allmählich, bei Aristoteles
selber freilich durchaus noch nicht vollständig, der empirischen

Forschung am einzelnen Objekt Platz. Die Summe aller
Dinge bezw. Entelechien ergibt das Gesamtsein, das induktiv
zu erfassen letztes Ziel der Forschung ist; zur Philosophie
wirken alle Einzelwissenschaften zusammen. In diese ihrem Wesen

nach nie vollendete Aufgabe teilen sich Lehrer und Schüler
nach einem Plan, der im kleinen die Organisation der Forschung
im 19. Jahrhundert vorwegnimmt. Die erzielten Leistungen, die

Vervollkommnung der Methoden, aber auch die Verselbständigung

der einzelnen Disziplinen und damit schliesslich das
Verfehlen des Gesamtzieles darzustellen wäre Aufgabe eines
Buches; ein kurzer Vortrag muss sich mit einem Ueberblick der
Arbeit auf so vielen Gebieten begnügen.

Mittelpunkt ist die Physik, das Wort im umfassenden Sinne
des antiken Sprachgebrauches verstanden. Aristoteles selber
bleibt mit seiner naturwissenschaftlichen Forschung in platonischer

Tradition nicht bloss mit der vorhin erläuterten Formenlehre.

So lassen ihn z. B. allgemeine Voraussetzungen spekulativer

Art, die schon Piaton bestimmt hatten, an dessen geozentrischem

Weltbild festhalten, wonach sich um die ruhende Erde in
konzentrischer Weise die Gestirnbahnen legen: deren Bewegung

wird nach dieser Lehre nach aussen immer vollkommener
bis zur Fixsternsphäre und dem selbst unbewegten göttlichen
Beweger. — Einen rigorosen Empirismus hat in die peripate-
tische Physik dann Straton von Lampsakos eingeführt; er bedeutete

die Zerstörung des aristotelischen Formgedankens und
damit einen Materialismus, der sich von demjenigen Demokrits nur
dadurch unterscheidet, dass nicht alle Qualität in quantitative

572



oder Formunterschiede unigesetzt wird. Wohl nicht zufällig
besteht ein Schülerverhältnis zwischen Straton und dem ältesten
Vertreter des heliozentrischen Systems, Herakleides von Pontos,
denn dieses konnte erst nach Zerstörung der platonischen
Voraussetzung gefunden werden, dass das Göttliche am fernsten,
das an Seinsrang Niederste an die unbewegliche Erde gebunden
sei. In der Antike und weit über sie hinaus hat sich aber der Pla-
tonismus als mächtig genug erwiesen, um den Sieg des
heliozentrischen Weltbildes zu verhindern.

Zu den positivsten Leistungen gelangte die empirische
Methode auf dem Gebiete der Tier- und Pflanzenkunde. Seine grossen

Materialsammlungen beweisen, dass es hier Aristoteles selbst

ist, der energisch vom objektfremden dialektischen Vorgehen
etwa des platonischen Timaios abrückt; dass sich der liebevollen
Versenkung ins Einzelne die göttlichen Schöpfungswunder
offenbaren, hat er seinen Schülern als etwas völlig Neues gegen
Widerstände beibringen müssen. —• Zur selbständigen Wissenschaft

hat Theophrast die Botanik entwickelt und dabei eine

Vollendung der Beobachtung erreicht, die noch der moderne
Fachmann bewundert.

An der Medizin hatte schon Piaton ein gewisses methodisches
Interesse gefunden; Aristoteles tritt einzelnen Vertretern dieser
Disziplin auch persönlich nahe, empfangend und noch mehr
gebend. Die von seiner Schule für die gesamte Naturwissenschaft
entwickelten Methoden mussten sich auch in der Medizin
bewähren, und das Fach erhielt gleichzeitig seinen Platz im
philosophischen System des gesamten Wissens. Vom bedeutenden
Arzte Diokles von Karystos ist kürzlich an Hand von Methode
und sprachlichem Stil nachgewiesen worden, dass er seine Schulung

dem Peripatos verdankt; ein anderer, Metrodor, hatte zu
Aristoteles enge verwandtschaftliche Beziehungen, und dessen
Schüler Erasistratos, der durch seine Vivisektionen bekannt ist,
hatte auch bei Theophrast und Straton studiert.

Als seelisches und geistiges Wesen war der Mensch von Piaton

ausschliesslich theologisch verstanden worden; jetzt macht
daneben die physiologische Betrachtungsweise ihre Gesichtspunkte

geltend. In der Schrift von der Seele schildert Aristoteles
die Hierarchie der Lebensfunktionen in der organischen Welt
von der Pflanze bis zum Menschen. Getreu seinem vorhin er-

573



läuterten Grundgedanken versteht er die Seele als Belebtheit,
d. h. Funktion und Entelechie des Körpers, die keine eigene
Substanz hat. Der in der gleichen Schrift bekannte Glaube aber,
dass die Vernunftseele als transzendentes Wesen bei der Geburt
Wohnung im sterblichen Leib nehme, ist eine Verleugnung des

Entelechiebegriffs und nur als platonisches Erbe zu verstehen,
das trotz innerer Unvereinbarkeit in die neue Gedankenwelt
herübergenommen worden ist. Auch hier sind aber die Konsequenzen

ähnlich wie in der Physik von der jüngeren Generation
gezogen worden, welche die Faszinierung durch Piaton nicht mehr
erlebt hatte. Aristoxenos und Dikaiarch haben die Seele in ihrer
Gesamtheit als Span-nungsverhältnis des Körpers, als Harmonie,
verstanden, die notwendigerweise mit ihrem Substrat untergeht,
also vergänglich ist.

Dikaiarch schreckte auch nicht vor einer Folgerung zurück, die
seine Lehre für die Ethik aufdrängte, nämlich dem Verzicht auf
das kontemplative Lebensideal. Aristoteles hatte, von Piaton
ausgehend, die Betätigung des Geistigen als höchste Lebensform
mit der Unsterblichkeit der Seele begründet. Für empirische
Forschung ist eine solche Argumentierung nicht mehr wohl
angemessen, immerhin mochte aber zunächst auch auf jene noch ein
verklärender Schimmer vom alten Seelenglauben fallen. Nun gab
Dikaiarch beides zusammen preis, und den Primat erlangten
diejenigen Seelenkräfte, die sich in der Führung des praktischen
Lebens bewähren.

Die Hauptbedeutung des Aristoxenos liegt auf dem Gebiete
der Musikwissenschaft. Das Interesse für Musik stammt von Piaton,

der unter Aufnahme pythagoreischer Gedanken diese Kunst
wie keine andere in den Dienst pädagogischer Bemühungen
gestellt, darum aber auch nur einen kleinen Teil ihres
Formenreichtums zugelassen hatte. Aristoteles war wie aller Kunst
gegenüber auch hier weniger unerbittlich, und Aristoxenos
vollends hob den moralisch-pädagogischen Gesichtspunkt grossen-
teils im ästhetischen auf. Sein wissenschaftliches Ziel war eine
alle Teilgebiete umfassende Systematik, wovon uns Harmonik
und Rhythmik einigermassen vollständig erhalten sind. Der
empirisch vorgehende Peripatetiker zeigt sich darin, dass das sinnliche

Phänomen rein als solches dargestellt und deswegen die

altpythagoreische Lehre abgelehnt wird, nach welcher das We-

574



sen wie aller Dinge so auch des Tones die Zahl bezw. eine
messbare Bewegung sei. Obwohl jene Theorie nicht frei von
spielerischer Spekulation war, bedeutete ihre Preisgabe doch
den Verlust einer fruchtbaren wissenschaftlichen Hypothese, ähnlich

dem aristotelischen Formgedanken bei Straton. Für die
Polemik des Aristoxenos liegt der Vergleich mit Goethes Kampf
gegen die Newtonsche Farbenlehre nahe, der in ähnlicher Weise
dem Wunsch entsprang, das sich dem Sinnesorgan darbietende

qualitative Phänomen nicht auf ein bloss quantitatives zu
reduzieren.

Piatons pädagogische Leidenschaft entliess aus ihrem Zentrum
ausser der Musikwissenschaft auch die Beschäftigung mit den

übrigen Künsten sowie die historischen Disziplinen als selbständige

Fächer des Peripatos. Zunächst beantwortet die berühmte
aristotelische Katharsislehre als Rechtfertigung der von der Dichtung

ausgelösten Erregungen Piatons Bannspruch gegen alle
Dichtung und legitimiert damit auch die wissenschaftliche
Beschäftigung mit ihr. Unter den Zeugnissen derselben ist am
bekanntesten die Poetik des Aristoteles. Als Material für eine
Geschichte von Tragödie und Komödie dienen die aus den Archiven

gewonnenen Urkundensammlungen dramatischer Aufführungen,

und zu ähnlichen Zwecken werden die Siegerlisten der
olympischen und pythischen Agone und ähnliches mehr gesammelt.

Wie Piatons Gesetze zeigen, hatten diesen selbst schon
seine staatsutopischen Werke zu rechts- und verfassungsgeschichtlichen

Studien geführt; Aristoteles, den das Problem des
Idealstaates ebenfalls beschäftigt, sammelt dafür systematisch
historisches Material. So wurde in kollektiver Arbeit seiner
Schule die Verfassung von 158 Staaten der griechischen und

nichtgriechischen Welt monographisch dargestellt, wobei Aristoteles

selber als Muster die auf einem Papyrus wiedergefundene
Schrift über Athen verfasste.

Aus einem praktischen Interesse erwuchs die Geschichte der
Philosophie. Wie schon Piaton seinen eigenen Standpunkt durch
Polemische Abgrenzung hauptsächlich von den Sophisten
bestimmt hatte, pflegte Aristoteles seine Probleme durch Diskussion

fremder Lösungen zu klären, denn die gesamte Wahrheit
wird nach seiner Ueberzeugung nicht vom Einzelnen, sondern
nur durch Zusammenarbeit aller gewonnen. Theophrast wird

575



dann die Aufgabe übertragen, alle bisherigen physikalischen und

metaphysischen Systeme darzustellen: das als praktisches
Hilfsmittel gedachte Werk ist die Grundlage unserer Kenntnis der
antiken Philosophiegeschichte. —

Das gleiche Bedürfnis, sich historisch einzuordnen, veranlasst
die Geschichte der Einzeldisziplinen; Eudem schreibt eine solche
der Mathematik, Menon die der Medizin.

Die Summe all dieser Studien stellt eine Kulturgeschichte der
Griechen dar. Als selbständiges Werk hat diese Dikaiarch ver-
fasst mit seinem berühmten Bios Hellados, dessen Schema später

der Römer Varro für die Kulturgeschichte seines Volkes
übernahm.

In wenigen Generationen ist so aus der einen platonischen
Wurzel ein wahrer Kosmos der Forschung und des Wissens
erwachsen. Doch wie bei der Bearbeitung aller einzelnen
Teilgebiete die durch den Stoff gegebenen Gesichtspunkte
massgebend wurden, verselbständigten sich diese und wurde aus der
organischen Einheit ein äusseres Nebeneinander. Wie der
platonische Ausgangspunkt vergessen wurde, haben wir an Beispielen

gesehen. Nicht nur die Naturwissenschaften, sondern auch
das Studium von Musik und Dichtung, von kulturellem und
staatlichem Leben emanzipierten sich von der einst allbeherrschenden

Ethik.

Diese selbst verlor die ursprüngliche metaphysische Grundlage.

Ihre vollständige Neuorientierung als eine empirische Disziplin

neben vielen anderen ist schon von Aristoteles selbst
vollzogen worden, dort nämlich, wo er mit der platonischen Ideenlehre

bricht. Von Piatons Glauben an das eine Letzte in der
Transzendenz, das sich in allem Irdischen darstellt, hat sich
Aristoteles wie auf ontologischem so auch auf ethischem Gebiete
losgesagt. Auch für dieses gilt ihm der Satz, es gebe so viele
Werte als Seinsarten, zwischen denen keine objektive
Rangordnung entscheidet; das Gute liegt für jedes Individuum in der

Verwirklichung seiner wesensmässigen Möglichkeiten. Damit ist
die einst von Piaton so ungestüm bekämpfte Lehre der Sophisten

wieder aufgenommen, welche die Frage nach dem Guten
mit der Aufzählung beliebig vieler Güter beantwortet hatten.
Mag bei jenen ein einheitliches Prinzip aus Mangel an philo-

576



sophischer Besinnung fehlen, so verzichtet Aristoteles auf ein
solches bewusst aus neuer Erkenntnis.

Wie in der Naturwissenschaft zwingt ihn diese auch auf
ethischem Gebiete auf den Weg der Empirie, und so entlässt die
Ethik als neue Disziplin die Psychologie bzw. eine Typologie
der Geschlechter, Lebensalter, Stände, Charaktertypen etc. Ein
Denken dieser Richtung ist naturgemäss in Gefahr, alle normativen

Gesichtspunkte zu verlieren, indem es das Vorhandene als
solches gutheisst, und dieser Gefahr sind viele Peripatetiker
erlegen. So Theophrast, der in seinen berühmten Gharakteres aus
kleinen Einzelzügen mosaikartig menschliche Typen wie den

Geizigen, den Abergläubischen, den Schwätzer zusammensetzt
— Abstraktionen und doch Bilder voller Lebensnähe, in der
sich die Beobachtungsgabe des grossen Botanikers bewährt. Sie

zeugen von einer staunenden Freude an der Buntheit auch der
moralischen Erscheinungswelt, ja von einem ausgesprochenen
Geschmack am Kuriosen, aber nach einem sittlichen Willen
sucht man vergebens. Noch ausschliesslicher Unterhaltungsliteratur

als diese Schrift ist eine Schilderung der Trunkenheit von
Aristoteles' drittem Nachfolger in der Schulleitung, Lykon, die
schon ganz vom Geist der Charakterkomödie Menanders
bestimmt ist. Methodisch interessanter ist das auf einem Papyrus
erhaltene Fragment von Ariston von Keos, das statt beliebig
herausgegriffener Einzelporträts eine bis in die feinsten Spielarten

getriebene Unterscheidung von verwandten menschlichen
Typen enthält; hier ist eine ausgebildete Methode der
Klassifizierung Vom naturwissenschaftlichen Gebiet auf das moralische

übertragen.
Blosse Beschreibung ist aber nicht die einzige Möglichkeit

dieser Typologie und vor allem nicht ihr ursprünglicher Sinn.
Aristoteles selbst unterstellt sie durchaus dem Gesichtspunkt
des ethischen Wertes bezw. Unwertes; getreu seiner
gesamtwissenschaftlichen Haltung geht er aber auch hiebei rein empirisch

vor, indem er die Masstäbe dem überlieferten sittlichen
Empfinden seiner Zeit entleiht. Als heuristisches Prinzip dient
'hm dabei der Begriff der richtigen Mitte zwischen zwei fehlerhaften

Extremen, der sich durch seine praktische Brauchbarkeit
empfahl. Dem relativistischen Charakter dieser Ethik gibt der
Begriff des Angemessenen (Prepon) Ausdruck, welcher gesell-

40 577



schaftlicher Herkunft ist und zur Bestimmung dessen dient, was
sich für jeden Einzelnen in jeder besonderen Situation schickt.
Wieder ist es Aristoxenos, der den eingeschlagenen Weg mit
der grössten Konsequenz zu Ende geht und eine Kasuistik der
Pflichten gegenüber Eltern und Wohltätern, gegenüber dem Alter

und den verschiedenen sozialen Ständen ausbaut. Zu historischer

Wirksamkeit ist diese Ethik durch einen Mann gelangt,
der sich zwar nicht als Peripatetiker bezeichnete, aber aristotelisches

Denken in manchem treuer bewahrt hat als mancher
Angehörige der Schule. Es ist Panaitios, der in der Mitte des zweiten

Jahrhunderts a. Chr. zum Lehrmeister der römischen
Aristokratie wurde und dessen Werk, von dem die Rede sein soll,
in Ciceros beiden ersten Büchern De officiis bearbeitet ist.
Hier werden die Pluralität menschlicher Ideale und die nach
Umständen und Charakter wechselnden Verpflichtungen geistvoll
am Typenschatz der Sage erörtert. Einem Odysseus stand selbst
die Begegnung mit Kalypso und Kirke an, oder sich im eigenen
Hause unerkannt von Knechten und Mägden demütigen zu

lassen; Aias dagegen musste eine selbst geringfügige Kränkung
seiner Ehre mit Selbstmord beantworten, wenn er seinem
Gesetze treu bleiben wollte. Den Grundgedanken dieser Ethik
veranschaulicht der Vergleich mit dem Schauspieler, welcher nicht
die an und für sich lockendste Rolle wählt, sondern die welche
für ihn passt.

Wir haben es hier mit dem differenzierten Denken einer
hohen Kultur zu tun, das schon darin exklusiv aristokratisch ist,
dass es verschmäht, die elementaren religiösen Bedürfnisse des
menschlichen Herzens zu stillen. Es ist von Piatons heissem

Drang nach dem Absoluten eben so fern wie von dem damit
wenigstens im Negativen verwandten Bemühen, sich aus der
Irrsal und den tausend Nöten des Daseins in einen sicheren Hafen

zu flüchten. Mit diesem Anliegen wandten sich in
nacharistotelischer Zeit mehr und mehr die Massen der Gebildeten
an die Philosophie, weil sie den gesuchten Trost nicht mehr in
der Religion der Väter fanden. Der Peripatos wenigstens der
geschilderten Richtung hat diesen Trost als einzige Schule
versagt und versagen müssen. Aristoteles selbst redet von der
Gefährdung als einem wesentlichen Merkmal des menschlichen
Daseins im ruhigen Tone, womit wissenschaftliche Tatsachen regi-

578



striert werden. Dass Krankheit, Vereinsamung, Armut und Tod
das ganze Leben bedrohen, ist für ihn eine Selbstverständlichkeit.

Sein Nachfolger Theophrast beharrt darauf schon mit
polemischem Nachdruck, indem er die Ansprüche besonders der
Stoa zurückweist, ein Bollwerk gegen die Zufälle des Lebens
in der philosophischen Weisheit errichtet zu haben. Nach seiner
Ueberzeugung regiert nicht jene das Leben, sondern übermächtiges

Geschick. Möglichkeit oder Unmöglichkeit seelischer
Autarkie wurde zwischen den Schulen heftig umkämpftes
Streitobjekt, wobei der Peripatos der Wahrheitsliebe, welche auch vor
harten Tatsachen nicht zurückschreckt, die Wirkungsmöglichkeit
in die Breite opferte. Er blieb dabei, dass das Wesen des
Lebens Gefährdung sei.

Theophrasts Stellungnahme war freilich auch in der eigenen
Schule nicht mehr die einzig mögliche, denn seit das philosophische

Band zwischen den einzelnen Disziplinen sich so
gelockert hatte, wie wir es gesehen, liess sich eine Ethik prinzipiell

auf beliebiger Grundlage aufbauen. Für peripatetisch kann
auch in der Entartung noch die Haltung Lykons gelten, unter
dessen langjähriger Leitung die Schule ein elegantes Treiben
mit Gelagen und gesellschaftlichen Veranstaltungen jeder Art
erlebte. In dieser Form bekannte sich Lykon zu den äusseren
Lebensgütern, welche seine asketischen Gegner im Grunde nur
aus der Angst verschmähten, ihrer verlustig gehen zu können.
Andere Peripatetiker gingen ins feindliche Lager über; so Hie-
ronymos von Rhodos, dessen Formulierung des Lebensziels als
Freiheit von Leiden dem Ausdruck gab, was die epikureische
Lehre eigentlich meinte.

Es muss nun allerdings gesagt werden, dass solche Zielsetzungen

durch eine bisher verschwiegene Tradition innerhalb des

Peripatos legitimiert wurden. Es handelt sich um das platonische
Erbe, welches in ihrer Weise die aristotelischen Frühdialoge
bewahrten. Diese waren trotz dem grellen Widerspruch zur späteren

Entwicklung der Schule nie in Vergessenheit geraten, sie
scheinen die Schule vielmehr in gesteigertem Masse nach aussen
repräsentiert zu haben, wie deren eigentliche Problemstellungen

kein Verständnis mehr fanden. In der Schule selbst wurden
die Dialoge des Gründers ebenfalls weiter gelesen und dienten
als künstlerisches Vorbild für eine umfangreiche, mehr auf

579



Breitenwirkung angelegte Literatur erbaulichen oder belehrenden

Inhalts; in dieser Tradition stehen die lateinischen Dialoge
Ciceros.

So bergen die Mauern des Lykeion neben aller Forschungsarbeit

geistige Richtungen von einer staunenerregenden Vielfältigkeit.

Wir werden diese nicht bloss positiv als Reichtum
bewerten, denn ein letzter Rückblick bestätigt, dass der äusseren
Fülle mehr und mehr ein ordnender Grundgedanke fehlt. Die
kurze Blüte der Schule ist weniger durch ihr sprödes Verhalten
gegenüber dem Erlösungsbedürfnis der Zeit verschuldet als

durch ein Erlahmen der eigentlichen philosophischen Kraft. Die

geistigen Energien zogen sich in die verselbständigten
Einzeldisziplinen zurück, und hier, in Mathematik, Astronomie, Physik,

Mechanik, in Medizin und Philologie wären noch manche
Ruhmestaten aufzuzählen, die zu den grössten der Antike
gehören.

Wir sehen die geschilderte Entwicklung als eine zwangsläufige

an und folgern aus ihr nicht, dass Aristoteles einen falschen
Weg eingeschlagen habe, als er Piaton verliess. Sein Erbe ist
ja auch nicht untergegangen, vielmehr wurden seine Spätwerke
schon im 1. Jahrhundert a. Chr. neu entdeckt und durch die
Kommentatorenschulen der Kaiserzeit für den Neuplatonismus
und das mittelalterliche Denken bewahrt. Ohne Aristoteles ist
die neuzeitliche Wissenschaft unvorstellbar, nicht wegen
einzelner Ergebnisse, die widerlegt sein mögen, sondern wegen der
kompromisslosen Wahrhaftigkeit seiner Haltung. Das Schauspiel

hat sich wiederholt, dass fortschreitende Erkenntnis
Gesamtanschauungen zerstört, von denen sie ausging, und wir
anerkennen als Tatsache, dass das Wissen desto schwerer zu einem

geschlossenen Bilde führt, je weitere Gebiete es erschliesst. Es

liegt an der Begrenztheit menschlicher Erkenntniskraft, dass
keine Synthese dauernd verpflichtet, die es verschmäht, Mythos
zu sein, aber besser als ein solcher vermögen die offenen Horizonte

durch den Zwang zu unablässiger Anstrengung die
Ehrfurcht vor dem Wunder des Seins wachzuhalten.

580


	Die Schule des Aristoteles

