
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 8

Artikel: Die letzten Lebensjahre des heiligen Gallus

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die letzten Lebensjahre
des heiligen Gallus

Von Fritz Blanke

-bereits achtzehn Jahre hatte der heilige Gallus dem Klein-
kloster an der Steinach vorgestanden, da wurde er eines

Tages — im Jahre 630 — durch sechs irische Mönche, die aus

dem burgundischen Kloster Luxeuil bei ihm eintrafen, überrascht.
Ueber den Zweck und die Wirkung dieses Besuches schreibt
Wetti in seiner Lebensgeschichte des Gallus (Kap. 32) das

Folgende: „Hierauf nun begab es sich, dass der Mann Gottes

Eustasius, welcher einst dem ehrwürdigen Columbanus in der

Lenkung des Klosters von Luxeuil nachgefolgt war, dieses
kummervolle (irdische) Exil verliess. Aber die Genossenschaft der

Brüder, eingedenk des früheren Zusammenlebens, betrieb die
Uebernahme der Leitung durch den Erwählten Gottes Gallus
und schickte nach übereinstimmender Beratung sechs Brüder
aus seinen irischen Begleitern zu ihm mit einem Briefe, der ihm
die Wahl verkündigen sollte. Unter Führung der göttlichen Güte
erreichten sie die Zelle und zeigten ihm, nachdem er sie
leutselig aufgenommen hatte, das Schreiben. Da er aber den Zweck
ihrer Sendung in demselben erkannte, begab er sich nach seiner
Gewohnheit in die Heimlichkeit seiner Klause. ,Ich', sprach er,
,habe Freundschaft und Heimat um Christi willen verlassen.
Und nun soll ich wieder nach irdischen Reichtümern greifen?
Ich hatte beschlossen, nachdem ich meinen Brüdern fremd
geworden und unbekannt meiner Mutter Kindern (Ps. 69,9), ein
Prophetensohn (2. Kön. 2,3) zu werden und jetzt soll ich wie
der Sämann im Evangelium werden, der rückwärts schauend
nicht für das Reich Gottes geeignet ist (Luk. 9,62)? Einst
gehorchte ich gern der Gewalt eurer Herrschaft, aber nun werde
ich zufrieden mit dieser Einsamkeit meine Tage ohne Wankelmut

hinbringen'. Mit diesen und anderen süssen Worten widerstand

er denen, die vermutet hatten, dass er ihr Hirte werden
würde."

Der Abt Eustasius von Luxeuil war 629 gestorben. Der
Brief, den die sechs Iren ihrem Landsmann Gallus überbrach-

494



ten, enthielt eben die Mitteilung, dass Gallus zu des Eustasius
Nachfolger erkoren worden sei und die Bitte, er möge diese
Wahl annehmen. Aber Gallus lehnt ab. Schon im Jahre 615
hatte er die Berufung zum Bischof von Konstanz ausgeschlagen;

offenbar lockte ein kirchenregimentliches Amt den Mönch
Gallus nicht sehr. Er hatte zudem damals erst drei Jahre zuvor
(612) die Galluszelle gegründet und wollte die Jünger, die
sich dort um ihn geschart hatten, nicht schon wieder im Stiche
lassen. Dass Gallus den Ruf nach Konstanz abwies, ist darum
zu verstehen.

Weniger durchsichtig ist die Weigerung des Gallus, nach
Luxeuil zu kommen. Denn zu dem Zeitpunkt, als ihn der Ruf
nach Luxeuil erreichte, war die Niederlassung an der Steinach
schon über die ersten Anfänge hinausgewachsen und hätte des
Stifters jedenfalls jetzt eher als fünfzehn Jahre vorher entbehren
können. Ausserdem war es diesmal nicht ein Bistum, sondern
ein Kloster, das ihn, der bereits Vorsteher einer klösterlichen
Gemeinschaft war, zum Leiter begehrte; ja, es war sein, des

Gallus, ehemaliges Kloster, dessen Gründung er miterlebt, das
er selbst miterrichtet und in dem er manches Jahr unter dem
Regiment Columbans zugebracht hatte. Von den zwölf
Gefährten, die Columban im Jahre 590 von Irland auf das Festland

mitgebracht — und unter denen sich auch Gallus befand —
waren noch etliche im Kloster Luxeuil am Leben und eben
diese wurden jetzt an den Bodensee gesandt, um ihrem alten
Wandergenossen die Kunde von seiner Wahl zu übermitteln
und ihm durch ihr Erscheinen die Annahme leicht zu machen.

Nach der Vertreibung Columbans aus Luxeuil im Jahre 610
War der Weiterbestand des Klosters zunächst gefährdet gewesen,

aber es hatte sich rasch erholt und unter dem Nachfolger
Columbans, dem Abt Eustasius, eine Höhe erklommen, die es

unter Columban noch nicht erreicht gehabt hatte. Wie stark
der Zudrang zum Kloster war, können wir daran ermessen, dass
unter Waidebert, der anstelle des Gallus Abt wurde, die Zahl
der Mönche in Luxeuil auf 600 anstieg! Ueber eine so grosse
Schar hätte also auch Gallus, wäre er Abt von Luxeuil geworden,
wohl zu regieren gehabt. Unter den Klosterbrüdern befanden
sich viele Söhne des Adels von Burgund, Austrasien und Neu-
strien; denn Columban hatte mit seiner Busspredigt gerade

495



unter der fränkischen vornehmen Jugend besonderen Widerhall
gefunden. Auch Abt Eustasius gehörte zu den von Columban

gewonnenen Edelleuten. Unter des Eustasius Einfluss wurde Lu-
xeuil erst recht ein Sammelbecken der gesunden jungen Kräfte
des Frankenvolkes. Viele von den in Luxeuil gebildeten adligen
Mönchen wurden selbst Klostergründer, die vom Gebiet der
heutigen Westschweiz (Granfelden, St. Ursitz, Pfermund) bis
in die Nähe des Niederrheins neue Stiftungen ins Leben
riefen. Diese von Schülern Luxeuils gegründeten Töchterklöster
blieben nach irischer Sitte dem Mutterkloster untergeordnet
und unterstanden der Jurisdiktionsgewalt des Abtes ,von
Luxeuil, der also — das gilt schon von Eustasius — der Oberherr
eines ganzen Klösterverbandes war.

Aber der Eifer der Luxeuiler Mönche hatte nicht an den Grenzen

des eigenen Volkes Halt gemacht. Brüder aus Luxeuil waren

zu den noch heidnischen Stämmen des fränkischen Reiches

gezogen, um ihnen das Evangelium zu verkündigen. Also
Luxeuil ein Mutterkloster für ganz Gallien, eine Ausfallspforte
für die Mission, eine Schule für den Nachwuchs des Adels,
eine Gründung, die von dem damaligen Beherrscher des fränkischen

Gesamtreiches, König Chlotar. II., nach allen Richtungen

unterstützt wurde und, nicht zu vergessen, ein
landwirtschaftlicher Grossbetrieb, der, wie wir wissen, im Wirtschäftsieben

des fränkischen Staates eine führende Stellung einnahm —
musste die Aussicht, eine solche Anstalt zu leiten, einen Gallus
nicht anziehen?

Das Gegenteil war der Fall. Was ihn anziehen sollte, hat ihn
offenbar abgeschreckt. Er zieht sich, wie es ähnlich auch Co-
lumban vor grossen Entscheidungen zu tun pflegte, in die Stille
zurück und kommt hier zu dem Entschluss, dass er nicht nach

„irdischen Reichtümern greifen" dürfe. Damit will er sicher
nicht den Geist verurteilen, der damals in Luxeuil herrschte und
der ein Geist untadeliger Bindung an die Regel Columbans war.
Was Gallus zurückstösst, ist der Umstand, dass dieses strenge
Kloster zugleich ein reiches Kloster geworden ist, das sich,
wie es bei der grossen Anzahl der Mönche ja gar nicht zu
umgehen war, einen mächtigen Landbesitz erworben hatte. Dass
der Abt von Luxeuil bei der Verwaltung dieser Güter mitwirken
musste, liegt auf der Hand. Aber eben solche Verstrickung in

496



Weltliche Geschäfte scheute der heilige Gallus und darum gab
er den Luxeuiler Boten seine Absage.

Nach ihrer Abreise widmete sich Gallus nach der Erzählung
Wettis, dankbar, den Beschäftigungen der Welt von neuem
entronnen zu sein, umso schonungsloser der Abtötung seines
Fleisches. Zwei von den Kasteiungsmitteln, die er dabei anwandte,
sind uns bekannt, nämlich ein kleines Cilicium und eine eherne
Kette. Beides fand man nach dem Tode des Heiligen in einer
von ihm sorgsam geheimgehaltenen, verschlossenen Holzschachtel.

Das Cilicium, auch Rauhemd oder Busshemd genannt, ist
ein härenes Gewand, das zur Verstärkung des Schmerzes über
die Sünde auf dem blossen Leibe getragen wurde. Schon der
Mönchsvater Antonius benützte ein solches, aus späterer Zeit
Werden ausser Gallus z. B. der hl. Martin von Tours, Ansgar,
der Apostel des Nordens, und König Konrad der III., der
Hohenstaufe, als Ciliciumträger genannt. Schmerzhafter noch war
die Umschnürung des Leibes mit einer Kette, denn diese sog.
Bussgürtel pflegten in das Fleisch einzuschneiden, wie es von
Gallus bezeugt ist, an dessen Leibe seine Jünger nach seinem
Hinscheiden verschiedene durch die Kette hervorgerufene
Verwundungen fanden. Auch diese blutige Askese kommt schon bei
den Mönchen des Ostens im christlichen Altertum vor und
fand im Abendland vielfache Nachahmung. Nicht nur abendländische

Mönche, sondern auch Nonnen (z. B. die Nonne
gewordene fränkische Königin Radegunde) und selbst Bischöfe
Waren Ketten- oder Ringträger. Ein Reliquiar mit kleinen
Resten des Ciliciums und des Bussgürtels wird noch heute im
Domschatz von St. Gallen gezeigt.

Des Gallus Verzicht auf die Leitung des Klosters Luxeuil
könnte so ausgelegt werden, als ob dem Heiligen ein über sein
kleines Steinachkloster hinausgehendes Wirken überhaupt
unwillkommen gewesen wäre, als ob er an seinen zwölf
Ordensgenossen volles Genüge empfunden und das Bedürfnis, auch
anderen als seinen nächsten Schülern zu dienen, gar nicht
gehabt habe. Man wird die Vita Galli Wettis nicht davon
freisprechen können, dass sie selber an manchen Stellen diesen
Eindruck erweckt; den Lebensabend des Gallus schildert sie sogar
So) dass man meinen könnte, der Heilige habe seine Tage nur
n°ch als asketischer Einspänner hingebracht.

497



Nun ist es sicher, dass die Weltflucht ein. zentrales Anliegen
des Gallus war, aber er müsste kein Jünger Cblumbans
gewesen sein, wenn die Abkehr von der Welt für ihn das Ein
und Alles bedeutet hätte. Columban war wahrlich ein contemp-
tor mundi, aber er hat die Weltflucht mit dem Wirken an der
Welt in einzigartiger Weise zu verbinden gewusst. Auf der
einen Seite hat er nicht bloss die Welt, sondern zuweilen selbst
das Kloster — auch als Abt — geflohen, um in zeitweiligem
Eremitentum die Selbstverleugnung auf die Spitze zu treiben;
aber derselbe Asket fühlte auf der anderen Seite in sich den

Ruf, als politischer, kirchlicher und wirtschaftlicher Reformer
hervorzutreten. Eine Kennerin (Katharina Weber in den Studien
und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens Bd. 48,

1930) bemerkt mit Recht, dass, wenn man die Lebensbeschreibungen

der Heiligen des siebten Jahrhunderts anschaut, man
erstaunt ist, zu sehen, „dass dieselben Männer, die nach dem

Zeugnis ihrer Biographien ,die Welt verachten', ihre Namen fester

als die Könige und Grossen mit dem politischen und
wirtschaftlichen Leben des Landes verknüpft haben."

Das gilt, wenigstens teilweise, auch vom heiligen Gallus. Er
war kein blosser weltabgeschiedener Klausner, sondern hat mit
seinen zwölf Genossen als erster begonnen, die Waldwildnis
an der oberen Steinach in Kulturland umzuwandeln. Bei
Columban — und allen seinen Jüngern — spielt die Kultivierung
des Landes eine beherrschende Rolle, wie vorher bei keinem
anderen Klostergründer. Ist es nicht z. B. bezeichnend, dass die
Bregenzer Heiden sich beim Herzog Kunzo von Ueberlingen
gerade darüber beklagten, dass die Wirksamkeit der Mönche
die öffentliche Jagd störe? Offenbar war es das Holzschlagen
der Klosterbrüder, das der Jagd nachteilig war. Dieses Wälder
roden und Aecker umbrechen war fürwahr ein Stück Arbeit an
der Welt, ein mühseliges und in gewisser Hinsicht auch ein
undankbares. Denn es ist sicher, dass die in höherem Sinn
kulturelle Tätigkeit jener ersten Mönche, die in unser Land
kamen, unter dieser ständigen Feld- und Waldarbeit litt. Aber
diese zunächst notwendig im Vordergrund stehende körperliche
Tätigkeit war die unentbehrliche Grundlage dafür, dass die
Klöster sich später umso eifriger der Pflege der Wissenschaft
widmen konnten.

498



Der politische Einfluss des Gallus kann im Unterschied zu
dem, den Columban eine Zeitlang im Frankenreiche hatte, nicht
bedeutend genannt werden. Immerhin wissen wir von seinem
Verkehr mit dem alemannischen christlichen Herzog in Ueber-
Üngen und von seinein Beziehungen zum fränkischen König Sigi-
bert. Stark war hingegen die Einwirkung des Gallus auf das

kirchliche Leben, wie es in den aus römischer Zeit stammenden

Christengemeinden am Bodensee bestand. Die Wahl des
Johannes von Grabs zum Bischof von Konstanz ist ausschliesslich
das Werk des Gallus; er hat Johannes in mehrjähriger
Unterweisung auf das Bischofamt vorbereitet, er hat den in Konstanz

gegen die Kandidatur des Johannes entstehenden Widerstand
in geschickter Weise gebrochen» und die Ernennung seines

Schützlings »durchgesetzt und damit den altchristlichen Kirchen
am Bodensee einen Oberhirten gegeben, in dem sich Verbundenheit

mit Land und Volk mit religiöser, durch Gallus vermittelter

Vertiefung vereinigten.
Das ist keine selbstische Beschränkung auf die eigene Zelle,

sondern hier haben wir es mit zielbewusstem Mitwirken am
Leben einer grösseren kirchlichen Gemeinschaft zu tun. Und es

verhielt sich nun nicht etwa so, dass Gallus nach 615, d. h.

nach »der Konstanzer Bischofswahl, auf weitere eigene Mitarbeit
am Kirchenwesen verzichtet hätte. Hätte er diesen Verzicht
geleistet, so hätte er den Tod sicher nicht in Arbon gefunden.

Ueber »den letzten Besuch des Gallus in Arbon meldet Wetti
hn 35. Kapitel: „Als der Schöpfer der Welt die Verdienste
desselben (des Gallus) offenkundig machen wollte und viele ihn
zu »sehen heftiges Verlangen trugen, begab es sich, dass Willi-
mar, der erwähnte Priester von Arbon, auf Grund seiner
früheren vertrauten Verbundenheit mit ihm zu seiner Zelle kam.
Wie gewöhnlich mit Freude aufgenommen, versuchte er es, den
Mann Gottes durch inständige Bitten dahin zu bringen, dass er
ihn eines Besuches in seiner Wohnung würdigen möchte. Der
Erwählte »Gottes aber verweigerte »dieses durchaus, indem er
sagte: es sei jetzt nicht mehr sein Gebrauch, die Zelle zu
verlassen, sondern er müsse von nun an noch mehr und auf das
Anhaltendste seiner gewohnten Arbeit obliegen. Aber jener bat
ihn wiederholt mit dringenden Bitten, indem er sagte, dass er
dann von seiner väterlichen Fürsorge ganz verlassen sei, wenn

499



er jetzt nicht verdiente, des Trostes der Lehre zu geniessen.

,Habe ich denn, sprach er (Willimar), du Auserwählter Gottes,!

gegen dich gesündigt, dass du es für unwürdig erachtest, die
Wohnung deines Dieners zu besuchen? Bei dem, mit dessen

Hilfe wir bis jetzt durch deine Lehre unterrichtet wurden,
bitte ich dich, dass du der Erbauung wegen kommest und das

Volk durch deine honigsüssen Vorträge belehrest, damit du für
deine Mühe, das lernbegierige Volk zu unterrichten, unvergänglichen

Lohn im himmlischen Reiche empfangest'. Der Mann
Gottes, welcher sich schon vorgenommen hatte, unter keinen
Umständen eine Versammlung des Volkes zu besuchen, dachte

aber, wie es seine Gewohnheit war, mehr an den Nutzen der
Menge und brach in sich den Vorsatz, den er bis ans Ende
festzuhalten gehofft hatte; denn wie der Apostel sagt: Die Liebe
suchet nicht das Ihre (1. Kor. 13,5)". Soweit Wetti.

Dass es sich hier nicht um den ersten Vortrag, den Gallus in
Arbon zu halten gebeten wird, handeln kann, ergibt sich

daraus, dass Willimar in seiner Bitte daran erinnert, die Arboner
seien schon bisher durch des Gallus Lehren unterrichtet worden.

Schon bisher hatte der Heilige jeweils, wenn er angefragt
wurde, nicht nein gesagt, sondern war, „mehr an den Nutzen der
Menge denkend" gekommen und hatte der christlichen
Bevölkerung — nur von einer solchen, nicht von Heiden, ist an

unserer Stelle die Rede — mit seinem Worte gedient. Gerne
erführen wir, welches im Einzelnen die Lehren des Gallus,
durch welche erbaut zu werden der Priester Willimar und seine
Arboner Gemeinde so grosses Verlangen zeigten, gewesen sind.
Wetti und Walafrid sagen darüber nichts. Indessen tappen wir
bei dem Versuch, diese Frage zu beantworten, dennoch nicht
ganz im Dunkeln.

Wir wissen, dass Columban, als er 590 auf dem Festland
eintraf, staunte, wie hier (so sagt seine von Jonas verfasste
Lebensbeschreibung) „durch äussere Feinde und durch die Nachlässigkeit

der Kirchenfürsten die Kraft der Religion so zuschanden
geworden war, dass nirgends die medicamenta paenitentiae (Heilmittel

der Busse) zu finden waren". Columban staunte, wie das

Sündengefühl und das Bewusstsein um die Notwendigkeit der
Busse in Gallien verkümmert waren. Hier setzt er mit seiner
neuen Verkündigung ein. Er wird zum Erweckungsprediger, von

500



dem eine Welle geistlicher Erneuerung in das christliche
Frankenreich ausgeht. Diese Busspredigt und nicht die Mission
ist neben der Klosterstiftung Columbans eigentliches Lebenswerk.

Die Menschen fingen, wofür die Viten des siebten
Jahrhunderts z. T. ergreifende Beweise bieten, unter seinem und
seiner Schüler Einfluss an, ihre Sünde zu erkennen und zu,

bereuen und sich nach Vergebung zu strecken. Die Sündenvergebung

wurde ihnen durch Columban und seine Mitarbeiter durch
die Beichte vermittelt, die im Abendland zuerst in Irland Volkssitte

geworden ist — und erst durch die Irenmönche auf das

Festland herüberkam. Der erste, der auf dem Festland nördlich
der Alpen den Titel Beichtvater trug, war ein Jünger Columbans,

der aus Konstanz stammende Abt Bertinus.
Ist die Vermutung zu kühn, dass unter der Einwirkung des

geistesmächtigen Gallus auch Arboner Christen vom Bussgeist
erfasst worden waren und sich immer von neuem nach Predigt
und Beichte sehnten? Gallus wäre also in diesem Falle als,
wie wir heute sagen würden, Evangelist oder Volksmissionar,
der den Ortspfarrer durch erweckliche Predigt zu ergänzen hatte,
nach Arbon hinuntergegangen. Was Wetti im 36. Kapitel
Einzelnes über den Arboner Besuch angibt, ist zwar kein eigentlicher

Beweis für meine Annahme, aber stimmt doch mit ihr
wohl zusammen. Wetti berichtet, Gallus sei als demütiger Helfer

(adjutor) mit Willimar nach Arbon gekommen und habe
unter grosser Spannung der Zuhörer in einer Volksversammlung

(conventus popularis), also nicht in einem gewöhnlichen
Predigtgottesdienst, gesprochen und dabei nicht wenige Herzen
mit dem göttlichen Samen befruchtet und dem König Christus
verbunden. Nach diesem Vortrag wollte der Heilige wieder in
seine Zelle zurückkehren, wurde aber vom Priester und Volk
gezwungen, noch einen zweiten Tag dazubleiben.

Am dritten Tage wurde er durch Fieber verhindert,
heimzukehren. Schon einmal war er, im Jahre 612, vom Fieber
befallen worden, aber wieder gesundet. Aber diesmal sollte er
nicht mehr aufstehen. Fieber galt im Mittelalter, weil das Volk
die Krankheiten nach den sichtbaren Symptomen bezeichnete,
als die häufigste Erkrankung, wobei man die verschiedensten
Fieberarten unterschied. Die mittelalterliche Volksmedizin kennt
bis zu 99 Fieberformen; dementsprechend gibt es auch zahlreiche

501



Fieberpatrone, die man gegen das Fieber anrief. Zu ihnen
gehört auch Gallus, dem sein zweimaliges Fieberleiden zu dieser
Ehre verholten hat.

Ueber das Sterben des Heiligen lesen wir bei Wetti (Kap.
37) : „Die Schwäche seines Körpers nahm vierzehn Tage
hindurch zu und es bereitete sich an diesen der erlauchte Streiter
auf den Anblick Christi vor. Schon kam der vierzehnte Tag, an

welchem, wie wir glauben, ihm der Lohn seiner Mühen erteilt
worden ist. Seine Glieder waren von Schwäche aufgelöst und
bis auf Haut und Knochen ganz zusammengeschunden und
dennoch stand er vom täglichen Gebetsdienst (opere dei) nicht ab,
sondern richtete entweder Trostgebete zum Himmel oder stiess
erbauliche Anreden hervor und gab, unermüdet im Dienste
Christi, dem er sich geweiht hatte, im 95. Jahre seines Alters
am 16. Tage des Monats Oktober dem Himmel seine fromme
Seele zurück."

Das ist eine nüchterne Todesschilderung, nüchtern im
Vergleich mit vielen anderen Heiligenleben, insbesondere mit
denen der Merowingerzeit, in denen der Sterbende den Himmel
offen zu sehen und Engelstimmen zu hören pflegt, während
das Sterbegemach von Lichtglanz und süssem Wohlgeruch durchflutet

wird. Demgegenüber ist Wettis Todesmeldung von einer,
für uns heutige Menschen jedenfalls, wohltuenden Sachlichkeit.

Auf die Berechnung des Todesjahres ist viel Scharfsinn
verwendet worden. Das von Wetti genannte Todesalter — 95

Jahre — fusst sicher (auch Wälafrid kennt es) auf gut verbürgter

Ueberlieferung. Ebenso steht der 16. Oktober als Todestag
fest. Aber die Frage ist, mit welchem Jahr des siebten
Jahrhunderts das Todesalter des Gallus zusammenfällt. Die
Forscher schwanken zwischen 627 (so Neugart, Hefele, Meyer von
Knonau), 640 (Ildefons von Arx, Bischof Greith), 645 (Albert
Hauck) und 660 (Rettberg). Rettbergs Verdienst besteht darin,
dass er in seinem Marburger Prorektoratsprogramm von 1842 auf
eine für die Festsetzung des Todesjahres wichtige Angabe
aufmerksam gemacht hat, nämlich auf eine im 1. Kapitel von
Wettis Gallusleben enthaltene Stelle, die folgendermassen lautet:

„Als er (Gallus) mit der Gnade Christi das erforderliche Alter

erreicht hatte, beschritt er auf die Ermahnungen seiner
geistigen Brüder und den Antrieb des vorgenannten Vaters (Go-

502



lumban) hin mit demütigem Widerstreben, jedoch dem Beispiel
Christi folgend, die Stufe des Priestertums; in diesem zeichnete
er sich durch Fortschritte aus, da er sich selber Christus
als ein beständiges Opfer darbrachte, und schon von diesem
Anfange her erzählt man offenkundige Wunder". Wir erfahren hier
also, dass Gallus Priester geworden ist und dass dies, noch vor
seinem Auszug aus Irland geschah. Gallus verliess seine Heimat
ifi der Gefolgschaft Columbans im Jahre 590. Das kanonische
Alter, dessen Erreichung die Vorbedingung für den Empfang
der Priesterweihe ist, muss er also vor 590 vollendet haben.
Dieser Ansatz Rettbergs ist sicher richtig. Bloss begeht Rett-
herg dann den Fehler, zu übersehen, dass man damals die
Priesterweihe nicht wie heute frühestens mit 25, sondern erst
ttit 30 Jahren erhielt. Dass Gallus unmittelbar nach Erreichung
des Weihealters Priester wurde, wird von Wetti ausdrücklich
gesagt. Hingegen scheint Gallus nicht sofort nach dem 30.
Lebensjahr Irland verlassen zu haben. Denn Wetti spricht von
den Fortschritten, die man nach der Ordination noch in Irland an
Gallus beobachten konnte, und von den Wundern, die der Heilige

als Priester noch in Irland vollbrachte. Demnach müssen
zwischen der Priesterweihe und dem Weggang aus Irland
etliche Jahre verflossen sein. Angenommen, Gallus habe als Priester

noch fünf Jahre in seiner Heimat zugebracht, so war er
Ilri Jahre 590 35 Jahre alt. Da er von 590 an noch 60 Jahre
geklebt hat, so ist er 650 gestorben. Geboren wäre er in diesem
Lall also im Jahre 555, nach Bregenz gekommen mit 55 Jahren
(610), ins Steinachtal mit 57 Jahren (612). Zum Abt von Lu-
xeuii wäre er mit 75 Jahren (630) berufen worden. Bei diesem
hohen Alter begreift es sich doppelt, dass Gallus den Ruf nach
Luxeuil ablehnte. Er mag sich mit 75 Jahren dem Grabe nahe
Und für ein neues Amt untauglich gefühlt haben. Dass ihm noch
20 Jahre des Wirkens beschieden waren, ahnte er nicht.

503


	Die letzten Lebensjahre des heiligen Gallus

