Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 8

Artikel: Die letzten Lebensjahre des heiligen Gallus
Autor: Blanke, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die letzten Lebensjahre
des heiligen Gallus

Von Fritz Blanke

Bereits achtzehn Jahre hatte der heilige Gallus dem Klein-
kloster an der Steinach vorgestanden, da wurde er eines
Tages — im Jahre 630 — durch sechs irische Ménche, die aus
dem burgundischen Kloster Luxeuil bei ihm eintrafen, iiberrascht.
Ueber den Zweck und die Wirkung dieses Besuches schreibt
Wetti in seiner Lebensgeschichte des Gallus (Kap. 32) das Fol-
gende: ,Hierauf nun begab es sich, dass der Mann Gottes
Eustasius, welcher einst dem ehrwiirdigen Columbanus in der
Lenkung des Klosters von Luxeuil nachgefolgt war, dieses kum-
mervolle (irdische) Exil verliess. Aber die Genossenschaft der
Briider, eingedenk des fritheren Zusammenlebens, betrieb die
Uebernahme der Leitung durch den Erwihlten Gottes Gallus
und schickte nach iibereinstimmender Beratung sechs Briider
aus seinen irischen Begleitern zu ihm mit einem Briefe, der ihm
die Wahl verkiindigen sollte. Unter Fiihrung der goéttlichen Giite
erreichten sie die Zelle und zeigten ihm, nachdem er sie leut-
selig aufgenommen hatte, das Schreiben. Da er aber den Zweck
ihrer Sendung in demselben erkannte, begab er sich nach seiner
Gewohnheit in die Heimlichkeit seiner Klause. ,Ich’, sprach er,
,habe Freundschaft und Heimat um Christi willen verlassen.
Und nun soll ich wieder nach irdischen Reichtiimern greifen?
Ich hatte beschlossen, nachdem ich meinen Briidern fremd ge-
worden und unbekannt meiner Mutter Kindern (Ps. 69,9), ein
Prophetensohn (2. Koén. 2,3) zu werden und jetzt soll ich wie
der Sdmann im Evangelium werden, der riickwirts schauend
nicht fiir das Reich Gottes geeignet ist (Luk. 9,62)? Einst ge-
horchte ich gern der Gewalt eurer Herrschaft, aber nun werde
ich zufrieden mit dieser Einsamkeit meine Tage ohne Wankel-
mut hinbringen’. Mit diesen und anderen siissen Worten wider-
stand er denen, die vermutet hatten, dass er ihr Hirte werden
wiirde.” '
Der Abt Eustasius von Luxeuil war 620 gestorben. Der
Brief, den die sechs Iren ihrem Landsmann Gallus iiberbrach-

494



ten, enthielt eben die Mitteilung, dass Gallus zu des Eustasius
Nachfolger erkoren worden sei und die Bitte, er moge diese
Wahl annehmen. Aber Gallus lehnt ab. Schon im Jahre 615
hatte er die Berufung zum Bischof von Konstanz ausgeschla-
gen; offenbar lockte ein kirchenregimentliches Amt den Monch
Gallus nicht sehr. Er hatte zudem damals erst drei Jahre zuvor
(612) die Galluszelle gegriindet und wollte die Jinger, die
sich dort um ihn geschart hatten, nicht schon wieder im Stiche
lassen. Dass Gallus den Ruf nach Konstanz abwies, ist darum
zu verstehen.

Weniger durchsichtig ist die Weigerung des Gallus, nach
Luxeuil zu kommen. Denn zu dem Zeitpunkt, als ihn der Ruf
nach Luxeuil erreichte, war die Niederlassung an der Steinach
schon iiber die ersten Anfinge hinausgewachsen und hitte des
Stifters jedenfalls jetzt eher als fiinfzehn Jahre vorher entbehren
konnen. Ausserdem war es diesmal nicht ein Bistum, sondern
ein Kloster, das ihn, der bereits Vorsteher einer klosterlichen
Gemeinschaft war, zum Leiter begehrte; ja, es war sein, des
Gallus, ehemaliges Kloster, dessen Griindung er miterlebt, das
er selbst miterrichtet und in dem er manches Jahr unter dem
Regiment Columbans zugebracht hatte. Von den zwolf Ge-
fahrten, die Columban im Jahre 590 von Irland auf das Fest-
land mitgebracht — und unter denen sich auch Gallus befand —
waren noch etliche im Kloster Luxeuil am Leben und eben
diese wurden jetzt an den Bodensee gesandt, um ihrem alten
Wandergenossen die Kunde von seiner Wahl zu iibermitteln
und ihm durch ihr Erscheinen die Annahme leicht zu machen.

Nach der Vertreibung Columbans aus Luxeuil im Jahre 610
war der Weiterbestand des Klosters zunichst gefihrdet gewe-
Sen, aber es hatte sich rasch erholt und unter dem Nachfolger
Columbans, dem Abt Eustasius, eine Hoéhe erklommen, die es
unter Columban noch nicht erreicht gehabt hatte. Wie stark
der Zudrang zum Kloster war, kdnnen wir daran ermessen, dass
unter Waldebert, der anstelle des Gallus Abt wurde, die Zahl
der Monche in Luxeuil auf 600 anstieg! Ueber eine so grosse
Schar hitte also auch Gallus, wire er Abt von Luxeuil geworden,
Wohl zu regieren gehabt. Unter den Klosterbriidern befanden
sich viele Sghne des Adels von Burgund, Austrasien und Neu-
Strien; denn Columban hatte mit seiner Busspredigt gerade

495



unter der frinkischen vornehmen Jugend besonderen Widerhall
gefunden. Auch Abt Eustasius gehdrte zu den von Columban
gewonnenen Edelleuten. Unter des Eustasius Einfluss wurde Lu-
xeuil erst recht ein Sammelbecken der gesunden jungen Krifte
des Frankenvolkes. Viele von den in Luxeuil gebildeten adligen
Monchen wurden selbst Klostergriinder, die vom Gebiet der
heutigen Westschweiz (Granfelden, St. Ursitz, Pfermund) bis
in die Nihe des Niederrheins neue Stiftungen ins Leben rie-
fen. Diese von Schiilern Luxeuils gegriindeten Tochterkloster
blieben nach irischer Sitte dem Mutterkloster untergeordnet
und unterstanden der Jurisdiktionsgewalt des Abtes ,von Lu-
xeuil, der also — das gilt schon von Eustasius — der Oberherr
eines ganzen Klosterverbandes war.

Aber der Eifer der Luxeuiler M6ache hatte nicht an den Gren-
zen des eigenen Volkes Halt gemacht. Briider aus Luxeuil wa-
ren zu den noch heidnischen Stiminen des frinkischen Reiches
gezogen, um ihnen das Evangelium zu verkiindigen. Also Lu-
xeuil ein Mutterkloster fiir ganz Gallien, eine Ausfallspforte
fiir die Mission, eine Schule fiir den Nachwuchs des Adels,
eine Griindung, die von dem damaligen Beherrscher des franki-
schen Gesamtreiches, Konig Chlotar. II., nach allen Richtun-
gen unterstiitzt wurde und, nicht zu vergessen, ein landwirt-
schaftlicher Grossbetrieb, der, wie wir wissen, im Wirtschafts-
leben des frinkischen Staates eine fithrende Stellung einnahm —
musste die Aussicht, eine solche Anstalt zu leiten, einen Gallus
nicht anziehen?

Das Gegenteil war der Fall. Was ihn anziehen sollte, hat ihn
offenbar abgeschreckt. Er zieht sich, wic es &dhnlich auch Co-
lumban vor grossen Entscheidungen zu tun pflegte, in die Stille
zuriick und kommt hier zu dem Entschluss, dass er nicht nach
nirdischen Reichtiimern greifen” diirfe. Damit will er sicher
nicht den Geist verurteilen, der damals in Luxeuil herrschte und
der ein Geist untadeliger Bindung an die Regel Columbans war.
Was Gallus zuriickstosst, ist der Umstand, dass dieses strenge
Kloster zugleich ein reiches Kloster geworden ist, das sich,
wie es bei der grossen Anzahl der Monche ja gar nicht zu um-
gehen war, einen michtigen Landbesitz erworben hatte. Dass
der Abt von Luxeuil bei der Verwaltung dieser Giiter mitwirken
musste, liegt auf der Hand. Aber eben solche Verstrickung in

496



weltliche Geschifte scheute der heilige Gallus und darum gab
€r den Luxeuiler Boten seine Absage.

Nach ihrer Abreise widmete sich Gallus nach der Erzihlung
Wettis, dankbar, den Beschiftigungen der Welt von neuem ent-
ronnen zu sein, umso schonungsloser der Abtotung seines Flei-
sches. Zwei von den Kasteiungsmitteln, die er dabei anwandte,
sind uns bekannt, ndmlich ein kleines Cilicium und eine eherne
Kette, Beides fand man nach dem Tode des Heiligen in einer
von ihm sorgsam geheimgehaltenen, verschlossenen Holzschach-
tel. Das Cilicium, auch Rauhemd oder Busshemd genannt, ist
ein hirenes Gewand, das zur Verstirkung des Schmerzes iiber
die Siinde auf dem blossen Leibe getragen wurde. Schon der
Ménchsvater Antonius beniitzte ein solches, aus spiterer Zeit
werden ausser Gallus z. B. der hl. Martin von Tours, Ansgar,
der Apostel des Nordens, und Konig Konrad der III,, der
Hohenstaufe, als Ciliciumtriger genannt. Schmerzhafter noch war
die Umschniirung des Leibes mit einer Kette, denn diese sog.
Bussgiirtel pflegten in das Fleisch einzuschneiden, wie es von
Gallus bezeugt ist, an dessen Leibe seine Jiinger nach seinem
Hinscheiden verschiedene durch die Kette hervorgerufene Ver-
Wundungen fanden. Auch diese blutige Askese kommt schon bei
den Monchen des Ostens im christlichen Altertum vor und
fand im Abendland vielfache Nachahmung. Nicht nur abendlin-
dische Monche, sondern auch Nonnen (z. B. die Nonne ge-
Wordene frankische Konigin Radegunde) und selbst Bischéfe
Waren Ketten- oder Ringtriger. Ein Reliquiar mit kleinen Re-
sten des Ciliciums und des Bussgiirtels wird noch heute im
Domschatz von St. Gallen gezeigt,

Des Gallus Verzicht auf die Leitung des Klosters Luxeuil
kénnte so ausgelegt werden, als ob dem Heiligen ein iiber sein
kleines Steinachkloster hinausgehendes Wirken iiberhaupt un-
Willkommen gewesen wire, als ob er an seinen zw6lf Ordens-
genossen volles Geniige empfunden und das Bediirfnis, auch
anderen als seinen nichsten Schiilern zu dienen, gar nicht ge-
habt habe. Man wird die Vita Galli Wettis nicht davon frei-
Sprechen koénnen, dass sie selber an manchen Stellen diesen Ein-
druck erweckt; den Lebensabend des Gallus schildert sie sogar
%0, dass man meinen kénnte, der Heilige habe seine Tage nur
och als asketischer Einspanner hingebracht.

497



Nun ist es sicher, dass die Weltflucht ein zentrales Anliegen
des Gallus war, aber er miisste kein Jiinger Columbans ge-
wesen sein, wenn die Abkehr von der Welt fiir ihn das Ein
und Alles bedeutet hitte. Columban war wahrlich ein contemp-
tor mundi, aber er hat die Weltflucht mit dem Wirken an der
Welt in einzigartiger Weise zu verbinden gewusst. Auf der
einen Seite hat er nicht bloss die Welt, sondern zuweilen selbst
das Kloster — auch als Abt — geflohen, um in zeitweiligem
Eremitentum die Selbstverleugnung auf die Spitze zu treiben;
aber derselbe Asket fiihlte auf der anderen Seite in sich den
Ruf, als politischer, kirchlicher und wirtschaftlicher Reformer
hervorzutreten. Eine Kennerin (Katharina Weber in den Studien
und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens Bd. 48,
1930) bemerkt mit Recht, dass, wenn man die Lebensbeschrei-
bungen der Heiligen des siebten Jahrhunderts anschaut, man
erstaunt ist, zu sehen, ,,dass dieselben Minner, die nach dem
Zeugnis ihrer Biographien ,die Welt verachten’, ihre Namen fes-
ter als die Konige und Grossen mit dem politischen und wirt-
schaftlichen Leben des Landes verkniipft haben.”

Das gilt, wenigstens teilweise, auch vom heiligen Gallus. Er
war kein blosser weltabgeschiedener Klausner, sondern hat mit
seinen zwolf Genossen als erster begonmnen, die Waldwildnis
an der oberen Steinach in Kulturland umzuwandeln. Bei Co-
lumban — und allen seinen Jiingern — spielt die Kultivierung
des Landes eine beherrschende Rolle, wie vorher bei keinem
anderen Klostergriinder. Ist es nicht z. B. bezeichnend, dass die
Bregenzer Heiden sich beim Herzog Kunzo von Ueberlingen
gerade dariiber beklagten, dass die Wirksamkeit der Monche
die offentliche Jagd store? Offenbar war es das Holzschlagen
der Klosterbriider, das der Jagd nachteilig war. Dieses Wilder
roden und Aecker umbrechen war fiirwahr ein Stiick Arbeit an
der Welt, ein miihseliges und in gewisser Hinsicht auch ein un-
dankbares. Denn es ist sicher, dass die in héherem Sinn kul-
turelle Titigkeit jener ersten Monche, die in unser Land ka-
men, unter dieser stindigen Feld- und Waldarbeit litt. Aber
diese zunichst notwendig im Vordergrund stehende korperliche
Tatigkeit war die unentbehrliche Grundlage dafiir, dass die
Kloster sich spiter umso eifriger der Pflege der Wissenschaft
widmen konnten.

498



Der politische Einfluss des Gallus kann im Unterschied zu
dem, den Columban eine Zeitlang im Frankenreiche hatte, nicht
bedeutend genannt werden. Immerhin wissen wir von seinem
Verkehr mit dem alemannischen christlichen Herzog in Ueber-
lingen und von seinen Beziehungen zum frinkischen Konig Sigi-
bert. Stark war hingegen die Einwirkung des Gallus auf das
kirchliche Leben, wie es in den aus romischer Zeit stammenden
Christengemeinden am Bodensee bestand. Die Wahl des Jo-
hannes von Grabs zum Bischof von Konstanz ist ausschliesslich
das Werk des Gallus; er hat Johannes in mehrjihriger Unter-
weisung auf das Bischofamt vorbereitet, er hat den in Konstanz
gegen die Kandidatur des Johannes entstehenden Widerstand
in geschickter Weise gebrochen und die Ernennung seines
Schiitzlings durchgesetzt und damit den altchristlichen Kirchen
am Bodensee einen Oberhirten gegeben, in dem sich Verbunden-
heit mit Land und Volk mit religiéser, durch Gallus vermittel-
ter Vertiefung vereinigten.

Das ist keine selbstische Beschrinkung auf die eigene Zelle,
sondern hier haben wir es mit zielbewusstem Mitwirken am
Leben einer grosseren kirchlichen Gemeinschaft zu tun. Und es
verhielt sich nun nicht etwa so, dass Gallus nach 615, d. h.
nach der Konstanzer Bischofswahl, auf weitere eigene Mitarbeit
am Kirchenwesen verzichtet hitte. Hitte er diesen Verzicht ge-
leistet, so hitte er den Tod sicher nicht in Arbon gefunden.

Ueber den letzten Besuch des Gallus in Arbon meldet Wetti
im 35. Kapitel: ,,Als der Schopfer der Welt die Verdienste des-
selben (des Gallus) offenkundig machen wollte und viele ihn
zu sehen heftiges Verlangen trugen, begab es sich, dass Willi-
mar, der erwihnte Priester von Arbon, auf Grund seiner frii-
heren vertrauten Verbundenheit mit ihm zu seiner Zelle kam.
Wie gewdohnlich mit Freude aufgenommen, versuchte er es, den
Mann Gottes durch instindige Bitten dahin zu bringen, dass er
ihn eines Besuches in seiner Wohnung wiirdigen mochte. Der
Erwihlte Gottes aber verweigerte dieses durchaus, indem er
sagte: es sei jetzt nicht mehr sein Gebrauch, die Zelle zu ver-
la'ssen, sondern er miisse von nun an noch mehr und auf das
{\nhaltemdste seiner gewohnten Arbeit obliegen. Aber jener bat
ithn wiederholt mit dringenden Bitten, indem er sagte, dass er
dann von seiner viterlichen Fiirsorge ganz verlassen sei, wenn

499



er jetzt nicht verdiente, des Trostes der Lehre zu geniessen.
,Habe ich denn, sprach er (Willimar), du Auserwéihlter Gottes|
gegen dich gesiindigt, dass du es fiir unwiirdig erachtest, die
Wohnung deines Dieners zu besuchen? Bei dem, mit dessen
Hilfe wir bis jetzt durch deine Lehre unterrichtet wurden,
bitte ich dich, dass du der Erbauung wegen kommest und das
Volk durch deine honigsiissen Vortrige belehrest, damit du fiir
deine Miihe, das lernbegierige Volk zu unterrichten, unverging-
lichen Lohn im himmlischen Reiche empfangest’. Der Mann
Gottes, welcher sich schon vorgenommen hatte, unter keinen
Umstinden eine Versammlung des Volkes zu besuchen, dachte
aber, wie es seine Gewohnheit war, mehr an den Nutzen der
Menge und brach in sich den Vorsatz, den er bis ans Ende fest-
zuhalten gehofft hatte; denn wie der Apostel sagt: Die Liebe
suchet nicht das Thre (1. Kor. 13,5)”. Soweit Wetti.

Dass es sich hier nicht um den ersten Vortrag, den Gallus in
Arbon zu halten gebeten wird, handeln kann, ergibt sich da-
raus, dass Willimar in seiner Bitte daran erinnert, die Arboner
seien schon bisher durch des Gallus Lehren unterrichtet wor-
den. Schon bisher hatte der Heilige jeweils, wenn er angefragt
wurde, nicht nein gesagt, sondern war, ,,mehr an den Nutzen der
Menge denkend” gekommen und hatte der christlichen Be-
volkerung — nur von einer solchen, nicht von Heiden, ist an
unserer Stelle die Rede — mit seinem Worte gedient. Gerne
erfithren wir, welches im Einzelnen die Lehren des Gallus,
durch welche erbaut zu werden der Priester Willimar und seine
Arboner Gemeinde so grosses Verlangen zeigten, gewesen sind.
Wetti und Walafrid sagen dariiber nichts. Indessen tappen wir
bei dem Versuch, diese Frage zu beantworten, dennoch nicht
ganz im Dunkeln.

Wir wissen, dass Columban, als er 590 auf dem Festland ein-
traf, staunte, wie hier (so sagt seine von Jonas verfasste Lebens-
beschreibung) ,durch iussere Feinde und durch die Nachlissig-
keit der Kirchenfiirsten die Kraft der Religion so zuschanden ge-
worden war, dass nirgends die medicamenta paenitentiae (Hieil-
mittel der Busse) zu finden waren”, Columban staunte, wie das
Siindengefithl und das Bewusstsein um die Notwendigkeit der
Busse in Gallien verkiimmert waren. Hier setzt er mit seiner
neuen Verkiindigung ein. Er wird zum Erweckungsprediger, von

500



dem eine Welle geistlicher Erneuerung in das christliche
Frankenreich ausgeht. Diese Busspredigt und nicht die Mission
ist neben der Klosterstiftung Columbans eigentliches Lebens-
werk. Die Menschen fingen, wofiir die Viten des siebten Jahr-
hunderts z. T. ergreifende Beweise bieten, unter seinem und
seiner Schiiler Einfluss an, ihre Siinde zu erkennen und zu be-
reuen und sich nach Vergebung zu strecken. Die Siindenverge-
bung wurde ihnen durch Columban und seine Mitarbeiter durch
die Beichte vermittelt, die im Abendland zuerst in Irland Volks-
sitte geworden ist — und erst durch die Irenmonche auf das
Festland heriiberkam. Der erste, der auf dem Festland ndrdlich
der Alpen den Titel Beichtvater trug, war ein Jiinger Colum-
bans, der aus Konstanz stammende Abt Bertinus.

Ist die Vermutung zu kithn, dass unter der Einwirkung des
geistesmichtigen Gallus auch Arboner Christen vom Bussgeist
erfasst worden waren und sich immer von neuem nach Predigt
und Beichte sehnten? Gallus wire also in diesem Falle als,
wie wir heute sagen wiirden, Evangelist oder Volksmissionar,
der den Ortspfarrer durch erweckliche Predigt zu ergiinzen hatte,
nach Arbon hinuntergegangen. Was Wetti im 36. Kapitel Ein-
zelnes iiber den Arboner Besuch angibt, ist zwar kein eigent-
licher Beweis fiir meine Annahme, aber stimmt doch mit ihr
wohl zusammen. Wetti berichtet, Gallus sei als demiitiger Hel-
fer (adjutor) mit Willimar nach Arbon gekommen und habe
unter grosser Spannung der Zuhorer in einer Volksversamm-
lung (conventus popularis), also nicht in einem gewdohnlichen
Predigtgottesdienst, gesprochen und dabei nicht wenige Herzen
mit dem gottlichen Samen befruchtet und dem Konig Christus
verbunden. Nach diesem Vortrag wollte der Heilige wieder in
seine Zelle zuriickkehren, wurde aber vom Priester und Volk
gezwungen, noch einen zweiten Tag dazubleiben.

Am dritten Tage wurde er durch Fieber verhindert, heim-
zukehren. Schon einmal war er, im Jahre 612, vom Fieber be-
fallen worden, aber wieder gesundet. Aber diesmal sollte er
nicht mehr aufstehen. Fieber galt im Mittelalter, weil das Volk
die Krankheiten nach den sichtbaren Symptomen bezeichnete,
als die hiufigste Erkrankung, wobei man die verschiedensten
Fieberarten unterschied. Die mittelalterliche Volksmedizin kennt
bis 2u 99 Fieberformen; dementsprechend gibt es auch zahlreiche

501



Fieberpatrone, die man gegen das Fieber anrief. Zu ihnen ge-
hort auch Gallus, dem sein zweimaliges Fieberleiden zu dieser
Ehre verholfen hat.

Ueber das Sterben des Heiligen lesen wir bei Wetti (Kap.
37): ,,Die Schwiche seines Korpers nahm vierzehn Tage hin-
durch zu und es bereitete sich an diesen der erlauchte  Streiter
auf den Anblick Christi vor. Schon kam der vierzehnte Tag, an
welchem, wie wir glauben, ihm der Lohn seiner Miihen erteilt
worden ist. Seine Glieder waren von Schwiche aufgelést und
bis auf Haut und Knochen ganz zusammengeschunden und den-
noch stand er vom tiglichen Gebetsdienst (opere dei) nicht ab,
sondern richtete entweder Trostgebete zum Himmel oder stiess
erbauliche Anreden hervor und gab, unermiidet im Dienste
Christi, dem er sich geweiht hatte, im 95. Jahre seines Alters
am 16. Tage des Monats Oktober dem Himmel seine fromme
Seele zuriick.” ’

Das ist eine niichterne Todesschilderung, niichtern im Ver-
gleich mit vielen anderen Heiligenleben, insbesondere mit de-
nen der Merowingerzeit, in denen der Sterbende den Himmel
offen zu sehen und Engelstimmen zu hoéren pflegt, wihrend
das Sterbegemach von Lichtglanz und siissem Wohlgeruch durch-
flutet wird. Demgegeniiber ist Wettis Todesmeldung von einer,
fiir uns heutige Menschen jedenfalls, wohltuenden Sachlichkeit.

Auf die Berechnung des Todesjahres ist viel Scharfsinn ver-
wendet worden. Das von Wetti genannte Todesalter — 95
Jahre — fusst sicher (auch Walafrid kennt es) auf gut verbiirg-
ter Ueberlieferung. Ebenso steht der 16. Oktober als Todestag
fest. Aber die Frage ist, mit welchzm Jahr des siebten Jahr-
hunderts das Todesalter des Gallus zusammenfallt. Die For-
scher schwanken zwischen 627 (so Neugart, Hefele, Meyer von
Knonau), 640 (Ildefons von Arx, Bischof Greith), 645 (Albert
Hauck) und 660 (Rettberg). Rettbergs Verdienst besteht darin,
dass er in seinem Marburger Prorektoratsprogramm von 1842 auf
eine fiir die Festsetzung des Todesjahres wichtige Angabe auf-
merksam gemacht hat, namlich auf eine im 1. Kapitel von
Wettis Gallusleben enthaltene Stelle, die folgendermassen lau-
tet: ,,Als er (Gallus) mit der Gnade Christi das erforderliche Al-
ter erreicht hatte, beschritt er auf die Ermahnungen seiner gei-
stigen Briider und den Antrieb des vorgenannten Vaters (Co-

502



lumban) hin mit demiitigem Widerstreben, jedoch dem Beispiel
Christi folgend, die Stufe des Priestertums; in diesem zeichnete
€r sich durch Fortschritte aus, da er sich selber Christus
als ein bestéindiges Opfer darbrachte, und schon von diesem An-
fange her erzihlt man offenkundige Wunder”. Wir erfahren hier
also, dass Gallus Priester geworden ist und dass dies noch vor
Seinem Auszug aus Irland geschah. Gallus verliess seine Heimat
in der Gefolgschaft Columbans im Jahre 590. Das kanonische
Alter, dessen Erreichung die Vorbedingung fiir den Empfang
der Priesterweihe ist, muss er also vor 590 vollendet haben.
Dieser Ansatz Rettbergs ist sicher richtig. Bloss begeht Rett-
berg dann den Fehler, zu iibersehen, dass man damals die
Priesterweihe nicht wie heute frithestens mit 25, sondern erst
mit 30 Jahren erhielt. Dass Gallus unmittelbar nach Erreichung
des Weihealters Priester wurde, wird von Wetti ausdriicklich
gesagt. Hingegen scheint Gallus nicht sofort nach dem 30.
Lebensjahr Irland verlassen zu haben. Denn Wetti spricht von
den Fortschritten, die man nach der Ordination noch in Irland an
Gallus beobachten konnte, und von den Wundern, die der Hei-
lige als Priester noch in Irland vollbrachte. Demnach miissen
Zwischen der Priesterweihe und dem Weggang aus Irland et-
liche Jahre verflossen sein. Angenommen, Gallus habe als Prie-
?tEr noch fiinf Jahre in seiner Heimat zugebracht, so war er
Im Jahre 590 35 Jahre alt. Da er von 590 an noch 60 Jahre ge-
lebt hat, so ist er 650 gestorben. Geboren wire er in diesem
Fall also im Jahre 555, nach Bregenz gekommen mit 55 Jahren
(610), ins Steinachtal mit 57 Jahren (612). Zum Abt von Lu-
Xeuil wire er mit 75 Jahren (630) berufen worden. Bei diesem
hohen Alter begreift es sich doppelt, dass Gallus den Ruf nach
Luxeuil ablehnte. Er mag sich mit 75 Jahren dem Grabe nahe
Und fiir ein neues Amt untauglich gefiihlt haben. Dass ihm noch
20 Jahre des Wirkens beschieden waren, ahnte er mnicht.

503



	Die letzten Lebensjahre des heiligen Gallus

