Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 6

Artikel: Paracelsus

Autor: Damur, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759592

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 9. Jahrgang Oktober 1941 Heft 6

—

Paracelsus

Von Carl Damur

\X} er war Paracelsus? Ein Arzt — und doch seltsamer Art,

einer, der Philosophie, Astronomie, Alchimie und ,,Tu-
gend” als die Sdulen der Heilkunde bezeichnete, und in der Tu-
gend enthalten die Liebe als die Religion der Arznei, ja das
Arztsein iiberhaupt als ein Amt, von Gott verlichen. Wer war
Paracelsus? Ein Magier, der Lauf und Krifte der Gestirne er-
forschen und daraus Menschen und irdische Welt erkliren, ein
Mystiker, der Gott in der Seele und im Weben und Walten
der Natur erleben, finden wollte, ein Schwirmer, der vom Reich
Gottes traumte iiber alle geschichtlichen Formen und Gestalten
hinaus — und dann doch wieder ein Naturforscher, der ganz
Modern von den Biichern zur Beobachtung und Erfahrung, von
den toten Koérpern und Elementen zum Lebendigen, zum Ge-
Schehen wies, das nicht in alten Gesetzen, Schablonen, antiken
und scholatischen Lehrbiichern erfasst, sondern als das sich wan-
delnde, sich erneuernde, fortzeugende und stromende Leben
Neuen Blick, neue Erklirung fordert? War er ein moderner Phi-
10SOph der vorwegnahm, was in Jahrhunderten von Einheit und
GEulzherc des Menschen, von Individualitit und Gestalt der Ein-
Zelnen und der Volker erdacht wurde?

Dies alles war Paracelsus, und er war es mit manchen Wider-
Spriichen. Er war umweht vom Hauch des Grossen, der Zeiten
in sjch verbindet, umwittert auch von der Tragik, Vergangenes
in sich zusammenzufassen und Neuem ahnend sich zuwenden zu
Miissen, Abschied zu nehmen vom Reich der Miitter mit seiner
Naturhaften Geborgenheit und den Geheimnissen der Erde, und
tntgegenzustreben dem viterlichen Reich des Geistes und der
FI‘Eihelt

Wir Schweizer glauben ein Recht zu haben, uns des Paracel-
SUS zu erinnern in seinem 400. Todesjahr, denn seine miitter-

23

333



liche Herkunft und seine Jugendheimat war bei uns, und wich-
tige Stationen seines spiteren Lebens befinden sich in unsern
Grenzen. Der Vater, Wilhelm Baumast (Bombast) von Hohen-
heim war als Spross eines verarmten schwibischen Ritter-
geschlechts in die Schweiz gekommen, und nach seiner Ver-
heiratung mit einer Ochsner von Einsiedeln lebte er als Arzt in
dem Haus bei der Teufelsbriicke am Etzel, wo Ende 1493 der
Sohn Theophrast als einziges Kind geboren wurde. Da zogen
auf einem der Pilgerwege nach Einsiedeln viele Fremde am
Haus voriiber, Menschen mancherlei Art und Sprache, und ihr
Anblick lockte den Knaben hinaus in die Welt, in die Mannig-
faltigkeit menschlichen Lebens. Aber der Vater zeigte dem Kind
auch die heimatliche Welt, lehrte ihn die Heilkrauter kennen und
die Krankheiten, gegen die sie zu brauchen waren. Das erste Ler-
nen war schon ein Erlernen von Krankheit und Heilung, ein
Wissen um Gesund-Machen und Gesund-Werden, arztliches For-
schen und Tun. Ein Arzt miisse von Jugend an geiibt sein, war
des Paracelsus Meinung.

Frith begann das wirkliche Wandern: die Mutter war ge-
storben, ehe Theophrast 10 Jahre alt war, und sein Vater, der
wohl als Schwabe sich nach dem Schwabenkrieg nicht sonder-
lich wohl fiihlte bei uns, wandte sich mit dem Kind in die
Ferne. In Villach in Kirnten zeigte sich ihm eine neue Heimat,
ein schonerer Wirkungskreis, fiir den Knaben auch die Mog-
lichkeit regularen Schulbesuchs, daran sich das medizinische
Studium in Wien und Ferrara anschloss. Hat er wohl jemals ge-
zweifelt an seinem geradlinigen Weg, seiner Aufgabe und Be-
stimmung? Aber das Studium an den Hochschulen: was konnte
es ihm geben? Vieles mag er auch hier gelernt haben von den
Professoren, welche die alten Meister, Galen, Avicenna, die
Griechen und Araber kommentierten. Aber den wesentlichsten
Anstoss hatte ihm der Vater gegeben, er hatte ihm schon das
unermessliche, weite Buch der Natur aufgeschlagen, darin er
nun weiter und weiter lesen sollte. Die Erfahrung wurde seine
Methode, das innere Licht, als das von Gott angeziindete Licht
der Natur, sollte ihm den Weg weisen. Die Menschen aber —
sie hatten selber lingst im offenen Buch der Natur gelesen,
gelernt, in der Erfahrenheit gelebt: also musste Paracelsus zu
den Menschen gehen und dort forschen, horen, studieren. So

334



begann sein Studium erst recht, als er von den Hochschulen kam;
gleich von Italien aus reiste er nach Spanien, mach England,
Schweden, nach Preussen, Ungarn, Ruminien, und wieder von
Italien nach Griechenland, Aegypten. Was mag er dem ein-
samen Vater in Villach alsdann erzihlt haben, als er mehr als
dreissigjahrig zuriickkehrte! Auf seiner Wanderschaft hatte er
iiberall erfahren wollen, was von Krankheiten, Heilungen und
Heilmitteln zu erkunden war, bei Badern und Scherern, bei Wei-
bern, Schwarzkiinstlern und Alchimisten, bei Edlen und Unedlen,
natiirlich auch bei Kollegen. Des Vaters Wunsch war es gewiss,
dass der Sohn nun seine vielseitigen Kenntnisse praktisch an-
wende. So hat Theophrast sich als junger Arzt in Salzburg
etabliert, auch hier noch mehr studierend, schreibend, als prak-
tizierend. Erste Entwiirfe seiner Werke mégen hier entstanden
Sein, Aber es gab kein Bleiben, denn Paracelsus — der sich
in dieser Zeit den Namen ,Hohenheim’” Ilatinisiert hatte —
Wurde verdachtigt, mit den aufstindischen Bauern von 1525 kon-
Spiriert zu haben. Er musste fliehen und kam durch Schwaben
an den Oberrhein,

Hier nahte eine grosse Stunde, als er in Basel dem Buch-
hindler Froben geholfen, der durch Schlaganfall gelihmt war,
und auch Erasmus hatte seine drztliche Kunst zu Rate gezogen.
Man wollte Paracelsus in Basel festhalten, man verschaffte ihm
®ine Professur samt Anstellung als Stadtarzt. Was konnte er
Sich Schéneres wiinschen? Forschen, Lehren und praktisches Wir-
ken: alles wire hier vereint gewesen., Wie gross seine Hoff-
Nungen waren, wie sein Herz schlug fiir diese leuchtend vor ihm
Stehende Bahn, das zeigt das Mass der Bitterkeit, das ihn er-
fL'lll'te, als ihn im folgenden Jahr Neid, Missgunst, Schmidhungen
tnd mangelnder Schutz seitens des Rates, der ihn vordem be-
Tufen, aus Basel vertrieben. Jetzt begann erst ganz seine Hei-
Tﬂatlosigkeit, seine endlose Wanderschaft. Nur kurze Rast bei

Teunden gab es da etwa unterwegs, so im Elsass, in Niirnberg,
‘Hm 1531 in St. Gallen in Vadians Nihe und im Appenzellerland.
~ann verljeren sich die Spuren des Wanderers mehr und mehr,

I war im Osten, in Béhmen, Mihren, den Donaulindern. Die
®ftzte Station war wieder Salzburg: hier ist er am 24. Septem-

®f 1541 vermutlich an Leberkrebs gestorben.

335



Ein Schiiler, einer von denen, die von Paracelsus lernten,
ihn aber spiter als obskuren Sonderling und unmissigen Ze-
cher diskreditieren wollten — ein solcher hat beschrieben, wie
der Gehetzte, Unstete oft, wenn er von fernen Konsultationen
zuriickgekehrt, sich angekleidet nur zu kurzem Schlaf auf sein
Lager warf, mitten in der Nacht aufsprang, um nach seinen Heil-
mitteln und brodelnden Mixturen zu sehen, oder aber: um seine
Werke zu diktieren, mit Worten, die ungebirdig wie ein Wild-
bach daherbrausten. Im Zorn iiber seine Widersacher, iiber
die kleinliche Welt muss er etwa sein Schwert gegeniiber dem
unsichtbaren Feind geziickt haben. Er baumte sich auf gegen Ver-
kennung, Not, Armut — und wusste doch, dass er in Kreuz,
Verfolgung, Leid den Weg zur Seligkeit gehe. Dass er ein ruhe-
loser Landfahrer sei, erschien ihm mehr und mehr als Ehren-
zeichen: hatte ihm nicht Gott das Amt gegeben gleich den
Aposteln, die arm in die Welt zogen? Betrogen um manches
Honorar, half er den Armen, verschenkte er seinen Mantel dem
Diirftigen. Das sei des Arztes Amt: Helfen, dienen. Um des
Dienens willen hat Paracelsus ein Leben als Landfahrer auf sich
genommen. Wohl ist das Héchste, das der Arzt an sich hat,
die Kunst, sagt Paracelsus, aber darnach folgt sogleich die
Liebe, und diesen zweien die Hoffnung. Die Kunst ist die Ge-
walt von oben herab, aus ihr geht hervor die Erfahrenheit und
die erfahrene Anweisung. Empfingt er die Gewalt aus der Liebe
Gottes, so soll er sie in derselben Liebe wiederum austeilen. Ist
des Arztes Liebe gross, so wird er grosse Frucht bringen. In
solcher Liebe steht das Reich Gottes.

Des Arztes Ruhm ist, dem Bresthaften, dem Diirftigen ge-
holfen zu haben. Dann muss aber sein Tun und Kénnen ganz
in Verantwortung auf den hochsten Ursprung sich richten. ,Er
handelt nicht ihm, sondern Gott, der seine Gnade dem Men-
schen gibt, seinem Nichsten in den Néten vorzustehen. Da-
rum wisst, dass die Arznei keine Hoffart, allein eine Notdurft
ist.”” Was der Arzt kann, muss er Gott danken: ,Denn du wirkst
nicht in der Arznei, sondern Gott, der das Korn macht wachsen
und nicht der Bauer.”

Der rechte Arzt muss seine Arznei aus der Erde haben. Des-
halb kann weder ein Grieche noch ein Araber, kein Platoniker,
Aristoteliker, Scholastiker heute Autoritit sein; freilich auch

336



nicht schlankweg das ,Volk’”, denn gerade dies wirft Paracelsus
den Griechen vor, dass sie sich auf die Experienz der Bauern, statt
auf die eigene Forschung gestiitzt hitten. Der rechte Meister muss
Meister in der Natur sein. ,,Der rechte Arzt, welchen die Natur
gegeben hat, der aus der Experienz geboren ist, den haben sie
dahin gebracht, dass er sich selber fiir untiichtig geachtet hat,
fir unwissend und fiir einen Toren, ja vom rechten Grund der
Natur gefallen und den Ehrgeizigen nachgefolgt.”” Das war es,
Was Paracelsus zu grimmigem Kampf und unaufhorlichem Zorn
und Hohn gegen diese Schulmeister bewog. Die Experienzen
kénnen nicht von weither iibernommen werden; jedes Land hat
Seine besondere Experienz und gibt selber seinen Arzt, und
S0 auch jede Zeit. Die Experienz ist die Klammer, welche
Theorie und Praxis verbindet. Aber kann sie selber gelernt,
anerzogen werden? Nein, denn ,ein guter Arzt soll geboren
Werden,” Ein Baum kann seine Friichte, die er einmal gibt,
hicht verindern, und so wenig als ein Apfel in eine Birne ver-
Wandelt werden mag, so wenig moégen solche Leute zu Aerzten
Werden. ,,Eines jeglichen Amt wird geboren mit ihm, darin ein
ieglicher bleiben soll.”

Erfahrenheit: das bedeutet Eindringen in das Gottesgeheimnis
der Natur., Der Arzt will als Arzt im Bereich der natiirlichen
Dinge bleiben. Aber wenn das Naturlicht aus Gott stammt,
Sthauen wir Gott in der irdischen Welt. Der Mensch ist der
Kreuzungspunkt: er ist elementisch, siderisch (gestirnhaft), gei-
Stig-gottebenbildlich. Er ist die kleine Welt inmitten der gros-
Sen Welt, Mikrokosmos im Mikrokosmos. Er, der ein Ganzes
und Unteﬂbares ist, schaut das Ganze und Urspriingliche. Was
ist Krankheit anderes als Zerfall eines Ganzen, Einheitlichen,
LEbEndlgen? Sie ist Storung der ,, Konkordanz”, und Gesundheit
dEFGn Wiederherstellung aus den dem Menschen und der Welt
lrlrlEWohnenden gesunden Kriften: ,Es ist allemal gegen eine
Jegliche Krankheit eine Arznei geschaffen. Denn Gott begehrt
bicht, dass wir sterben, sondern allein, dass wir am Leben blei-

€1 und also im selbigen Leben iiber unsere Siinde Reue und

¢id haben, das ist, dass wir uns bekehren.” Der Heilungs-
Prozess jist auch ein Austreiben des kranken Wesens gleich
Cinem bgsen Schweiss, der vertrieben werden muss. Im Feuer
der wirkenden Arznei muss sich das Gesunde bewihren, das

337



Faule fliehen. Dies zeigt sich an den Grundstoffen im Men-
schen: Merkur (Quecksilber), Schwefel und Salz, die alle drei
in den Elementen wirkend sind: im Feuer zeigt sich, ob sie
sich zertrennen oder vereint bleiben; wenn das Leben abge-
zogen ist, werden sie offenbar in ihrer Vereinzelung, im Zerfall.

Das ist eine Andeutung der Paracelsischen Alchimie, die
wunderlich und zugleich voll tiefen Sinnes ist. Das reinigende
Feuer wird ja zum Bild geistiger Vorginge; der elementische
Mensch soll gesund werden, damit er Reue und Leid iiber die
Siinde haben kann: der Mensch ist ein Ganzes. Darin liegt nicht
allein ein christliches Grundmotiv: dass Krankheit und Tod un-
ablosbar sind vom sittlichen Sein, von Gut und Boése, vom
Ethos — sondern es zeigt sich die neuzeitliche, der Renaissance
entstammende (und allerdings ohne christliche Herkunft un-
denkbare) Ueberzeugung von der Einheit der menschlichen Funk-
tionen und Schichten als einem Urspriinglichen, das nicht vollig
zerstort werden kann. Darum liebt Paracelsus das uralte Bild
vom Baum, der aus Same und Keim nach innerer Wachstums-
ordnung entstanden ist. Wie der Same, so der Baum, und so
seine Frucht. Der Same regiert den Acker, der Acker ist nicht
Herr iiber den Samen. Der Wille ist nicht frei, der Mensch
muss werden nach dem Gesetz, darnach er angetreten — so
eben der geborene Arzt —; wohl kommt es darauf an, ob der
Mensch sich gegen das Gute oder Bose ,neigt’, aber im Nei-
gen liegt schon die verborgene Bestimmung. ,,Ist nun Gott in
dir, so wirkst du aus Gott, ist der Teufel in dir, so wirkst du
aus dem Teufel.” Freier Wille wire Meisterlosigkeit, Losgelost-
sein aus der Konkordanz, ,,Wie der Same aus uns wichst, also
handelt derselbe.” Da kann man nicht etwa die strenge Pride-
stination iiber die scheinbar naturalistisch klingende Paracel-
sische Lehre stellen; denn unergriindlicher Gotteswille ist es
auch nach Paracelsus, der die Kreaturen bestimmt. Noch mehr
sind diese in Gabe und Aufgabe bestimmt, weil Gott jedem das
Seine gegeben, dass er es auswirke, selbst dem Bosen das Bose!
Das Geprige des Menschen, die Individuation aller Geschépfe
ist unaufhebbar.

Jedes aber tragt in sich die heilenden Krifte, und alle Arznei
ist dusserlich wie Regen oder Tau, aber darum notig, damit
der Same der Gesundheit hervorkomme. Des Arztes Aufgabe,

338



»die wahrhaftige Religion der Aerzte” besteht darin, ,,dass sie
am allerersten wissen und kennen alle Natur in dem Gewichs,
Was in einem jeglichen sei”” Und wiederum ist es ,die wahr-
haftige Religion der Arznei in der Gestalt, dass wir wissen
sollen, was in den Dingen der Natur sei. ,,Denn Gott will in
seinen Werken wunderbar erkannt sein.” Die Kraft ist da, die
alle Krankheit heilt; was braucht man dann weiter viele Ursa-
chen und Urspriinge zu suchen?

Darin lag wohl eine Abwendung von der mittelalterlichen
Schichtung von natiirlicher Welt und iibergeordneter Offenba-
rung, von relativem Wissen und absolutem Glauben. Die Ex-
Perienz selber, nicht Scholastik, Dogmatik und kirchliches Han-
deln eroffnet Gottes Geheimnisse — Geheimnisse, nicht nur
leicht sagbare Regeln und Gesetze. Das Ewige waltet im Irdi-
Schen, es bricht aus ihm hervor. Der Himmel ist in uns und in
der Welt. Der Mensch aber soll nicht feiern, sondern in tigli-
cher Uebung ,erforschen die Heimlichkeit der Natur in allen
den Gaben, die Gott in die Natur geschaffen hat.”” Wohl ist
dem Menschen noch das hohere Licht des Glaubens gegeben;
Mun soll er in zweien Lichtern leben, und er soll wissen: keins
hindert das andere, sondern sie sind vermdhlt wie Mann und
Weib, Auch Christus und die Seinen haben dem natiirlichen
Licht nichts genommen, nur die Pharisier, die Scholastiker, sie
haben die Macht der Natur brechen wollen und folgen weder
Christus noch dem natiirlichen Licht.

Gott ist in allen Dingen natiirlich geworden, sagt Paracel-
Sus, denn seine Kraft und sein Wort als Kraft wirkt im Na-
tirlichen. Daraus entsteht dann auch eine lebendige Wissen-
Schaft iiberirdischen Ursprungs, Theologie, Jus, Medizin, Rhe-
forica aus Gott, von dem alle Dinge ausgehn, und eine Philoso-
Phie, welche die verborgenen Dinge erforscht. Da mussten die
‘wei Lichter doch zuletzt eins werden. Diese Einheit suchte Pa-
facelsus, Das' war seine tiefste und innerste Leidenschaft. Das
War sein mystisches Streben und Heimat-Suchen, sein Gott-
Suchen, den Gott, der die Welt nicht sich selbst iiberlassen
konnte, Die Einheit, das Ganze finden, vollziehen! Das bedeu-
te.te eine andere Weltschau als die der Florentiner Renaissance,
die jiper allem Glanz formaler Schonheit doch immer wieder
M die allesiiberwolbende kirchliche Hierarchie sich klammerte.

339



Paracelsus war radikaler, ihm galt das Ganze. Er war ja auch
Zeitgenosse der Reformation. Er sah die Gestalten nicht als ru-
hendes Sein in sich geschlossen, sondern bewegt von Kriften,
der Erde verbunden, wie der Mensch eingebettet ist dem Jahres-
lauf von Friihling zu Sommer, Herbst und Winter. Des Men-
schen Bild ist immer ein ,,Fiat”, ein ,,Es werde’’, und werden
muss aus ihm, wozu er bestimmt ist, werden in der neuen Ge-
burt der neuen Wellt.

Aber nicht allein die niedere elementische Schicht, sondern
auch das siderische Bestimmtsein soll den Menschen daran er-
innern, dass er eingeordnet ist und micht aus sich selbst lebt.
Er steht in Konkordanz mit dem Gestirn, er ist von Anfang
an, von Geburt her, in der grossen Welt, die auf ihn wirkt.
Der Astronom, der Magier Paracelsus tritt hevor. Sein Gestirn-
glaube — was sollte er letztlich kundtun, als dass der Mensch,
tastend erst und gleichsam noch wie ein Kind, nun in die
weite Unendlichkeit gestellt ist: ihn umgibt der Kosmos, der
Gottes Werke offenbart wie die Erde. Ueberall will Gott in
seinen Werken wunderbar erkannt sein. Welterkenntnis geht
voraus aller Menschenerkenntnis. Das war zugleich ein ahnendes
Vorauswissen der Gefahr, die dem Menschen drohte, wenn er
einmal in der grossen Welt Herrscher sein wollte, nicht mehr
Dienender, wenn er seine eigene Vernunft, wie frither die
Regeln der Scholastik, als neues Gesetz aufstellen wollte iiber
den Reichtum und die lebendige Fiille der Welt, iiber die
ahnende und schauende Experienz. Darum galt es festzuhalten an
der Erfahrenheit, der wahren Weisheit, die in Bildern — wie
etwa vom Iliaster als erster Materie, vom Vulkan als schaffen-
dem Werkmann, vom Archeus als Prinzip der Individuation —
mehr sagen konnte als in allgemeinen Gesetzen.

Die Welt vor dem Menschen, der Mensch in der Welt: war
das gesagt, war das festgestellt, dann konnte das Andere gel-
ten — und gilt auch unausgesprochen in iiberragender Weise —:
der Mensch ist das Ziel alles Weltseins, alles Weltschaffens,
das Ziel aller Schopfung. Um seinetwillen geschehen alle Dinge
in der weiten Welt. Er als die kleine Welt, als Mikrokosmos
darf alle Wunder schauen. Ja, er ist erst der Vollender. Dem
Arzt insbesondere ist am meisten anvertraut, er steht den wir-
kenden Kriften am nichsten, er kann und darf in Ordnung brin-

340



gen, was von der Konkordanz zerstért worden. ,Nichts ist im
Himmel noch auf Erden, das nicht sei im Menschen. Denn das
sind die himmlischen Krafte, die sich bewegen, denn Gott, der
im Himmel ist, der ist im Menschen. Denn wo ist der Himmel
als der Mensch? Wenn wir ihn brauchen sollen, so muss er in
uns sein, darum weist er von dem Mund auf Gott, was wir wol-
len; denn er ist niher bei unserm Herzen als die Zunge oder
unsere Gedanken; der hat in ihm seinen Himmel gross und
schon gemacht, edel und voll. Denn einmal ist Gott in dem
Himmel, das ist im Menschen, denn er spricht selbst, er sei in
uns, und dass wir sein Tempel sind. Wenn er nun in uns ist,
so bitten wir ihn da, wo er ist, nimlich im Himmel, das ist
im Menschen. Darum ist dem Arzt wohl zu betrachten, mit wel-
cher Hand er handelt, denn er hat es mit dem edelsten und
grossten Subjekt zu tun” Das Edelste im Menschen ist die
Seele ,sein Ewiges, dadurch er aus Gott stammt, zum Reich
Gottes gehort: seine Gottebenbildlichkeit. Alles Wissen von
Elementen und Firmament muss dazu dienen, den Menschen
zum Bewusstsein, zur Erkenntnis seiner selbst, seines Adels zu
bringen; er wiisste nicht um seine eigene Grosse, wenn er nicht
die grosse Welt kennte! So wird die dussere Welt der ,,Spie-
gel des Menschen”! Und wieder ist der Arzt der Helfer, gleich-
sam der Kiinstler, der den Rohstoff der Welt im und am Men-
schen vollendet: ,Wie sich auch begibt, dass der Artifex das,
welches der Natur ist iibriggeblieben, vollenden soll, als das
Scheiden des Reinen vom Unreinen, des Metalles vom Erz,
also steht neben ihm gleich der Arzt, dass er solches, das der
Natur im Mikrokosmos iibrig bleibt, vollende.”

Des Arztes Werk ist Wiederherstellung des Gottesbildes, Hei-
lung auch der Seele, Heilung aus dem Glauben. In vielen Schrif-
ten hat Paracelsus, der nur Arzt sein wollte, sein freies und
Weites Christentum ausgesprochen, seinen Glauben, der kirch-
liche Form gewihren liess und doch iiber alle Formen hinaus-
fiihrte, Zeremonien, Gebete, das mag sein, aber das Herz ist
:?ntscheidend; kirchliche Gestalt und Macht mag sein, aber
Jede Kirche ist nur ,Sekte”, Abtrennung vom Ganzen, Urspriing-
lichen, ein Teil mit Teilwahrheiten; vergesse man nicht, dass
christliches Wesen in Demut, Armut, Kreuz entstand, und be-
Steht! | Wer in Christus wandelt, wandelt in der Liebe, gedenkt

341



weder an Fasten, Beten, Singen, Almosen auf monchisch und
nonnisch.” Durch die Arbeit, das weltliche Werk, soll der
Mensch Gott dienen. Das ist der selige Wandel — in der Natur
und im Reiche Gottes. Das ist die Einheit des Menschen, die
von oben, von der Gottebenbildlichkeit, alles Licht empfingt.
Das Ewige leuchtet hier — dem Menschen der Nachfolge
Christi — nochmals in der ,,Experienz”, im Natiirlichen.

Der wahre Tempel ist der Mensch selber. Da ist die innere,
die unsichtbare Kirche, da ist die neue Kreatur, das neue Te-
stament. Die Kirche des alten Bundes ist vorbei, die neue Krea-
tur ist da und soll immer werden. Auch die Gestirne verlieren
ihre Macht, wenn Christus, und durch ihn das Geisteswesen,
unser Himmel ist. Aus der Kirche der Mauern gelangen wir in
die weite und unendliche Kirche, die alle Individualititen um-
schliesst: ,,So wird die gottliche Weisheit erkennt in allen Woh-
nungen, Artikeln, Sitten, Arten, Wesen, in einem jeglichen
etwas, und dieselbigen alle sind ecclesia, und in der ist Christus
das Haupt.” Petrus — die Kirche — ist auf Christus gebaut.
Das ist aus der Reformation gesprochen, aber nicht aus der
Reformation als Anfang neuer Kirchenlehre, sondern einer Re-
formation, die protestiert gegen alle abgeschlossene, in sich
verhirtete, absolute Form. So war Paracelsus Protestant gegen-
iiber der medizinischen Scholastik, so auch gegeniiber der kirch-
lichen Scholastik, so auch gegeniiber der Scholastik platter Ver-
nunftbegriffe, welche die wahre Tiefe des Individuellen, Unab-
leitbaren, des Mikrokosmos im Makrokosmos, verneinen, Nicht
die Aufkldrer waren seine berechtigten Erben, wohl aber Idealis-
mus und Romantik, die nicht das immer Gleiche, sondern das
immer Verschiedene, Lebendige, das Ganze im Einzelnen, das
Ewige in Natur und Geist, die Sehnsucht nach dem Ursprung
verkiindeten. Und Erben waren die grossen Mystiker der ein-
samen Seele wie des unendlichen Kosmos: Bohme, Weigel, Kep-
ler, Silesius. Aber muss man nach Erben, nach Fortsetzern, nach
einem Weg nach vorn oder in die Zeit fragen bei Paracelsus?
Er selber blieb der Einsame. Sein Weg fiihrte einzig zum inne-
ren Himmel, zum Gestirn des Geistes. Er stand im Unermessli-
chen, Unsagbaren.

Aber er hat als Arzt ein Stiick davon erkannt. Denn er war
»,aus dem Herzen” Arzt. Er wirkte Gottes Gabe am Geschopf.

342



Er war Helfer. Darin miindete seine Erfahrung. So gab es Sinn
in dem wirren Unsinn des Paracelsischen irdischen Schicksals.
Das war seine Krone, die er in der irdischen Armut unsichtbar
trug.

Zur Tagung
der Schweizerischen Naturforschenden
Gesellschaft in Basel

Von Eduard Fueter

”Es ist eine oft gesagte und allgemein anerkannte Wahr-

heit, dass wenige Linder Europas in Betreff der Schon-
heit, der Mannigfaltigkeit und Merkwiirdigkeit ihrer Natur-
Produkte mit Helvetien, unserm Vaterlande, in Vergleichung zu
kommen verdienen. Allein eben so oft, und nicht ohne Grund,
Wurde auch behauptet, dass es bei den einzelnen, abgerissenen,
wenn auch noch fleissigen Bemiihungen seiner Naturforscher,
und aus ihren, oft vielleicht allerdings sehr wichtigen, aber
grosstenteils unbekannt und verborgen bleibenden Entdeckungen,
schlechterdings unméglich wire, jemals ein vollstindiges oder
nur der Vollstindigkeit nahe kommendes Ganzes zusammen zu
Setzen, oder eine Darstellung von der natiirlichen Beschaffen-
heit unsres Vaterlandes abzufassen, die sich mit gleicher Treue
und Genauigkeit iiber alle seine verschiedenen Theile und Reich-
thiimer ausbreitete. — Gesagt wurde immer, es wiirde hiezu
Cine Vereinigung, ein gemeinschaftliches Zusammenwirken vie-
ter, — ja aller vaterlindischer Naturforscher erfordert.”

So wurde zu Ende des 18. Jahrhunderts eine schweizerische
Naturforschende Gesellschaft zu griinden versucht, bevor 1815
durch Henri-Albert Gosse die Errichtung der Schweizerischen
Naturforschenden Gesellschaft wirklich gelang und die eben

ausgesprochenen Wiinsche in immer bessere Erfiillung gehen
Sollten,

343



	Paracelsus

