
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 6

Artikel: Paracelsus

Autor: Damur, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 9. Jahrgang Oktober 1941 Heft 6

Paracelsus
Von Carl Damur

\Y/ er war Paracelsus? Ein Arzt — und doch seltsamer Art,
einer, der Philosophie, Astronomie, Alchimie und

„Tugend" als die Säulen der Heilkunde bezeichnete, und in der
Tugend enthalten die Liebe als die Religion der Arznei, ja das
Arztsein überhaupt als ein Amt, von Oott verliehen. Wer war
Paracelsus? Ein Magier, der Lauf und Kräfte der Gestirne
erforschen und daraus Menschen und irdische Welt erklären, ein
Mystiker, der Gott in der Seele und im Weben und Walten
der Natur erleben, finden wollte, ein Schwärmer, der vom Reich
Gottes träumte über alle geschichtlichen Formen und Gestalten
hinaus — und dann doch wieder ein Naturforscher, der ganz
lodern von den Büchern zur Beobachtung und Erfahrung, von
den toten Körpern und Elementen zum Lebendigen, zum
Geschehen wies, das nicht in alten Gesetzen, Schablonen, antiken
u"d scholatischen Lehrbüchern erfasst, sondern als das sich
wandelnde, sich erneuernde, fortzeugende und strömende Leben
heuen Blick, neue Erklärung fordert? War er ein moderner
Philosoph, der vorwegnahm, was in Jahrhunderten von Einheit und
Ganzheit des Menschen, von Individualität und Gestalt der
Einzelnen und der Völker erdacht wurde?

Dies alles war Paracelsus, und er war es mit manchen
Widersprüchen. Er war umweht vom Hauch des Grossen, der Zeiten
|h sich verbindet, umwittert auch von der Tragik, Vergangenes
ln sich zusammenzufassen und Neuem ahnend sich zuwenden zu
hiüssen, Abschied zu nehmen vom Reich der Mütter mit seiner
haturhaften Geborgenheit und den Geheimnissen der Erde, und
entgegenzustreben dem väterlichen Reich des Geistes und der
Freiheit.

Wir Schweizer glauben ein Recht zu haben, uns des Paracel-
sus zu erinnern in seinem 400. Todesjahr, denn seine mütter-

23
333



liehe Herkunft und seine Jugendheimat war bei uns, und wichtige

Stationen seines späteren Lebens befinden sich in unsern
Grenzen. Der Vater, Wilhelm Baumast (Bombast) von Hohenheim

war als Spross eines verarmten schwäbischen
Rittergeschlechts in die Schweiz gekommen, und nach seiner
Verheiratung mit einer Ochsner von Einsiedeln lebte er als Arzt in
dem Haus bei der Teufelsbrücke am Etzel, wo Ende 1493 der
Sohn Theophrast als einziges Kind geboren wurde. Da zogen
auf einem der Pilgerwege nach Einsiedeln viele Fremde am

Haus vorüber, Menschen mancherlei Art und Sprache, und ihr
Anblick lockte den Knaben hinaus in die Welt, in die
Mannigfaltigkeit menschlichen Lebens. Aber der Vater zeigte dem Kind
auch die heimatliche Welt, lehrte ihn die Heilkräuter kennen und
die Krankheiten, gegen die sie zu brauchen waren. Das erste Lernen

war schon ein Erlernen von Krankheit und Heilung, ein
Wissen um Gesund-Machen und Gesund-Werden, ärztliches
Forschen und Tun. Ein Arzt müsse von Jugend an geübt sein, war
des Paracelsus Meinung.

Früh begann das wirkliche Wandern: die Mutter war
gestorben, ehe Theophrast 10 Jahre alt war, und sein Vater, der
wohl als Schwabe sich nach dem Schwabenkrieg nicht sonderlich

wohl fühlte bei uns, wandte sich mit dem Kind in die
Ferne. In Villach in Kärnten zeigte sich ihm eine neue Heimat,
ein schönerer Wirkungskreis, für den Knaben auch die
Möglichkeit regulären Schulbesuchs, daran sich das medizinische
Studium in Wien und Ferrara anschloss. Hat er wohl jemals
gezweifelt an seinem geradlinigen Weg, seiner Aufgabe und
Bestimmung? Aber das Studium an den Hochschulen: was konnte
es ihm geben? Vieles mag er auch hier gelernt haben von den

Professoren, welche die alten Meister, Galen, Avicenna, die
Griechen und Araber kommentierten. Aber den wesentlichsten
Anstoss hatte ihm der Vater gegeben, er hatte ihm schon das

unermessliche, weite Buch der Natur aufgeschlagen, darin er
nun weiter und weiter lesen sollte. Die Erfahrung wurde seine

Methode, das innere Licht, als das von Gott angezündete Licht
der Natur, sollte ihm den Weg weisen. Die Menschen aber —
sie hatten selber längst im offenen Buch der Natur gelesen,
gelernt, in der Erfahrenheit gelebt: also musste Paracelsus zu
den Menschen gehen und dort forschen, hören, studieren. So

334



begann sein Studium erst recht, als er von den Hochschulen kam;
gleich von Italien aus reiste er nach Spanien, nach England,
Schweden, nach Preussen, Ungarn, Rumänien, und wieder von
Italien nach Griechenland, Aegypten. Was mag er dem
einsamen Vater in Villach alsdann erzählt haben, als er mehr als

dreissigjährig zurückkehrte! Auf seiner Wanderschaft hatte er
überall erfahren wollen, was von Krankheiten, Heilungen und
Heilmitteln zu erkunden war, bei Badern und Scherern, bei Weibern,

Schwarzkünstlern und Alchimisten, bei Edlen und Unedlen,
natürlich auch bei Kollegen. Des Vaters Wunsch war es gewiss,
dass der Sohn nun seine vielseitigen Kenntnisse praktisch
anwende. So hat Theophrast sich als junger Arzt in Salzburg
etabliert, auch hier noch mehr studierend, schreibend, als
praktizierend. Erste Entwürfe seiner Werke mögen hier entstanden
sein. Aber es gab kein Bleiben, denn Paracelsus — der sich

dieser Zeit den Namen „Hohenheim" latinisiert hatte —
Wurde verdächtigt, mit den aufständischen Bauern von 1525
konspiriert zu haben. Er musste fliehen und kam durch Schwaben
an den Oberrhein.

Hier nahte eine grosse Stunde, als er in Basel dem Buch-
bändler Froben geholfen, der durch Schlaganfall gelähmt war,
Und auch Erasmus hatte seine ärztliche Kunst zu Rate gezogen.
Man wollte Paracelsus in Basel festhalten, man verschaffte ihm
eine Professur samt Anstellung als Stadtarzt. Was konnte er
Slch Schöneres wünschen? Forschen, Lehren und praktisches Wirken:

alles wäre hier vereint gewesen. Wie gross seine
Hoffmingen waren, wie sein Herz schlug für diese leuchtend vor ihm
Gehende Bahn, das zeigt das Mass der Bitterkeit, das ihn
erfüllte, als ihn im folgenden Jahr Neid, Missgunst, Schmähungen
u«d mangelnder Schutz seitens des Rates, der ihn vordem
berufen, aus Basel vertrieben. Jetzt begann erst ganz seine
Heimatlosigkeit, seine endlose Wanderschaft. Nur kurze Rast bei
freunden gab es da etwa unterwegs, so im Elsass, in Nürnberg,

1531 in St. Gallen in Vadians Nähe und im Appenzellerland.
ann verlieren sich die Spuren des Wanderers mehr und mehr.
r war im Osten, in Böhmen, Mähren, den Donauländern. Die
zte Station war wieder Salzburg: hier ist er am 24. Septem-

er 1541 vermutlich an Leberkrebs gestorben.

335



Ein. Schüler, einer von denen, die von Paracelsus lernten,
ihn aber später als obskuren Sonderling und unmässigen
Zecher diskreditieren wollten — ein solcher hat beschrieben, wie
der Gehetzte, Unstete oft, wenn er von fernen Konsultationen
zurückgekehrt, sich angekleidet nur zu kurzem Schlaf auf sein

Lager warf, mitten in der Nacht aufsprang, um nach seinen
Heilmitteln und brodelnden Mixturen zu sehen, oder aber: um seine

Werke zu diktieren, mit Worten, die ungebärdig wie ein Wildbach

daherbrausten. Im Zorn über seine Widersacher, über
die kleinliche Welt muss er etwa sein Schwert gegenüber dem

unsichtbaren Feind gezückt haben. Er bäumte sich auf gegen
Verkennung, Not, Armut — und wusste doch, dass er in Kreuz,
Verfolgung, Leid den Weg zur Seligkeit gehe. Dass er ein ruheloser

Landfahrer sei, erschien ihm mehr und mehr als
Ehrenzeichen: hatte ihm nicht Gott das Amt gegeben gleich den

Aposteln, die arm in die Welt zogen? Betrogen um manches

Honorar, half er den Armen, verschenkte er seinen Mantel dem

Dürftigen. Das sei des Arztes Amt: Helfen, dienen. Um des

Dienens willen hat Paracelsus ein Leben als Landfahrer auf sich

genommen. Wohl ist das Höchste, das der Arzt an sich hat,
die Kunst, sagt Paracelsus, aber darnach folgt sogleich die

Liebe, und diesen zweien die Hoffnung. Die Kunst ist die
Gewalt von oben herab, aus ihr geht hervor die Erfahrenheit und
die erfahrene Anweisung. Empfängt er die Gewalt aus der Liebe
Gottes, so soll er sie in derselben Liebe wiederum austeilen. Ist
des Arztes Liebe gross, so wird er grosse Frucht bringen. In
solcher Liebe steht das Reich Gottes.

Des Arztes Ruhm ist, dem Bresthaften, dem Dürftigen
geholfen zu haben. Dann muss aber sein Tun und Können ganz
in Verantwortung auf den höchsten Ursprung sich richten. „Er
handelt nicht ihm, sondern Gott, der seine Gnade dem
Menschen gibt, seinem Nächsten in den Nöten vorzustehen.
Darum wisst, dass die Arznei keine Hoffart, allein eine Notdurft
ist." Was der Arzt kann, muss er Gott danken: „Denn du wirkst
nicht in der Arznei, sondern Gott, der das Korn macht wachsen
und nicht der Bauer."

Der rechte Arzt muss seine Arznei aus der Erde haben. Deshalb

kann weder ein Grieche noch ein Araber, kein Platoniker,
Aristoteliker, Scholastiker heute Autorität sein; freilich auch

336



nicht schlankweg das „Volk", denn gerade dies wirft Paracelsus
den Griechen vor, dass sie sich auf die Experienz der Bauern, statt
auf die eigene Forschung gestützt hätten. Der rechte Meister muss
Meister in der Natur sein. „Der rechte Arzt, welchen die Natur
gegeben hat, der aus der Experienz geboren ist, den haben sie
dahin gebracht, dass er sich selber für untüchtig geachtet hat,
für unwissend und für einen Toren, ja vom rechten Grund der
Natur gefallen und den Ehrgeizigen nachgefolgt." Das war es,
Was Paracelsus zu grimmigem Kampf und unaufhörlichem Zorn
und Hohn gegen diese Schulmeister bewog. Die Experienzen
können nicht von weither übernommen werden; jedes Land hat
seine besondere Experienz und gibt selber seinen Arzt, und
so auch jede Zeit. Die Experienz ist die Klammer, welche
Theorie und Praxis verbindet. Aber kann sie selber gelernt,
anerzogen werden? Nein, denn „ein guter Arzt soll geboren
werden." Ein Baum kann seine Früchte, die er einmal gibt,
nicht verändern, und so wenig als ein Apfel in eine Birne
verwandelt werden mag, so wenig mögen solche Leute zu Aerzten
werden. „Eines jeglichen Amt wird geboren mit ihm, darin ein
jeglicher bleiben soll."

Erfahrenheit: das bedeutet Eindringen in das Gottesgeheimnis
der Natur. Der Arzt will als Arzt im Bereich der natürlichen
Dinge bleiben. Aber wenn das Naturlicht aus Gott stammt,
schauen wir Gott in der irdischen Welt. Der Mensch ist der
Kreuzungspunkt: er ist elementisch, siderisch (gestirnhaft), gei-
sÜg-gottebenbildlich. Er ist die kleine Welt inmitten der gros-
Sen Welt, Mikrokosmos im Mikrokosmos. Er, der ein Ganzes
u"d Unteilbares ist, schaut das Ganze und Ursprüngliche. Was
lst Krankheit anderes als Zerfall eines Ganzen, Einheitlichen,
Lebendigen? Sie ist Störung der „Konkordanz", und Gesundheit
deren Wiederherstellung aus den dem Menschen und der Welt
innewohnenden gesunden Kräften: „Es ist allemal gegen eine
Jegliche Krankheit eine Arznei geschaffen. Denn Gott begehrt
nicht, dass wir sterben, sondern allein, dass wir am Leben bleiben

und also im selbigen Leben über unsere Sünde Reue und
Leid haben, das ist, dass wir uns bekehren." Der Heilungs-
P^ozess ist auch ein Austreiben des kranken Wesens gleich
e'nem bösen Schweiss, der vertrieben werden muss. Im Feuer
der wirkenden Arznei muss sich das Gesunde bewähren, das

337



Faule fliehen. Dies zeigt sich an den Grundstoffen im
Menschen: Merkur (Quecksilber), Schwefel und Salz, die alle drei
in den Elementen wirkend sind: im Feuer zeigt sich, ob sie

sich zertrennen oder vereint bleiben; wenn das Leben

abgezogen ist, werden sie offenbar in ihrer Vereinzelung, im Zerfall.
Das ist eine Andeutung der Paracelsischen Alchimie, die

wunderlich und zugleich voll tiefen Sinnes ist. Das reinigende
Feuer wird ja zum Bild geistiger Vorgänge; der elementische
Mensch soll gesund werden, damit er Reue und Leid über die

Sünde haben kann: der Mensch ist ein Ganzes. Darin liegt nicht
allein ein christliches Grundmotiv: dass Krankheit und Tod
unablösbar sind vom sittlichen Sein, von Gut und Böse, vom
Ethos — sondern es zeigt sich die neuzeitliche, der Renaissance
entstammende (und allerdings ohne christliche Herkunft
undenkbare) Ueberzeugung von der Einheit der menschlichen
Funktionen und Schichten als einem Ursprünglichen, das nicht völlig
zerstört werden kann. Darum liebt Paracelsus das uralte Bild
vom Baum, der aus Same und Keim nach innerer Wachstumsordnung

entstanden ist. Wie der Same, so- der Baum, und so
seine Frucht. Der Same regiert den Acker, der Acker ist nicht
Herr über den Samen. Der Wille ist nicht frei, der Mensch
muss werden nach dem Gesetz, darnach er angetreten — so
eben der geborene Arzt —; wohl kommt es darauf an, ob der
Mensch sich gegen das Gute oder Böse „neigt", aber im Neigen

liegt schon die verborgene Bestimmung. „Ist nun Gott in
dir, so wirkst du aus Gott, ist der Teufel in dir, so wirkst du

aus dem Teufel." Freier Wille wäre Meisterlosigkeit, Losgelöstsein

aus der Konkordanz. „Wie der Same aus uns wächst, also
handelt derselbe." Da kann man nicht etwa die strenge
Prädestination über die scheinbar naturalistisch klingende Paracel-
sische Lehre stellen; denn unergründlicher Gotteswille ist es

auch nach Paracelsus, der die Kreaturen bestimmt. Noch mehr
sind diese in Gabe und Aufgabe bestimmt, weil Gott jedem das

Seine gegeben, dass er es auswirke, selbst dem Bösen das Böse!
Das Gepräge des Menschen, die Individuation aller Geschöpfe
ist unaufhebbar.

Jedes aber trägt in sich die heilenden Kräfte, und alle Arznei
ist äusserlich wie Regen oder Tau, aber darum nötig, damit
der Same der Gesundheit hervorkomme. Des Arztes Aufgabe,

338



»die wahrhaftige Religion der Aerzte" besteht darin, „dass sie
am allerersten wissen und kennen alle Natur in dem Gewächs,
was in einem jeglichen sei." Und wiederum ist es „die
wahrhaftige Religion der Arznei in der Gestalt, dass wir wissen
sollen, was in den Dingen der Natur sei. „Denn Gott will in
seinen Werken wunderbar erkannt sein." Die Kraft ist da, die
alle Krankheit heilt; was braucht man dann weiter viele Ursachen

und Ursprünge zu suchen?
Darin lag wohl eine Abwendung von der mittelalterlichen

Schichtung von natürlicher Welt und übergeordneter Offenbarung,

von relativem Wissen und absolutem Glauben. Die Ex-
perienz selber, nicht Scholastik, Dogmatik und kirchliches Handeln.

eröffnet Gottes Geheimnisse — Geheimnisse, nicht nur
leicht sagbare Regeln und Gesetze. Das Ewige waltet im
Irdischen, es bricht aus ihm hervor. Der Himmel ist in uns und in
der Welt. Der Mensch aber soll nicht feiern, sondern in täglicher

Uebung „erforschen die Heimlichkeit der Natur in allen
den Gaben, die Gott in die Natur geschaffen hat." Wohl ist
dem Menschen noch das höhere Licht des Glaubens gegeben;
nun soll er in zweien Lichtern leben, und er soll wissen: keins
hindert das andere, sondern sie sind vermählt wie Mann und
^eib. Auch Christus und die Seinen haben dem natürlichen
Licht nichts genommen, nur die Pharisäer, die Scholastiker, sie
haben die Macht der Natur brechen wollen und folgen weder
Christus noch dem natürlichen Licht.

Gott ist in allen Dingen natürlich geworden, sagt Paracel-
SUs, denn seine Kraft und sein Wort als Kraft wirkt im
Natürlichen. Daraus entsteht dann auch eine lebendige Wissen-
Schaft überirdischen Ursprungs, Theologie, Jus, Medizin, Rhe-
toriea aus Gott, von dem alle Dinge ausgehn, und eine Philosophie,

welche die verborgenen Dinge erforscht. Da mussten die
ivvei Lichter doch zuletzt eins werden. Diese Einheit suchte Pa-
racelsus. Das war seine tiefste und innerste Leidenschaft. Das
VVar sein mystisches Streben und Heimat-Suchen, sein Gott-
^Uchen, den Gott, der die Welt nicht sich selbst überlassen
"onnte. Die Einheit, das Ganze finden, vollziehen! Das bedeute

eine andere Weltschau als die der Florentiner Renaissance,
Ie über allem Glanz formaler Schönheit doch immer wieder

311 die allesüberwölbende kirchliche Hierarchie sich klammerte.

339



Paracelsus war radikaler, ihm galt das Ganze. Er war ja auch

Zeitgenosse der Reformation. Er sah die Gestalten nicht als
ruhendes Sein in sich geschlossen, sondern bewegt von Kräften,
der Erde verbunden, wie der Mensch eingebettet ist dem Jahreslauf

von Frühling zu Sommer, Herbst und Winter. Des
Menschen Bild ist immer ein „Fiat", ein „Es werde", und werden

muss aus ihm, wozu er bestimmt ist, werden in der neuen
Geburt der neuen Welt.

Aber nicht allein die niedere elementische Schicht, sondern
auch das siderische Bestimmtsein soll den Menschen daran

erinnern, dass er eingeordnet ist und nicht aus sich selbst lebt.
Er steht in Konkordanz mit dem Gestirn, er ist von Anfang
an, von Geburt her, in der grossen Welt, die auf ihn wirkt.
Der Astronom, der Magier Paracelsus tritt lievor. Sein Gestirnglaube

— was sollte er letztlich kundtun, als dass der Mensch,
tastend erst und gleichsam noch wie ein Kind, nun in die
weite Unendlichkeit gestellt ist: ihn umgibt der Kosmos, der
Gottes Werke offenbart wie die Erde. Ueberall will Gott in
seinen Werken wunderbar erkannt sein. Welterkenntnis geht
voraus aller Menschenerkenntnis. Das war zugleich ein ahnendes
Vorauswissen der Gefahr, die dem Menschen drohte, wenn er
einmal in der grossen Welt Herrscher sein wollte, nicht mehr
Dienender, wenn er seine eigene Vernunft, wie früher die

Regeln der Scholastik, als neues Gesetz aufstellen wollte über
den Reichtum und die lebendige Fülle der Welt, über die
ahnende und schauende Experienz. Darum galt es festzuhalten an
der Erfahrenheit, der wahren Weisheit, die in Bildern — wie
etwa vom Iiiaster als erster Materie, vom Vulkan als schaffendem

Werkmann, vom Archeus als Prinzip der Individuation —
mehr sagen konnte als in allgemeinen Gesetzen.

Die Welt vor dem Menschen, der Mensch in der Welt: war
das gesagt, war das festgestellt, dann konnte das Andere gelten

— und gilt auch unausgesprochen in überragender Weise —:
der Mensch ist das Ziel alles Weltseins, alles Weltschaffens,
das Ziel aller Schöpfung. Um seinetwillen geschehen alle Dinge
in der weiten Welt. Er als die kleine Welt, als Mikrokosmos
darf alle Wunder schauen. Ja, er ist erst der Vollender. Dem
Arzt insbesondere ist am meisten anvertraut, er steht den
wirkenden Kräften am nächsten, er kann und darf in Ordnung brin-

340



gen, was von der Konkordanz zerstört worden. „Nichts ist im
Himmel noch auf Erden, das nicht sei im Menschen. Denn das
sind die himmlischen Kräfte, die sich bewegen, denn Gott, der
im Himmel ist, der ist im Menschen. Denn wo ist der Himmel
als der Mensch? Wenn wir ihn brauchen sollen, so muss er in
uns sein, darum weist er von dem Mund auf Gott, was wir wollen;

denn er ist näher bei unserm Herzen als die Zunge oder
unsere Gedanken; der hat in ihm seinen Himmel gross und
schön gemacht, edel und voll. Denn einmal ist Gott in dem

Himmel, das ist im Menschen, denn er spricht selbst, er sei in

uns, und dass wir sein Tempel sind. Wenn er nun in uns ist,
so bitten wir ihn da, wo er ist, nämlich im Himmel, das ist
im Menschen. Darum ist dem Arzt wohl zu betrachten, mit welcher

Hand er handelt, denn er hat es mit dem edelsten und

grössten Subjekt zu tun." Das Edelste im Menschen ist die
Seele ,sein Ewiges, dadurch er aus Gott stammt, zum Reich
Gottes gehört: seine Gottebenbildlichkeit. Alles Wissen von
Elementen und Firmament muss dazu dienen, den Menschen
zum Bewusstsein, zur Erkenntnis seiner selbst, seines Adels zu

bringen; er wüsste nicht um seine eigene Grösse, wenn er nicht
die grosse Welt kennte! So wird die äussere Welt der „Spiegel

des Menschen"! Und wieder ist der Arzt der Helfer, gleichsam

der Künstler, der den Rohstoff der Welt im und am
Menschen vollendet: „Wie sich auch begibt, dass der Artifex das,
welches der Natur ist übriggeblieben, vollenden soll, als das
Scheiden des Reinen vom Unreinen, des Metalles vom Erz,
also steht neben ihm gleich der Arzt, dass er solches, das der
Natur im Mikrokosmos übrig bleibt, vollende."

Des Arztes Werk ist Wiederherstellung des Gottesbildes,
Heilung auch der Seele, Heilung aus dem Glauben. In vielen Schriften

hat Paracelsus, der nur Arzt sein wollte, sein freies und
weites Christentum ausgesprochen, seinen Glauben, der kirchliche

Form gewähren liess und doch über alle Formen hinausführte.

Zeremonien, Gebete, das mag sein, aber das Herz ist
Entscheidend; kirchliche Gestalt und Macht mag sein, aber
jede Kirche ist nur „Sekte", Abtrennung vom Ganzen, Ursprünglichen,

ein Teil mit Teilwahrheiten; vergesse man nicht, dass
christliches Wesen in Demut, Armut, Kreuz entstand, und
begeht! „Wer in Christus wandelt, wandelt in der Liebe, gedenkt

341



weder an Fasten, Beten, Singen, Almosen auf mönchisch und

nonnisch." Durch die Arbeit, das weltliche Werk, soll der
Mensch Gott dienen. Das ist der selige Wandel — in der Natur
und im Reiche Gottes. Das ist die Einheit des Menschen, die

von oben, von der Gottebenbildlichkeit, alles Licht empfängt.
Das Ewige leuchtet hier — dem Menschen der Nachfolge
Christi — nochmals in der „Experienz", im Natürlichen.

Der wahre Tempel ist der Mensch selber. Da ist die innere,
die unsichtbare Kirche, da ist die neue Kreatur, das neue
Testament. Die Kirche des alten Bundes ist vorbei, die neue Kreatur

ist da und soll immer werden. Auch die Gestirne verlieren
ihre Macht, wenn Christus, und durch ihn das Geisteswesen,
unser Himmel ist. Aus der Kirche der Mauern gelangen wir in
die weite und unendliche Kirche, die alle Individualitäten um-
schliesst: „So wird die göttliche Weisheit erkennt in allen
Wohnungen, Artikeln, Sitten, Arten, Wesen, in einem jeglichen
etwas, und dieselbigen alle sind ecclesia, und in der ist Christus
das Haupt." Petrus — die Kirche — ist auf Christus gebaut.
Das ist aus der Reformation gesprochen, aber nicht aus der
Reformation als Anfang neuer Kirchenlehre, sondern einer
Reformation, die protestiert gegen alle abgeschlossene, in sich

verhärtete, absolute Form. So war Paracelsus Protestant gegenüber

der medizinischen Scholastik, so auch gegenüber der
kirchlichen Scholastik, so auch gegenüber der Scholastik platter
Vernunftbegriffe, welche die wahre Tiefe des Individuellen,
Unableitbaren, des Mikrokosmos im Makrokosmos, verneinen. Nicht
die Aufklärer waren seine berechtigten Erben, wohl aber Idealismus

und Romantik, die nicht das immer Gleiche, sondern das

immer Verschiedene, Lebendige, das Ganze im Einzelnen, das

Ewige in Natur und Geist, die Sehnsucht nach dem Ursprung
verkündeten. Und Erben waren die grossen Mystiker der
einsamen Seele wie des unendlichen Kosmos: Böhme, Weigel, Kepler,

Silesius. Aber muss man nach Erben, nach Fortsetzern, nach
einem Weg nach vorn oder in die Zeit fragen bei Paracelsus?
Er selber blieb der Einsame. Sein Weg führte einzig zum inneren

Himmel, zum Gestirn des Geistes. Er stand im Unermessli-
chen, Unsagbaren.

Aber er hat als Arzt ein Stück davon erkannt. Denn er war
„aus dem Herzen" Arzt. Er wirkte Gottes Gabe am Geschöpf.

342



Er war Helfer. Darin mündete seine Erfahrung. So gab es Sinn
in dem wirren Unsinn des Paracelsischen irdischen Schicksals.
Das war seine Krone, die er in der irdischen Armut unsichtbar
trug.

Zur Tagung
der Schweizerischen Naturforschenden

Gesellschaft in Basel

Von Eduard Fueter

'j-H s ist eine gesagte und allgemein anerkannte Wahr-
/ heit, dass wenige Länder Europas in Betreff der Schönheit,

der Mannigfaltigkeit und Merkwürdigkeit ihrer
Naturprodukte mit Helvetien, unserm Vaterlande, in Vergleichung zu
kommen verdienen. Allein eben so oft, und nicht ohne Grund,
Wurde auch behauptet, dass es bei den einzelnen, abgerissenen,
wenn auch noch fleissigen Bemühungen seiner Naturforscher,
und aus ihren, oft vielleicht allerdings sehr wichtigen, aber
grösstenteils unbekannt und verborgen bleibenden Entdeckungen,
schlechterdings unmöglich wäre, jemals ein vollständiges oder
nur der Vollständigkeit nahe kommendes Ganzes zusammen zu
setzen, oder eine Darstellung von der natürlichen Beschaffenheit

unsres Vaterlandes abzufassen, die sich mit gleicher Treue
und Genauigkeit über alle seine verschiedenen Theile und Reich-
thümer ausbreitete. — Gesagt wurde immer, es würde hiezu
eine Vereinigung, ein gemeinschaftliches Zusammenwirken vie-
^er, — ja aller vaterländischer Naturforscher erfordert."

So wurde zu Ende des 18. Jahrhunderts eine schweizerische
uaturforschende Gesellschaft zu gründen versucht, bevor 1815
durch Henri-Albert Gosse die Errichtung der Schweizerischen
hfaturforschenden Gesellschaft wirklich gelang und die eben

ausgesprochenen Wünsche in immer bessere Erfüllung gehen
s°llten.

343


	Paracelsus

