
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 5

Artikel: Symbolik und Mythologie

Autor: Schmitt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Symbolik und Mythologie
Notizen zur Eranos-Tagung 1941

Von Paul Schmitt

|^eit neun Jahren versammeln sich Vortragende und Zuhörer
der Eranos-Tagungen jeweils im sommerlichen Tessin an

einer der schönsten Stellen des Lago Maggiore, um den Quellen
des geistigen und seelischen Lebens der Kulturmenschheit
nachzugehen. Weder eine „Politeia" noch eine Kultgemeinschaft hält
ihre beschützende und beengende Hand über sie, die Tagungen
besitzen nicht einmal eine eigene Organisation. Die Versammelten

verfolgen auch keinen Zweck, sie wollen lediglich des
„Lehens Leben Geist" in seinen Auswirkungen in der heutigen und
den vergangenen Kulturen nachspüren. Mit der weichen Luft
Italiens weht vom klassischen Süden her der zugleich linde und
herbe Hauch der Freiheit und Kühnheit antiken Forschens und
Sagens in den Vortragssaal des Eranos1), der in einzigartiger
Schönheit über blühende Bäume und Büsche hinweg aus weiten
Fenstern den Blick über den See hingleiten lässt.

Einem weiteren Kreis legen die bis 1939 alljährlich erscheinenden

Eranos-Jahrbücher Zeugnis von den Bemühungen der
Tagung ab; Frau Olga Fröbe-Kapteyn gibt sie heraus.
Wie Frau Fröbe die Gastgeberin der Tagungen ist, so hat sie
auf ihrem Grundstück am Lago Maggiore in ihrem Bildarchiv
zur Symbolforschung den Teilnehmern auch ein reiches Anschau-
nngsmaterial für die Vorträge zur Verfügung gestellt. Texte aus
dßn heiligen Schriften, aus den Werken der Mystiker und die
Mythen der Welt sollen künftighin die bemerkenswerte Bild-
Sammlung ergänzen.

Waren in früheren Jahren die Versammelten, Vortragende wie
htörer, aus ganz Europa gekommen, so erlaubten die Kriegs-
^erhältnisse dieses Jahr nur einem ausländischen Teilnehmer,

rofessor Karl Kerényi aus Budapest, am Vortragspult zu
Scheinen; die anderen Vorträge hielten Professor C. G. Jung

Eranos heisst der Beitrag, den man in Naturalien oder Geld zu einem
Freundesessen beisteuert, auch der Anteil, den man jemandem, besonders

an Dank, zu entrichten hat.

281



und Max Pulver. Die Zuhörerschaft dagegen sprach wie früher

in ,,vielen Zungen".
Professor Kerényi, bekannt als Verfasser des Buches „Antike

Religion", sprach in zwei Vorträgen über „Mythologie und

Gnosis". Als eigentliches Thema seiner Betrachtungen bezeichnete

er die Gnosis2). Die neueste psychologische Forschung
Professor Jungs habe Erfahrungen gemacht, welche die Grenzen der

medizinischen, rein personalistischen Psychologie überschreiten
und auch geistesgeschichtlich zu werten seien. In der psychologischen

Phänomenologie zeigten sich Parallelen in gewissen
Erlebnissen moderner Menschen, solchen der Gnostiker und den

Erfahrungen indischer und chinesischer Mystik. Was die Gnosis
angehe, so erhebe sich die Frage „ob das Damalige wirklich
etwas Neues und Einmaliges, und nicht eher etwas Ewiges und
Wiederkehrendes" sei. Auf diese Frage eine Antwort zu geben

befähige heute die mythologische Forschung, wenn sie zugleich
das Wesen der Kultur und der verschiedenen Kulturen beachte.

Im ersten und zweiten nachchristlichen Jahrhundert trete die

gnostische Spekulation eng verbunden mit einer Art Mythologie
auf. Betrachte man dieses geistesgeschichtliche Phänomen als

unphilosophischer Rationalist, so entgehe einem die unwillkürliche

Willkür des Denkers in jedem wirklich entscheidenden
Denkakt ...: „In jedem Denker denkt das Unbewusste mit, im
Rationalisten wie im Gnostiker — unbewacht". Eine philosophische

Betrachtungsweise aber zeige, dass Mythos in seinem
Gegensatz zu Logos zwar unverantwortlich, aber zugleich auf eine

eigentümliche Weise glaubwürdig sei.

„Piaton, selbst ein grosser ,Mythensager', belehrt uns durch
eigene Erfahrung und eigenes Schaffen über die Lebendigkeit
und Bewegtheit dessen, was die Griechen Mythologia nannten.
Sie ist eine Kunst neben und in der Poésie, eine Kunst mit
einer eigentümlichen, stofflichen Voraussetzung. Es gibt eine
besondere Materie, durch die die Kunst der Mythologie bestimmt
wird: eine alte überlieferte Stoffmasse, enthalten in bekannten
und doch nicht jede weitere Gestaltung abschliessenden
Erzählungen — Mythologem ist für sie das beste griechische Wort —
über Götter und göttliche Wesen, Heroenkämpfe und Unter-

2) Vergl. den Aufsatz Dezember 1940 NSR „Psychologie, Gnosis, Religion"
über den Begriff Gnosis.

282



Weltsfahrten. Die Mythologie ist die Bewegung dieser Ma-
*erie Am nächsten liegt der Vergleich mit der Musik.
Mythologie als Kunst und Mythologie als Stoff sind auf die gleiche
Weise in einem und demselben Phänomen verbunden wie die
Kunst des Komponisten und dessen Materie, die tönende Welt."

»Die Gestaltung in der Mythologie ist bildhaft". Es strömt ein
Fluss mythologischer Bilder hervor, deren Sinn sich selbst
ausbricht. „Es kann Zeiten geben, die das Grösste, was sie
,gedacht' haben, nur in Musik auszudrücken vermögen. Aber jenes
Grösste ist in diesem Fall eben etwas, das nur in Musik ausgedrückt

werden kann". So verhalte es sich mit jedem echten My-
thologem. Von selbst verstehe sich dabei, dass nur ein „Gehör",
ein Mitschwingen seinen Sinn erfassen könne, wie es sich ähn-
'ich bei Musik und Poesie verhalte. Zur Verdeutlichung dieses
Gedankens erwähnen wir hier die von Professor Kerényi
monographisch behandelten Mythologeme des „Göttlichen Kindes"
und des „Göttlichen Mädchens", in denen sozusagen Urgestal-
*en des Lebens sichtbar werden; um solche Themen ranken sich
die Variationen der mythologischen Bilder-Musik. Der Mythos
lst demnach kein symbolisch eingekleideter Ursachenbericht
(Aetiologie), sondern „ein Wiedererstehen urzeitlicher Wirklichst

in erzählender Form". Die Mythologie gebe keine Ursachen
(griechisch: Aitia), sondern Urzustände, welche die ältesten
griechischen Philosophen Archai nennen, wie „das Wasser",
»das Feuer" oder „das Unbegrenzte", „die nie veralten, nie
überwunden werden, sondern alles immer aus sich hervorgehen las-
Sen". In Fortführung dieses Gedankens werden die Archai
aufgesucht in Stadtgründungsriten, im kreisförmigen oder quadratischen

Symbol des indischen Mandala und in Träumen von
Zeitgenossen. Der Kreis weist auf den ewigen Umlauf der
Weltenuhr und die immerwährende Wiederkehr im pflanzlichen
Wachstum, wie sie in Goethes „Urpflanze" dargestellt ist. Das
Quadrat, ein altes magisches Zeichen, ist mit der in ihm
ausgebrochenen Vierzahl Ausdruck der Ganzheit, z. B. in den vier
Elementen der Alten, in den vier Himmelsrichtungen oder in der

Wei- llnc} jajjn Vierteilung der Keimzelle. „Solche Dinge sind

^cht zu erdenken, sondern wachsen aus der dunkeln Tiefe der
ergessenheit herauf, um äusserste Ahnung des Bewusstseins

Und höchste Intuition des Geistes auszudrücken und so die Ein-

283



maligkeit des Gegenwartsbewusstseins mit der
Urvergangenheit des Lebens zu verschmelzen."
Der Vortragende betonte nachdrücklich diese Stelle ausC. G.

Jungs Kommentar zu dem chinesischen Buche ,,Das Geheimnis
der goldenen Blüte".

Nachdem die Mythologie in den „Prolegomena" der ersten

Vorlesung derart als eigener Gattungsbegriff festgestellt war,
forderte in der zweiten Vorlesung Professor Kerényi, dass die
Gnosis ebenfalls als uraltes Genos, als Gattung neben Musik,
bildender Kunst, Poésie, Philosophie und den grossen
Wissenschaften anerkannt werde. Halbwegs, so sagt er, sei diese

Erscheinung der spätantiken Geistesgeschichte den letztgenannten
Gattungen zuzurechnen und mit der Mythologie sei sie eng
verwandt, da sie mit ihr deren Verfahrensweise teile: das Mythensagen.

Philologisch gesichert sei, dass das griechische Wort
Gnosis in der besonderen Verwendung durch die Gnostiker der
ersten nachchristlichen Jahrhunderte „Wissen" bedeute; es ist
das „Wissen" oder „Erkennen" der Upanishaden, auf deren
deutsche Uebertragung durch Paul Deussen der Vortragende
hinwies; es ist das „Erkennen Gottes" (Gnosis theou), also keine

Errungenschaft des Intellekts, sondern eine fast als persönliche
Macht gedachte Verbindung des „Wissenden", des „Gnostikers"
mit Gott. Der klassische Text der heidnischen Gnosis, der
hermetische Traktat betitelt „Poimandres" sage: „Das ist das
erreichte gute Ziel derer, die die Gnosis besitzen, zum Gotte zu
werden". (Corp. Herrn. I. 26.) Der gleichen Gattung wie die
spätantike Gnosis seien in Indien die Upanishaden und in China
das Tao des Laotse zuzuzählen, die alle die für das „Wissen"
entscheidende „Wegspur" aufgefunden und beschritten haben.

Allerdings hätten diese letzteren die verfehlte „Ichmacherei" der
Gnostiker vermieden, die teilweise ihr empirisches „Ich" mit
dessen metaphysischem Urgrund gleichsetzten und damit ihr
„Ich" zum Gott machten. Neben der Gnosis „Gottes" und des

„Weges" gäbe es noch die des „Menschen" (Anthropos), der
eine Emanation Gottes ist. Die hellenistische Anthropos-Mystik,
bekannt aus der frühchristlichen Theologie, hat eine erstaunliche
Aehnlichkeit mit der Upanishaden-Spekulation über den „Urmenschen"

(Purusha). In der so verstandenen Gnosis will der
Vortragende eine Möglichkeit des Menschentums verwirklicht sehen:

284



ein. eigentümliches Instrument sei sie, das seine Töne und seine
Misstöne habe, aus dem aber der Urton, welcher mit der
„individuation in die Geburt eintritt", herausklinge.

Im Jahre 1835 Hess der grosse Tübinger Theologe Ferdinand
Christian Baur sein bewunderungswürdiges Buch ,,Die christliche

Gnosis oder die christliche Religionsphilosophie in ihrer
geschichtlichen Entwicklung" und ein Jahrzehnt später seine
Paulus-Studien erscheinen, in diesen wird deutlich die historische
Gnosis der Religionsphilosophie und somit, um in Professor Ke-

rényis Sprache zu reden, dem Kultur-Genos „Philosophie"
zugewiesen. Lassen wir dieses Problem — ob spätantike Gnosis,
Upanishaden und chinesische Weisheit als eigene Kultur-Gattung
anzusehen oder ob die Begriffsbestimmung der Philosophie neu
zu umschreiben sei — hier auf sich beruhen und merken nur kurz
an, dass dankenswerter Weise Max Pulver in seinem mit
vielen glanzvollen Aperçus geschmückten Vortrag „Gnostische
Erfahrung und gnostisches Leben im frühen Christentum (auf
Grund der Quellen") der christlichen Gnosis bei Paulus
und anderen nachging und deren Spuren in den christlichen
Kirchen des „Ostens" bis in die neueste Zeit verfolgte.

Da er Altes und Neues, Indisches, Chinesisches, Hellenistisch-
Heidnisches und Christliches unter interessante Blickpunkte
gestellt fand, konnte ein Hörer denken: „das Wissen wächst, die
Dnruh wächst mit ihm"; dies und jenes in teils gläubigem, teils
Zweifelndem Herzen bewegend mochte ein Hörer, mag ein Leser
die erst spöttische und dann plötzlich von einer uralten
Trauer überschattete Stimme des Mephistopheles vernehmen:

„So denken andere, dies sey nicht so grad
Und gröblich zu verstehen, dahinter stecke was.
Man wittert wohl Mysterien, vielleicht wohl gar
Mystifikationen, indisches und auch

Aegyptisches, und wer das recht zusammenkneipt,
Zusammenbraut, etymologisch hin und her
Sich zu bewegen Lust hat, ist der rechte Mann.
Wir sagens auch und unseres tiefen Sinnes wird
Der neueren Symbolik treuer Schüler seyn.
Ich aber bin nichts nütze mehr an diesem Platz.
Gespenstisch spinnt der Dichtung Faden sich immer fort
Und reisst am Ende tragisch! ..." (Faust, Paralipomenon)

285



Professor C. O. Jungs Vortrag war nicht nur seinem Umfang
und seiner Materialverarbeitung nach bedeutend, sondern —

hauptsächlich — seinem Inhalte nach gross; sein Thema war
„Das Wandlungssymbol in der Messe". Mit letzterem Ausdruck
ist gemeint: die Feier des Altarsakramentes nach römisch-katholischem

Ritus.

Es erscheint mir unmöglich in Kürze einen vollständigen
Bericht des notwendigerweise vielfach verschlungenen Ganges der

Darstellung Jungs zu geben; man wird sich bis zur hoffentlich
bald erfolgenden Drucklegung gedulden müssen, und so möge
man sich denn mit einigen Hinweisen begnügen.

Ein Forscher, von den Naturwissenschaften herkommend, dem

die Wirklichkeit der menschlichen Psyche seit langem
Beobachtungsmaterial liefert, konnte kaum an dem Mysterium der

„Messe", das unter seinen Zeitgenossen gefeiert wird und dessen

Ursprünge in die Antike zurückreichen, vorübergehen ohne es

zum Gegenstand einer psychologischen — nicht einer theologischen

— Untersuchung zu machen. Angesehene orthodoxe Dog-
matiker der römisch-katholischen Kirche boten Professor Jung
in heute gültiger Form das Untersuchungsmaterial. Auf das

historische Werden des hier in Rede stehenden Dogma der
Transsubstantiation3) (Verwandlung eines Stoffes, Wesensverwandlung),

das als solches auf dem vierten Laterankonzil i. J. 1215

definiert wurde und somit seitdem für die Gläubigen verbindlich

ist, geht der Untersuchende nicht ein; er legt die dogmatische

Vorstellung einfach als psychologisches Factum der
Untersuchung zugrunde. Auch interessiert ihn beispielsweise nicht, was
mit der konsekrierten (verwandelten) Species nach der Handlung
der „Messe" geschieht, nur dieser selbst, nämlich dem Akte des

symbolischen Opfers, das verbunden ist mit dem Mysterium der
Wandlung, dieser psychologisch bemerkenswerten Verbindung,
gilt seine Aufmerksamkeit. Die Stoffe, welche bei der christli-

3) Damit ist die Lehre gemeint, dass anlässlich des Aussprechens der
Konsekrationsworte (Christi Worte bei Einsetzung des Abendmahls) durch
den Priester die auf dem Altar befindlichen Gestalten des Brotes und
des Weines ihr Wesen verlieren und in den verklärten Christus
verwandelt werden; in sakralem Deutsch nennt man dies „Wandlung";
Christus selbst bewirkt diese, denn der Priester, obwohl unentbehrlich,

ist nur Instrument.

286



chen Opfer- und Wandlungsfeier gebraucht werden, sind Brot,
Wein und Wasser, letztere werden gemischt. Die Uebung, in
den stofflichen Wandlungsprozessen der Alchemie Symbole
seelischer Vorgänge zu sehen, liess diese und andere Wandlungs-
riten der Menschheit als Analogien zur ,,Messe" erscheinen.
Jung sagt:

„St. Cyprian, Bischof von Karthago, gestorben i. J. 258,
bezieht den Wein auf Christus, das Wasser aber auf die Gemeinde,
gewissermassen als dem Körper Christi. Die Bedeutung des

Wassers wird erklärt mit Hinweis auf Apokal. 17, 15, wo es

heisst: Die Wasser, die du gesehen hast, wo die Hure sitzt, sind
Völker, Nationen und Sprachen. — Die Hure ist in der Alchemie

ein Name der prima materia, des corpus imperfectum, das

von Finsternis bedeckt ist, wie der in der Finsternis wandelnde
unbewusste und unerlöste Mensch. Diese Idee hat ihre Vorstufe
in dem gnostischen Bild der Physis, die mit brünstigen Armen
den Nous in ihre Dunkelheit hinabzieht. — Weil das Wasser
zunächst ein corpus imperfectum oder sogar leprosum ist, wird
es vor der Mischung gesegnet, d. h. geweiht, damit dem Weine,
d. h. dem Geiste nur ein reiner Körper, resp. Christo nur eine

geweihte und reine Gemeinde beigegeben sei. Dieses
spezielle Stück des Ritus hat also die besondere Bedeutung der
Vorbereitung eines corpus perfectum, d. h. des corpus glorifica-
tionis, des Auferstehungsleibes." — Zur fractio panis, der
Brechung des Brotes, welches den „Leib" bedeutet, strömen die
Bilder der zerrissenen, zerstückelten und wiederhergestellten Götter,

meist Naturgötter, zu. Aber eine Entwertung der heiligen
Handlung dadurch, dass er sie mit naturhaften Vorgängen in
Parallele setzt, liegt dem Untersuchenden fern, er will jedoch
zeigen, dass „das wichtigste Mysterium der katholischen Kirche
a u c h auf psychischen Bedingungen beruht, die tief in der
Menschlichen Seele verwurzelt sind." Die naturhaft-heidnischen
Opfer und Opfer-Visionen sind, so sagt er, ein Stück Natur,
»banal, grotesk, anstössig, schaurig und tief wie diese"; oft
smd sie stumm und lassen ihren Sinn nur ahnen „mit jener
Profunden Unsicherheit und Zweifelhaftigkeit wie alles
UnHeber- und Untermenschliche. Die Messe dagegen spricht aus,
stellt dar und hüllt die Gottheit in das Gewand schönster
Menschlichkeit. Sie ist ein Produkt des Geistes". Aber auch

287



bei ihr sind „die Schrecken des Crucifixionstodes unerlässliche,
wenn auch implicite Voraussetzung der Wandlung." Auf Grund
einer ins Einzelne gehenden Vergleichung der hier in Rede
stehenden Riten wird der Schluss gezogen, dass in einem ganz
umfassenden Sinn „das archetypische Bild des Opfers stets auch
das der Wandlung ist."

Der psychologische Sinn dieser Dinge ist, mit annähernd
genauen Worten ausgedrückt, der: In den Tiefen der Seele, die
viel weiter reicht als ihr bewusster Teil, ringt etwas um
Erlösung aus dem Gewirr des Archetypischen, um Befreiung von
der „unbewussten Projektion", ringt um bewusste Gestaltung;
aus dem Verschwebenden, Zerstreuten, Verbindungslosen, aber
auch aus dem falsch Gebundenen ringt sich „der Mensch" los:
er tritt aus dem „Potenziellen" in den „aktuellen Zustand", der
Mensch wird er selbst. Und das ist nur durch bewusstes Opfer
zu erreichen. „Um diesen Vorgang gravitiert das Denken und

Spekulieren der Alchemie und zum Teil auch der Gnosis". „Das
Selbst kann weder mit einer Kollektivmoral noch mit den
Naturtrieben gleichgesetzt werden, es ist individuelle Bestimmung
sui generis". Aichemistisch gesprochen, eignet dem Selbst „der
Charakter der Inkorruptibilität oder der Ewigkeit."

Hiermit sind wir, den Wegen der Erfahrungspsychologie —
allerdings einer solchen von genialem Tiefsinn — folgend, in
die Bezirke der Metaphysik gelangt und zwar in jenes Zwischenreich,

welches das empirische und das ewige Leben verbindet.
Mit „Leben" ist hier kein biologischer Begriff gemeint, sondern

jenes Leben, das nach dem Meisterwerke christlicher Mystik,
dem vierten Evangelium „das Licht der Menschen war" und

von dem es heisst, dass es in der Finsternis leuchte, aber diese
es nicht begriffen habe.

288


	Symbolik und Mythologie

