Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 9 (1941-1942)

Heft: 5

Artikel: Symbolik und Mythologie

Autor: Schmitt, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Symbolik und Mythologie

Notizen zur Eranos-Tagung 1941

Von Paul Schmitt

Seit neun Jahren versammeln sich Vortragende und Zuhorer

der Eranos-Tagungen jeweils im sommerlichen Tessin an
Ciner der schonsten Stellen des Lago Maggiore, um den Quellen
des geistigen und seelischen Lebens der Kulturmenschheit nach-
Zugehen. Weder eine ,,Politeia’” noch eine Kultgemeinschaft halt
ihre beschiitzende und beengende Hand iiber sie, die Tagungen
besitzen nicht einmal eine eigene Organisation. Die Versammel-
ten verfolgen auch keinen Zweck, sie wollen lediglich des , Le-
bens Leben Geist” in seinen Auswirkungen in der heutigen und
den vergangenen Kulturen nachspiiren. Mit der weichen Luft
Italiens weht vom klassischen Siiden her der zugleich linde und
herbe Hauch der Freiheit und Kiihnheit antiken Forschens und
Sagens in den Vortragssaal des Eranos!), der in einzigartiger
Schénheit iiber bliihende Biume und Biische hinweg aus weiten
Fenstern den Blick iiber den See hingleiten lasst.

Einem weiteren Kreis legen die bis 1939 alljihrlich erschei-
Nenden Eranos-Jahrbiicher Zeugnis von den Bemiihungen der Ta-
8ung ab; Frau Olga Frobe-Kapteyn gibt sie heraus.
Wie Frau Frobe die Gastgeberin der Tagungen ist, so hat sie
uf jhrem Grundstiick am Lago Maggiore in ihrem Bildarchiv
2ur Symbolforschung den Teilnehmern auch ein reiches Anschau-
Ungsmaterial fiir die Vortrige zur Verfiigung gestellt. Texte aus
den heiligen Schriften, aus den Werken der Mystiker und die
Mythen der Welt sollen kiinftighin die bemerkenswerte Bild-
Ammlung erginzen.

Waren in fritheren Jahren die Versammelten, Vortragende wie

orer, aus ganz Europa gekommen, so erlaubten die Kriegs-
Verhiltnisse dieses Jahr nur einem auslindischen Teilnehmer,

fofessor Karl Kerényi aus Budapest, am Vortragspult zu
®rScheinen; die anderen Vortriige hielten Professor C. G. Jung

1

)E"aﬂos heisst der Beitrag, den man in Naturalien oder Geld zu einem
Teundesessen beisteuert, auch der Anteil, den man jemandem, beson-
ders ap Dank, zu entrichten hat.

281



und Max Pulver. Die Zuhérerschaft dagegen sprach wie frii-
her in ,,vielen Zungen”.

Professor Kerényi, bekannt als Verfasser des Buches ,,An-
tike Religion”, sprach in zwei Vortrigen iiber ,,Mythologie und
Gnosis”. Als eigentliches Thema seiner Betrachtungen bezeich-
nete er die Gnosis?). Die neueste psychologische Forschung Pro-
fessor Jungs habe Erfahrungen gemacht, welche die Grenzen der
medizinischen, rein personalistischen Psychologie iiberschreiten
und auch geistesgeschichtlich zu werten seien. In der psychologi-
schen Phidnomenologie zeigten sich Parallelen in gewissen Er-
lebnissen moderner Menschen, solchen der Gnostiker und den Er-
fahrungen indischer und chinesischer Mystik. Was die Gnosis
angehe, so erhebe sich die Frage ,,ob das Damalige wirklich et-
was Neues und Einmaliges, und nicht eher etwas Ewiges und
Wiederkehrendes” sei. Auf diese Frage eine Antwort zu geben
befihige heute die mythologische Forschung, wenn sie zugleich
das Wesen der Kultur und der verschiedenen Kulturen beachte.,
Im ersten und zweiten nachchristlichen Jahrhundert trete die
gnostische Spekulation eng verbunden mit einer Art Mythologie
auf. Betrachte man dieses geistesgeschichtliche Phinomen als
unphilosophischer Rationalist, so entgehe einem die unwillkiir-
liche Willkiir des Denkers in jedem wirklich entscheidenden
Denkakt ...: ,,In jedem Denker denkt das Unbewusste mit, im
Rationalisten wie im Gnostiker — unbewacht”’. Eine philosophi-
sche Betrachtungsweise aber zeige, dass Mythos in seinem Ge-
gensatz zu Logos zwar unverantwortlich, aber zugleich auf eine
eigentiimliche Weise glaubwiirdig sei.

y,Platon, selbst ein grosser ,Mythensager’, belehrt uns durch
eigene Erfahrung und eigenes Schaffen iiber die Lebendigkeit
und Bewegtheit dessen, was die Griechen Mythologia nannten.
Sie ist eine Kunst neben und in der Poésie, eine Kunst mit ei-
ner eigentiimlichen, stofflichen Voraussetzung. Es gibt eine be-
sondere Materie, durch die die Kunst der Mythologie bestimmt
wird: eine alte iiberlieferte Stoffmasse, enthalten in bekannten
und doch nicht jede weitere Gestaltung ausschliessenden Erzih-
lungen — Mythologem ist fiir sie das beste griechische Wort —
iiber Gotter und gottliche Wesen, Heroenkimpfe und Unter-

?) Vergl, den Aufsatz Dezember 1940 NSR ,,Psychologie, Gnosis, Religion”
itber den Begriff Gnosis.

282



Weltsfahrten. Die Mythologie ist die Bewegung dieser Ma-
terie ... Am nichsten liegt der Vergleich mit der Musik. My-
thologie als Kunst und Mythologie als Stoff sind auf die gleiche
Weise in einem und demselben Phinomen verbunden wie die
Kunst des Komponisten und dessen Materie, die ténende Welt.”

»Die Gestaltung in der Mythologie ist bildhaft”. Es strémt ein
Fluss mythologischer Bilder hervor, deren Sinn sich selbst aus-
Spricht. ,,Es kann Zeiten geben, die das Grosste, was sie ,ge-
dacht’ haben, nur in Musik auszudriicken vermogen. Aber jenes
Grosste ist in diesem Fall eben etwas, das nur in Musik ausge-
driickt werden kann”. So verhalte es sich mit jedem echten My-
thologem. Von selbst verstehe sich dabei, dass nur ein ,,Gehor”,
®in Mitschwingen seinen Sinn erfassen kdnne, wie es sich hn-
lich bei Musik und Poésie verhalte, Zur Verdeutlichung dieses
Gedankens erwihnen wir hier die von Professor Kerényi mono-
graphisch behandelten Mythologeme des ,,Goéttlichen Kindes”
Und des , Gottlichen Madchens”, in denen sozusagen Urgestal-
ten des Lebens sichtbar werden; um solche Themen ranken sich
die Varjationen der mythologischen Bilder-Musik. Der Mythos
ist demnach kein symbolisch eingekleideter Ursachenbericht
(AEtiologie), sondern ,,ein Wiedererstehen urzeitlicher Wirklich-
keit in erzihlender Form”. Die Mythologie gebe keine Ursachen
(griechisch: Aitia), sondern Urzustinde, welche die diltesten
8riechischen Philosophen Archai nennen, wie ,das Wasser”,
»das Feuer” oder ,,das Unbegrenzte”, , die nie veralten, nie iiber-
Wunden werden, sondern alles immer aus sich hervorgehen las-
Sen”, In Fortfithrung dieses Gedankens werden die Archai auf-
Sesucht in Stadtgriindungsriten, im kreisférmigen oder quadra-
tischen Symbol des indischen Mandala und in Triumen von
Leitgenossen. Der Kreis weist auf den ewigen Umlauf der

eltenuhr und die immerwihrende Wiederkehr im pflanzlichen
WElt:hs‘cum, wie sie in Goethes ,Urpflanze” dargestellt ist. Das
Quadrat, ein altes magisches Zeichen, ist mit der in ihm ausge-
SProchenen Vierzahl Ausdruck der Ganzheit, z. B. in den vier Ele-
Menten der Alten, in den vier Himmelsrichtungen oder in der
Wei- und dann Vierteilung der Keimzelle. ,,Solche Dinge sind
ficht zu erdenken, sondern wachsen aus der dunkeln Tiefe der
Crgessenheit herauf, um Husserste Ahnung des Bewusstseins
Und héchste Intuition des Geistes auszudriicken und so die Ein-

283



maligkeit des Gegenwartsbewusstseins mit der
Urvergangenheit des Lebens zu verschmelzen”
Der Vortragende betonte nachdriicklich diese Stelle ausC. G.
Jungs Kommentar zu dem chinesischen Buche ,,Das Geheimnis
der goldenen Bliite”.

Nachdem die Mythologie in den ,,Prolegomena” der ersten
Vorlesung derart als eigener Gattungsbegriff festgestellt war,
forderte in der zweiten Vorlesung Professor Kerényi, dass die
Gnosis ebenfalls als uraltes Genos, als Gattung neben Musik,
bildender Kunst, Poésie, Philosophie und den grossen Wissen-
schaften anerkannt werde, Halbwegs, so sagt er, sei diese Er-
scheinung der spitantiken Geistesgeschichte den letztgenannten
Gattungen zuzurechnen und mit der Mythologie sei sie eng ver-
wandt, da sie mit ihr deren Verfahrensweise teile: das Mythen-
sagen. Philologisch gesichert sei, dass das griechische Wort
Gnosis in der besonderen Verwendung durch die Gnostiker der
ersten nachchristlichen Jahrhunderte ,,Wissen’” bedeute; es ist
das ,Wissen” oder ,Erkennen” der Upanishaden, auf deren
deutsche Uebertragung durch Paul Deussen der Vortragende
hinwies; es ist das ,,Erkennen Gottes” (Gnosis theou), also keine
Errungenschaft des Intellekts, sondern eine fast als persdnliche
Macht gedachte Verbindung des ,,Wissenden”, des ,,Gnostikers”
mit Gott. Der klassische Text der heidnischen Gnosis, der
hermetische Traktat betitelt ,,Poimandres” sage: ,Das ist das er-
reichte gute Ziel derer, die die Gnosis besitzen, zum Gotte zu
werden’”, (Corp. Herm. I. 26.) Der gleichen Gattung wie die
spatantike Gnosis seien in Indien die Upanishaden und in China
das Tao des Laotse zuzuzidhlen, die alle die fiir das ,,Wissen”
entscheidende ,,\Wegspur’ aufgefunden und beschritten haben. Al-
lerdings hitten diese letzteren die verfehlte ,,Ichmacherei’” der
Gnostiker vermieden, die teilweise ihr empirisches ,,Ich” mit
dessen metaphysischem Urgrund gleichsetzten und damit ihr
,Jch’”? zum Gott machten. Neben der Gnosis ,,Gottes” und des
»Weges” gibe es noch die des ,,Menschen’” (Anthropos), der
eine Emanation Gottes ist. Die hellenistische Anthropos-Mystik,
bekannt aus der frithchristlichen Theologie, hat eine erstaunliche
Aehnlichkeit mit der Upanishaden-Spekulation iiber den ,,Urmen-
schen” (Purusha). In der so verstandenen Gnosis will der Vor-
tragende eine Moglichkeit des Menschentums verwirklicht sehen:

284



ein eigentiimliches Instrument sei sie, das seine Téne und seine
Missténe habe, aus dem aber der Urton, welcher mit der ,Indi-
viduation in die Geburt eintritt”’, herausklinge.

Im Jahre 1835 liess der grosse Tiibinger Theologe Ferdinand
Christian Baur sein bewunderungswiirdiges Buch ,,Die christ-
liche Gnosis oder die christliche Religionsphilosophie in ihrer
geschichtlichen Entwicklung” und ein Jahrzehnt spiter seine
Paulus-Studien erscheinen, in diesen wird deutlich die historische
Gnosis der Religionsphilosophie und somit, um in Professor Ke-
rényis Sprache zu reden, dem Kultur-Genos ,,Philosophie” zu-
gewiesen. Lassen wir dieses Problem — ob spitantike Gnosis,
Upanishaden und chinesische Weisheit als eigene Kultur-Gattung
anzusehen oder ob die Begriffsbestimmung der Philosophie neu
zu umschreiben sei — hier auf sich beruhen und merken nur kurz
an, dass dankenswerter Weise Max Pulver in seinem mit
vielen glanzvollen Apercus geschmiickten Vortrag ,,Gnostische
Erfahrung und gnostisches Leben im frithen Christentum (auf
Grund der Quellen”) der christlichen Gnosis bei Paulus
und anderen nachging und deren Spuren in den christlichen
Kirchen des ,,Ostens” bis in die neueste Zeit verfolgte.

Da er Altes und Neues, Indisches, Chinesisches, Hellenistisch-
Heidnisches und Christliches unter interessante Blickpunkte ge-
stellt fand, konnte ein Horer denken: ,,das Wissen wichst, die
Unruh wichst mit ihm”; dies und jenes in teils gliubigem, teils
Zweifelndem Herzen bewegend mochte ein Horer, mag ein Leser
die erst spottische und dann plotzlich von einer uralten
Trauer iiberschattete Stimme des Mephistopheles vernehmen:

,,50 denken andere, dies sey nicht so grad

Und groblich zu verstehen, dahinter stecke was.

Man wittert wohl Mysterien, vielleicht wohl gar
Mystifikationen, indisches und auch

Aegyptisches, und wer das recht zusammenkneipt,
Zusammenbraut, etymologisch hin und her

Sich zu bewegen Lust hat, ist der rechte Mann.

Wir sagens auch und unseres tiefen Sinnes wird

Der neueren Symbolik treuer Schiiler seyn.

Ich aber bin nichts niitze mehr an diesem Platz,
Gespenstisch spinnt der Dichtung Faden sich immer fort
Und reisst am Ende tragisch! ...”  (Faust, Paralipomenon)

E

285



Professor C. G. Jungs Vortrag war nicht nur seinem Umfang
und seiner Materialverarbeitung nach bedeutend, sondern —
hauptsichlich — seinem Inhalte nach gross; sein Thema war
,,Das Wandlungssymbol in der Messe”’. Mit letzterem Ausdruck
ist gemeint: die Feier des Altarsakramentes nach rémisch-katho-
lischem Ritus.

Es erscheint mir unmdéglich in Kiirze einen vollstindigen Be-
richt des notwendigerweise vielfach verschlungenen Ganges der
Darstellung Jungs zu geben; man wird sich bis zur hoffentlich
bald erfolgenden Drucklegung gedulden miissen, und so moge
man sich denn mit einigen Hinweisen begniigen.

Ein Forscher, von den Naturwissenschaften herkommend, dem
die Wirklichkeit der menschlichen Psyche seit langem Beobach-
tungsmaterial liefert, konnte kaum an dem Mysterium der
,,Messe”’, das unter seinen Zeitgenossen gefeiert wird und dessen
Urspriinge in die Antike zuriickreichen, voriibergehen ohne es
zum Gegenstand einer psychologischen — nicht einer theologi-
schen — Untersuchung zu machen. Angesehene orthodoxe Dog-
matiker der romisch-katholischen Kirche boten Professor Jung
in heute giiltiger Form das Untersuchungsmaterial. Auf das hi-
storische Werden des hier in Rede stehenden Dogma der Trans-
substantiation®) (Verwandlung eines Stoffes, Wesensverwand-
lung), das als solches auf dem viervten Laterankonzil i. J. 1215
definiert wurde und somit seitdem fiir die Glaubigen verbind-
lich ist, geht der Untersuchende nicht ein; er legt die dogma-
tische Vorstellung einfach als psychologisches Factum der Unter-
suchung zugrunde, Auch interessiert ihn beispielsweise nicht, was
mit der konsekrierten (verwandelten) Species nach der Handlung
der ,,Messe” geschieht, nur dieser selbst, nimlich dem Akte des
symbolischen Opfers, das verbunden ist mit dem Mysterium der
Wandlung, dieser psychologisch bemerkenswerten Verbindung,
gilt seine Aufmerksamkeit. Die Stoffe, welche bei der christli-

%) Damit ist die Lehre gemeint, dass anldsslich des Aussprechens der Kon-
sekrationsworte (Christi Worte bei Einsetzung des Abendmahls) durch
den Priester die auf dem Altar befindlichen Gestalten des Brotes und
des Weines ihr Wesen verlieren und in den verklirten Christus ver-
wandelt werden; in sakralem Deutsch nennt man dies ,,Wandlung’’;
Christus selbst bewirkt diese, denn der Priester, obwohl unentbehr-
lich, ist nur Instrument. '

286



chen Opfer- und Wandlungsfeier gebraucht werden, sind Brot,
Wein und Wasser, letztere werden gemischt. Die Uebung, in
den stofflichen Wandlungsprozessen der Alchemie Symbole see-
lischer Vorginge zu sehen, liess diese und andere Wandlungs-
riten der Menschheit als Analogien zur ,,Messe” erscheinen.
Jung sagt:

,»ot. Cyprian, Bischof von Karthago, gestorben i. J. 258, be-
zieht den Wein auf Christus, das Wasser aber auf die Gemeinde,
gewissermassen als dem Kérper Christi. Die Bedeutung des
Wassers wird erklirt mit Hinweis auf Apokal. 17, 15, wo es
heisst: Die Wasser, die du gesehen hast, wo die Hure sitzt, sind
Vélker, Nationen und Sprachen. — Die Hure ist in der Alche-
mie ein Name der prima materia, des corpus imperfectum, das
von Finsternis bedeckt ist, wie der in der Finsternis wandelnde
unbewusste und unerléste Mensch. Diese Idee hat ihre Vorstufe .
in dem gnostischen Bild der Physis, die mit briinstigen Armen
den Nous in ihre Dunkelheit hinabzieht. -— Weil das Wasser
Zunichst ein corpus imperfectum oder sogar leprosum ist, wird
€s vor der Mischung gesegnet, d. h. geweiht, damit dem Weine,
d. h. dem Geiste nur ein reiner Koérper, resp. Christo nur eine
geweihte und reine Gemeinde beigegeben sei. Dieses spe-
zielle Stiick des Ritus hat also die besondere Bedeutung der
Vorbereitung eines corpus perfectum, d. h., des corpus glorifica-
tionis, des Auferstehungsleibes.” — Zur fractio panis, der Bre-
chung des Brotes, welches den ,Leib” bedeutet, strémen die
Bilder der zerrissenen, zerstiickelten und wiederhergestellten Got-
ter, meist Naturgotter, zu. Aber eine Entwertung der heiligen
Handlung dadurch, dass er sie mit naturhaften Vorgingen in
Parallele setzt, liegt dem Untersuchenden fern, er will jedoch
Zeigen, dass ,,das wichtigste Mysterium der katholischen Kirche
auch auf psychischen Bedingungen beruht, die tief in der
menschlichen Seele verwurzelt sind.” Die naturhaft-heidnischen
Opfer und Opfer-Visionen sind, so sagt er, ein Stiick Natur,
nbanal, grotesk, anstossig, schaurig und tief wie diese”; oft
Sind sie stumm und lassen ihren Sinn nur ahnen ,mit jener
Profunden Unsicherheit und Zweifelhaftigkeit wie alles Un-
Ueber- und Untermenschliche. Die Messe dagegen spricht aus,
Stellt dar und hiillt die Gottheit in das Gewand schénster
Menschlichkeit. Sie ist ein Produkt des Geistes”. Aber auch

287



bei ihr sind ,,die Schrecken des Crucifixionstodes unerléssliche,
wenn auch implicite Voraussetzung der Wandlung.” Auf Grund
einer ins Einzelne gehenden Vergleichung der hier in Rede ste-
henden Riten wird der Schluss gezogen, dass in einem ganz um-
fassenden Sinn ,,das archetypische Bild des Opfers stets auch
das der Wandlung ist.”

Der psychologische Sinn dieser Dinge ist, mit annihernd ge-
nauen Worten ausgedriickt, der: In den Tiefen der Seele, die
viel weiter reicht als ihr bewusster Teil, ringt etwas um Er-
losung aus dem Gewirr des Archetypischen, um Befreiung von
der ,unbewussten Projektion”, ringt um bewusste Gestaltung;
aus dem Verschwebenden, Zerstreuten, Verbindungslosen, aber
auch aus dem falsch Gebundenen ringt sich ,,der Mensch” los:
er tritt aus dem ,,Potenziellen” in den ,aktuellen Zustand”, der
Mensch wird er selbst. Und das ist nur durch bewusstes Opfer
zu erreichen. ,,Um diesen Vorgang gravitiert das Denken und
Spekulieren der Alchemie und zum Teil auch der Gnosis”. ,,Das
Selbst kann weder mit einer Kollektivmoral noch mit den Natur-
trieben gleichgesetzt werden, es ist individuelle Bestimmung
sui generis”. Alchemistisch gesprochen, eignet dem Selbst ,,der
Charakter der Inkorruptibilitit oder der Ewigkeit.”

Hiermit sind wir, den Wegen der Erfahrungspsychologie —
allerdings einer solchen von genialem Tiefsinn — folgend, in
die Bezirke der Metaphysik gelangt und zwar in jenes Zwischen-
reich, welches ‘das empirische und das ewige Leben verbindet.
Mit ,,Leben” ist hier kein biologischer Begriff gemeint, sondern
jenes Leben, das nach dem Meisterwerke christlicher Mystik,
dem vierten Evangelium ,,das Licht der Menschen war” und
von dem es heisst, dass es in der Finsternis leuchte, aber diese
es nicht begriffen habe.

288



	Symbolik und Mythologie

