
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 3

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Neue deutsche Bücher

Lebenstanz, Roman von Emil Strauss.
Verlag Albert Langen, Georg Müller, München 1940.

Der Weltkrieg 1914/18 hat bekanntlich erst viele Jahre nach Frie-
densschluss seine allgemeine literarische Bewältigung gefunden. Noch
länger, bis hinein in den zweiten Weltkrieg, ist der deutsche Roman
mit dem Thema des Wegs zurück, des Nachkriegs beschäftigt. Nach
Ina Seidels „Lennacker", nach Ernst Wiecherts „Einfachem Leben",
nach Walther Georg Hartmanns „Friedrich Brekow" (die in letzter Zeit
hier besprochen wurden) ist 1940 der Heimkehrerroman: „Lebenstanz"
von Emil Strauss erschienen. Mahlen die poetischen Mühlen so langsam
in einer Zeit, die sowieso keine Zeit ist und keine Zeit hat, fortlaufend
auf die Kommentare des Dichters zu warten — oder hat erst die
Entscheidung von 1933 mit ihren Folgen die Möglichkeit gegeben, jene
Epoche des Zusammenbruchs, der Krise und des Neuanfangs gültig zu
beurteilen und zu gestalten? Es mag oft beides sein. Jedenfalls ist das

allgemeine Problem des Zusammenbruchs und der Heimkehr aus einem
verlorenen Krieg, das nun nach dem Gesetz der Fortuna von andern
Völkern gelöst werden muss, über die besondere Zeit hinaus sinnbildlich.

Denn hier hat ein Dichter den eigentlichen Stoff für seine eigentliche

Aufgabe: für das Selbstverständnis des Menschen mitten in einer
gleichgültigen, widersinnigen oder feindlichen Umwelt, für den immer neu
zu leistenden Aufweis der tragenden Lebensmächte des einzelnen wie
des nationalen Daseins.

Zudem hat wohl, wenn irgend einer, der 75-jährige Emil Strauss
das Recht zu diesem Thema. Wie den Helden seiner Romane hat er es

auch sich selber nie leicht gemacht, und da seine Bemühungen um
Geist und Politik seines Vaterlandes nicht von heute sind, darf er sich
einen solchen Rückblick gestatten, der sonst ailzuleicht als eine Prophezeiung

ex eventu wirken könnte. Der Dichter aus unserer süddeutschen
Nachbarschaft besitzt schon seit 40 Jahren, seit dem Erfolg des „Freund
Hein", die Sympathie seiner schweizerischen Leser, und so wird ihr
Interesse auch jetzt nicht mangeln, auch wenn es sich für uns nur
darum handeln sollte, dem kennzeichnend „deutschen" Wesen dieses

so bewusst und echt deutschen Dichters nahezukommen.

Schon im „Riesenspielzeug" (1935) ist Emil Strauss auf eine scheinbar

überwundene Epoche zurückgegangen, in die Zeit der Jahrhundertwende,

um von rückwärts her eine Art Durchleuchtung des geistigen
Bestandes und der zukunftsreichen Kräfte Deutschlands vorzunehmen.
Auch der neue Roman erzählt nun wieder — dem eigenen Leben des

186



Dichters entsprechend — von einer Heilung der kulturellen Krankheiten,
der moralischen und politischen Nöte durch bäurisches Leben. Dort
waren es ein paar junge ungebärdige Männer, die im nietzscheschen Drang
nach Unmittelbarkeit und im Protest gegen ihre wilhelminische Zeit
sich mit allerlei merkwürdigen, teils närrischen, teils böswilligen, teils
lebensweisen Gestalten zusammentun, im Schweiss ihres Angesichts
eine Gutswirtschaft betreiben und sich nun beim Kartoffelhacken oder
Bäumeschneiden über Himmel und Hölle unterhalten und in lustig
bramarbasierenden Gesprächen den geistigen Besitz der halben Menschheit

ins Treffen führen. Im< „Lebenstanz" ist es ein einzelner und
gereifter Mann, der die jugendliche Flucht aus dem Studium und einer
verunglückten Liebe, ein selbstgewähltes jahrelanges Kolonisten- und
Abenteuerleben und schliesslich vier Jahre Weltkrieg hinter sich hat.
Zum Freikorpskämpfer ist er zu alt und so erwirbt er ein Bauerngütchen

im Hegau, um im politischen Elend der Zeit sich wenigstens mit
Anstand Arbeit und Nahrung zu verschaffen. Und wir erleben die
mit sachlicher Freude und doch gleichnishafter Absicht geschilderte
Verbesserung der Wirtschaft, die geduldige Wartung der Felder, den

wohlüberlegten Bau der Veranda und des neuen Brunnens, die bedächtige

Auseinandersetzung mit neuen Nachbarn, mit Freunden und Feinden.

Es ist das alte sympathische Motiv vom philosophischen Bauern
oder besser bauernden Philosophen, das seit Rousseau und den Physio-
kraten, seit Goethe und Stifter und bis in die Nachkriegszeit, zu den
Siedlungs- und Anbauplänen immer von neuem sinnvoll ist, weil es

Natürlichkeit und Nutzen, Romantik und zweckmässige Tätigkeit in
einem verspricht. Auch dieser Otto Durban sucht das alte heimliche
Wunschbild des über die Schattenseiten der Zivilisation und den Gegensatz

von Geist und Leben bekümmerten Menschen zu verwirklichen —
er konsultiert zur Eröffnung seines Bauerndaseins Hesiod und will
sich die Wintermonate den Büchern widmen. Die Parallelen zu Ernst
Wiecherts Roman sind bei aller Gegensätzlichkeit der Durchführung
überraschend. Immerhin ist nun dieses im Roman nicht mehr
ungewöhnliche Dasein keine Idylle mehr und frei von jedem sentimentalen
Charakter, sondern im Gegenteil die herbe und sparsame Belohnung
für den, der jahrzehntelang um die innere Aneignung seines Schicksals

gerungen hat, der sich selbst treu zu bleiben und seinen Kern
zu festigen vermochte.

Ist es im „Riesenspielzeug" die Liebe zu dem lebensstarken, moralisch
echten und sicheren Bauernmädchen, in der sich der Held endgültig
findet, so vermag hier umgekehrt der Mann, aus der gütigen, aber
strengen Reife seines Herzens heraus, seiner verbitterten und
enttäuschten Geliebten von einst zu einem Verständnis ihres eigenen miss-
ratenen Lebensganges zu helfen und ihr an seiner Seite ein spätes,
kurzes Glück zu schenken. So endet das Buch versöhnlich und trotzdem
m't einem dreifachen Sterben: die Frau stirbt willig an der Geburt
eines Knaben, die Tochter aus früherer Ehe, die haltlose Vertreterin

187



des jungen Geschlechts, wird von der Schwindsucht erlöst, nachdem
sie heim gefunden hat, und gleichzeitig endet der blinde Musikant
Noldi sein Leben, wie der Uhrmacher Onimus im „Riesenspielzeug", der
fromme und einfältige Bürge übersinnlicher Wirklichkeiten. So ist der
Lebenstanz von einem Totentanz durchschlupgen, als Ausdruck jener
grundlegenden Ueberzeugung des Dichters, dass sich nur vom Rande
her, aus der bejahenden Ueberwindung von Tod und Leid das Leben
erschliesst.

Bei Strauss tritt selten echt und deutlich jenes urdeutsche,
protestantisch-kantische Ethos hervor, dass nur, wer es sich schwer macht,
ein gutes Leben führt. Die Selbsterziehung der Strausschen Helden
besteht in einem unablässigen, beinahe schadenfrohen „Sich-Zwiebeln".
„Je mehr wir uns schwer machen, umso mehr wird uns leicht fallen."
Sie entspringt einem tiefen und fast selbstquälerischen Misstrauen, irgend
einer Lebenslüge zum Opfer zu fallen. Ingrimmig lassen sich diese
Leute bis an den Rand ihrer Existenz treiben, bis dort, „wo man
wie der Wurzelsepp sagen darf: s'kann mir nix gschegn". Den
„Lichtwirbel" des Lebens vermag nur der zu meistern, der sich im Innersten
des Wirbels und seiner Kraft ansiedelt — in der Ruhe, die im Innersten

des Zyklons herrscht, würde Ernst Jünger sagen. Unerkennbar ist
das Leben und schon darum voller Leid. Einem Jüngling gegenüber,
der aus diesem Grund dem Buddhismus verfallen und auf dem Wege
nach Osten ist, lehrt Strauss durch den Mund seiner Hauptperson die
„deutsche" Ueberwindung des Leidens durch Handeln, d. h. die heroische
und nicht die quietistische Konsequenz. Und dieses in einer so bezeichnenden

Weise zum Selbstzweck erhobene Handeln und Arbeiten schliesst
nun den Einzelnen auch mit seiner Gemeinschaft zusammen, für die
dasselbe gilt — damit öffnen sich die politischen Perspektiven. Auch
hier sollen die ursprünglichen völkischen Schieksalskräfte befreit werden;
Juden, Klerikale und allzu Bürgerliche werden mehr temperamentvoll
und summarisch als poetisch abgefertigt. „Aber so ist es einmal: wir
haben den Kampf in uns und wären nichts ohne ihn, also muss er
auch ausser uns sein" — so äussert sich der Heimkehrer über den Krieg
und enthüllt damit die äusseren Folgen dieser Ethik.

Es wird auch in diesem Buche viel geredet, der Roman verschmäht
es nicht, Lehrdichtung zu sein und jeder seiner Personen eine deutliche
Rolle mitzugeben. Und doch meldet sich immer wieder eine echte und
dichterische Zartheit, ein unpathetisches und humorvolles süddeutsches

Wesen, das die germanische Kargheit mildert, — vor allem dort, wo
der Geist der Hegaulandschaft und der Geist der deutschen Musik zur
Sprache kommt, wie die Ahnung einer Welt, vor der das kämpferische
Ethos eben doch nicht das letzte Wort sein wird. Dass in diesem

Alterswerk mit seinen sparsameren und gedämpfteren Mitteln Beides

vorhanden ist, das zeigt uns nicht nur den Charakter, sondern wie
immer den Dichter Strauss. Max Wehrli.

188



Ein abenteuerlicher Fischerroman

Vor ungefähr drei Jahrzehnten haben griechische Fischer begonnen,
mit Dynamit zu fischen. Das ist natürlich streng verboten. Aber
kaltblütig erwiderten die Gesetzesverächter: „Das Meer ist reich und
wir sind arm! — Wer hilft uns besser bei der Arbeit als
Dynamit?" Auf die homerischen Geräte der Netzwerfer und Grundangler

verzichtend, haben sie den gefährlichen Sprengstoff heimlich von
Gruben- und Steinbrucharbeitern gekauft. Fehlzündungen von Patronen
brachten ihnen viele Verstümmelungen bei; aber in Kürze waren sie
dem Bombenwerfen so passioniert verfallen wie die Spieler den Karten
oder die Säufer dem Schnaps. Und sie bildeten nicht nur eine einzigartige

Zunft der Jäger, sondern sie gehörten auch selbst zu den
Gejagten, denn der Staat liess sie mit bewaffneten Motorbooten in
ihren versteckten Buchten und Küsten aufstöbern, um sie — wenn sie
erwischt wurden — exemplarisch zu bestrafen. Das schreckte sie freilich
keineswegs ab. „Wir rotten aus — nach uns die Leere!", murmelten
sie achselzuckend und begannen, kaum entlassen, die listige,
gewissenlose Jagd nach den goldenen, schwarzen und silbrigen Hoch-
zeitsschwärmen aufs Neue. Vielleicht hätte man ihrer brutalen
Kampfmethode, durch die den Fischen wahllos die Schwimmblase zersprengt
wird, weniger Beachtung geschenkt, wenn in Griechenland nicht gleichzeitig

durch die Rücksichtslosigkeit der motorisierten Schleppnetzfischer,
die unbarmherzig das keimende Leben der Tiefe zerstören, und durch
die unkluge Taktik der Zugnetzfischer, die sich um die Schonzeit
nicht kümmern, ganze Küstenstriche sinnlos ausgerottet worden wären.
So begann sich nicht nur der Staat gegen die erbärmliche Räuberei
der Fischer zu wehren, sondern auch das Meer, indem es seine Wesen
aussterben liess. Die Ernten wurden immer geringer, je gefrässiger
die Motoren das Wasser mit Stahl und Eisen durchsiebten.

Es bleibt das hohe Verdienst des in Zürich lebenden Schriftstellers
Werner Helwig, diese Zustände im Roman „Raubfischer in
Hellas" mit erstaunlicher Sachkenntnis geschildert zu haben. (Verlag
Johannes Asmus in Leipzig). In seinem Bericht vermengen sich präzis
beobachtete Tatsachen geschickt mit romanhaften Zutaten zu einem
leidenschaftlichen Kunstwerk, dem es weder an Humor noch an Dramatik,
Weder an blutigen Tragödien noch an absonderlichen Männerabenteuern
fehlt. Eingerahmt werden sie durch die Begegnung von zwei
Schulfreunden, die sich in der Gegend des waldreichen, thessalischen
Gebirges Pelion treffen und mit den „Satansfischern" eine Hochzeit,
sternklare Nächte, heitere und tiefsinnige Gespräche, sowie erregende
Abenteuer erleben. Besonders interessant ist aber die Gestalt des
verwegenen Grazers, der dem Erzähler fast widerwillig sein exzentrisches
beben schildert. Man wird diesem Mann, um den sich eine Menge
markanter Sonderlinge gruppiert, Energie und ein fast heroisches Format
an Liebe und Hass nicht absprechen können. Und wie glänzend sind
die einzelnen Episoden oft erzählt, wobei sie der Autor mit zarten

189



Landschaftsmalereien, volkstümlichen Sprüchen und Liedern, barbarischen
Sitten und rassigen Dialogen durchwirkt hat! Hier ist der Dichter zum
fesselnden Reporter und der Reporter zum Charaktere gestaltenden
Dichter geworden. Seine Sprache liest sich bilderreich, bewegt und
temperamentvoll, nur selten sinkt sie zu jouralistischen Wendungen
herab. Da trifft man Vergleiche an wie: „Mein Herz war
aufgesprungen wie eine Nusschale", „Die Sterne begannen zu funkeln wie
ferne Städte", „Seine Ohren waren wie halbentfaltete Fledermausflügel"
oder — eine bestimmte Fischsorte beschreibend — „Wie dicke Menschenköpfe

glitten sie durch die lauchgrüne, tonlose Tiefe".
Wir glauben, dass der Roman „Raubfischer in Hellas" nicht nur durch

den ungewöhnlichen Stoff Sensation erregen wird, sondern dass er auch
das Werk eines Erzählers von grosser Kraft und Phantasie ist.

Carl Seelig

Leonardiana

Vier Jahrhunderte — und immer noch ist das Interesse der
Kunsthistoriker an der Vielfalt der Probleme um Leonardos grosse Persönlichkeit

rege und in stetem Wachsen. Vierhundert Jahre waren notwendig,
um eine urkundliche Ausgabe und Umschreibung seiner Schriften zu
erhalten, um den Cosmos Leonardos wieder herzustellen.

Schon 1931 umfasste die vincianische Bibliographie Ettore Vergas
2900 Werke über Leonardo. Inzwischen aber wächst die monumentale
Publikation des Corpus Vincianum weiter: Das Jahr 1939 brachte uns
den in England erschienenen Neudruck des alten Richter-Werkes, die
ebenfalls in England herausgegebene bemerkenswerte Arbeit Kennet
Clarks; in Frankreich erschien jene der Antonina Vallentin, in Zürich
das Buch Nicodemis und aus Italien stammen die Werke Marcolongos
und der Fumagalli. Einmalig aber war die Leonardo-Schau, in Mailand.
Die Spezialisten aber, und deren Gruppen haben sich immer nur eines

Aspekts, einer Form des Wirkens des grossen Meisters bemächtigt, in

ihr das Licht des Genius zu sehen geglaubt. Die Einheit seiner
Persönlichkeit läuft Gefahr, zersplittert zu werden. Die Gestalt des grossen
Künstlers rückt beinahe in den zweiten Rang. Heute ist diese Zerstückelung
geradezu Mode geworden. So lasen wir Banalitäten oder Absonderlichkeiten

folgender Art: dass die Malerei Leonardos des Physischen

ermangle und dass der Erfolg seiner Bilder nur der ihnen innewohnenden

psychologischen Erforschung zuzuschreiben sei, die zu beschwingten,
literarischen Variationen — von Goethe bis Pater -- Anlass gegeben
haben. Nichts sei unvollkommener als die Welt seiner Malerei, die ohne

festen Grund schon den Untergang in sich trage. — Die eitelsten

und hinfälligsten Ausführungen Vasaris werden als gut
wiedergegeben, und dies einzig, um jene „Unvollkommenheit" Leonardos oder

die Anekdote seiner Reuetränen im Angesicht des Todes glaubhaft zu

machen. So entstehen Verwirrung, Zweifel und Probleme; Probleme der

Unvollendung auch bei Leonardo, das Problem seiner Einheit, das

190



Problem der Wertung seiner Welten; kurz, ob der Künstler oder der
Wissenschafter „grösser" sei! Auch Henri Bidou berührte dieses Thema:
„Ce grand homme n'est pas une colonie de génies différents. Le problême

est de ramener cette gerbe d'énergies à l'unité d'une âme vivante."
(Revue de Paris, 1939 N. 15, p. 673).

Die Einheit Leonardos erhellt sich nur dem, der die Fähigkeit
besitzt, sich aus der Vielfalt seiner Welten zur Einmaligkeit seines
Geistes emporzuschwingen. Alle daraus entspringenden Probleme lösen
sich automatisch, und über alles hinaus erhebt sich strahlend der
Künstler. Jener Begriff, welcher Kunst, exakte Mathematik, etc. in sich
vereint, jene Auffassung des Künstlers also, in der Leonardo den
höchsten alles überragenden Genius darstellt, in der er allen überlegen
ist, sowohl dank seiner Vielseitigkeit, als seines allumfassenden
Geistes, in der er aber nicht eine Ausnahme bildet, obwohl er der Schar
der Piero della Francesca, Leon B. Alberti, P. Uccello angehört,
die ihrerseits wiederum zu Natur- und Völkergeschichte, zu Plinius und
Vitruvius hinleiten : Der Geist Leonardos ist für seine Schöpfung das „nous"
des Anaxagoras und des Aristoteles, nicht aber jenes Piatos; er ist
höchstes Wesen und Ordner aller Dinge. Es ist Leonardos Welt der
Kunst, die die Einheit schafft, die Schlüssel ist zu jedem Geheimnis,
Doch gerade jene Welt, für viele unvollkommen, ungenügend und am
Untergehen, birgt die Offenbarung. Michelangelo war in allem der
Gegensatz zu Leonardo. Trotz der grösseren Ausdrucksmöglichkeit
erfassen und halten wir die Einheit Michelangelos sofort. Jedes Element
ist schon das Ganze in ihm; in Leonardo sind tausend Möglichkeiten,
verkörpert in tausend Formen, verweht über unendliche Horizonte.
Seine Doktrin, seine Kunst, seine Versuche verlangen Vorbereitung und
Einweihung, ein Verhältnis, eine Uebereinstimmung des Einzelnen zum
Universellen, zur Einheit des Gewissens und des Geistes. Die Welt
Michelangelos verzweifelt anthropozentrisch, dieser Riese nährt in sich
ein Feuer; er ist der zwiespältige Mensch des Schmerzes. Die Welt
Leonardos hat nichts Epizentrisches; sie ist die Natur selbst in ihrem
unendlichen Mysterium, ihren zahllosen Dingen, denen der Mensch sich

eingliedert, und in dieser Einordnung liegt sein sich Anpassen, sich
Beschränken. Daraus erwächst ganz verinnerlicht und unchristlich, der
Begriff Gottes, als Urkraft, die weder durch ihre Allmacht, noch durch
Wunder den Lauf der Dinge zu ändern vermag; daraus entspringen
die Auffassungen über Kraft, Materie und Bewegung etc. Diese
Anschauung ist vom selben hohen Geist beseelt wie jene Spinozas, die
mit Lucrezius eng verwandt ist. In der Praxis dieser Erkenntnis liegt
die Voraussetzung der Experimentalmethode Galileis und aller modernen
Wissenschaft.

Aber der Verzicht auf den Anthropozentrismus und Anthropomorphismus
Bedeutet nicht Erniedrigung des Menschlichen, sondern unerhörte Vision
und Intuition einer reicheren Wirklichkeit, deren der Mensch teilhaftig
'st. In gewissem Sinne ist Michelangelo ganz Leidenschaft. Sein Irra-

191



tionalismus führt nicht zur Hypothese, sondern in die Wirklichkeit,
zur unwiderruflichen Tatsache der künstlerischen Schöpfung. Leonardo,
ganz Rationalismus, Forschen, Suchen, Verlangen nach Erkenntnis, lässt
sein Auge stets nach dem ewig Neuen schweifen, gibt uns das ewig
Wechselnde; in Michelangelo die Schicksalsgewissheit, in Leonardo die

Zweifelhaftigkeit des Experimentes; bei dem einen der Marmorblock,
die schmerzliche Schwere der i\laterie, beim andern der Reiz des Hell-
Dunkels, das unbeständige Oscillieren der Lichter, und Schlüssel zu

allem, das Ineinanderschmelzen der Farben; Zerstörung alles dessen,
was mühevoll und rationell erforscht, zerlegt und aufgebaut wurde;
Verschleiern und Zerstören aus Uebermüdung zu schauen. Es drängt ihn,
die ganze Welt in sich aufzunehmen, und sein Versuch, alles zu
umfassen, ist so kühn, dass er sich, müde der zu vielen Experimente, in
das Halblicht des Dämmers flüchtet (L. Venturi). Oerade hieraus
entstehen die beiden so gänzlich verschiedenen Auffassungen des Unvollendeten

bei Michelangelo und Leonardo. Dem einen war das Vollenden
ein Ueberflüssiges, dem- andern blieb es zuweilen durch Bestimmung
versagt, zuweilen verwehrt durch das unergründliche Geheimnis des

Alls. Kaum hatte Michelangelo, unter Anwendung aller Kräfte, sein
Geschöpf aus dem Stein herausgearbeitet, es von der mineralischen Hülle
befreit, so hatte er sich schon verausgabt, war erschöpft; er hatte
erschaffen; Vollenden war ihm nutzlos, das Wahre gleichgültig.
Michelangelo hätte auch blind, wie Beethoven taub, geschaffen. Leonardo aber
schafft inspiriert, bezaubert, besessen vom All, von der Natur, die er
erforscht, aushorcht, wie er es im allegorischen Passus der Spelunke
beschreibt; sein ganzes Schaffen jedoch treibt ihn zu erkennen. Dies war
seine Qual, Symbol ewigen Schmerzes eines wiedererstandenen Ikaros.
Aus dieser Begier, alles zu durchdringen und zu verstehen, alles zu

ergründen, in den Hieroglyphen der Natur zu lesen, mit allen Sinnen,
mit dem vornehmsten Sinn, dem Auge, dem physischen, zugleich aber auch
dem geistigen Auge. Aus dieser Begier erwächst der Zwiespalt zwischen
Kunst und Wissenschaft, entsteht der Dualismus der Methode; zuweilen
werden Gestalten und Aspekte von Mittel und Zweck verwechselt, wie
es auch uns geschieht, wenn wir staunend seine Zeichnungen betrachten,
in denen oft das Wissenschaftliche durch die lyrische Offenbarung
überwunden wird, wie in der wundervollen histologisch genauen Zeichnung

des Herzens, poetisch schön, wie eine atmende menschliche Wurzel.

Warum? Weil die Welt von Leonardo hylozoistisch und animistisch
aufgefasst wurde.

Er geht von der Sinneswahrnehmung aus, um sich einem gewissen
potentiellen Idealismus zuzuwenden. So wandeln sich Kunst und Forschung

in der unablässigen Arbeit des Meisters zur Einheit des Erkennens*
Und diese Einheit des Erkennens besitzt ein herrliches Mittel zur
Einführung, nämlich die höchste, vornehmste und göttlichste Fähigkeit
des menschlichen Intellekts, die Malerei: Die Gabe darzustellen
(vorstellen, würde Schopenhauer sagen). Aus diesem Grunde schon, nicht nur

192



aus Vorliebe und Sympathie zu dieser oder jener Wissenschaft, kommen
wir zur Behauptung, dass die Einheit der Welten Leonardos nur mittelst
des Begriffs: Kunst — Erkenntnis — Darstellung, zu erreichen sei.
Ohne eigentlich — nach ihm — zu bestimmen, welche Leonardos
„grösste" Tätigkeit sei, vermittelt Marcolongo dem Leser wirklich den
Eindruck, dass der Wissenschafter den Künstler überwiege. Obwohl
er behauptet, seine Arbeit zeige die ganze Gestalt des Meisters in
seiner künstlerischen und wissenschaftlichen Vielseitigkeit, so entspringt
doch gerade diesem Streben nach Einheit, von dem das fleissige Werk
beseelt ist, jener Dualismus, jener Kontrast, den wir nach den
vorstehenden Betrachtungen in Leonardo nicht sehen. Und dieser Dualismus
entsteht gerade darum, weil der Künstler (das Wort ist im höchsten
Sinne des Humanismus und der Renaissance zu verstehen) in den ersten
Kapiteln nicht mit der ihm zukommenden Bedeutung gewürdigt ist.
Kurz, der Künstler umfasst den Wissenschafter, der Wissenschafter nicht
die Erfindungskraft. Marcolongo betrachtet den Maler nach der genauen
Chronologie seiner Werke, nach präzisen, gut begründeten Dokumenten
über unbestimmte Werke etc. etc. Es entgeht ihm aber in diesem ersten
Teil des Buches das Wesentliche an Leonardos Kunst, nämlich das,
wodurch er universell, wodurch er Maler wurde. Er sieht nicht, wie und
warum Leonardo zum Maler, warum die Malerei die Offenbarung seiner
ganzen Welt wurde, während alles Uehrige Erfindung ist. Daher fehlt
auch im Werk Marcolongos eine entsprechende Erwähnung über Leonardos

Hell-Dunkel (Sfumato), das nicht Formalismus, Sterilismus ist,
sondern lebendige Essenz, reine Idee, wie auch bei Michelangelo das
Unvollendete und Modellierte weder Sterilismus, noch Formalismus ist.
Das Hell-Dunkel ist das Wunder, die Gestaltung einer Intuition
Leonardos, es ist Bedingung für die Verkörperung seiner Weltanschauung.
Und darum ist es so folgenschwer. Marcolongo jedoch äusserst sich:
»Von solch grossen Künstlern, verblieb so wenig; das meiste ging
verloren oder ist nicht mehr zu identifizieren." Ich aber glaube, es bleibt
genug, um Leonardo auch als reinen Maler betrachten zu können, um
ausser seiner rein lyrischen Bedeutung auch die geschichtliche, d. h.

seine Funktion in der Entwicklungskurve der italienischen und europäischen

Malerei, zu würdigen. Das, was geblieben ist, genügt. Die erste
Schuld an dieser Anklage der Unvollendung ist auf die alte
Kunstgeschichtsschreibung mit Vasari zurückzuführen. Die „Gioconda", die „Ver-
gine delle rocce" etc. aber sind vollendete Werke. Was uns von Leonardo
bleibt, ist eine vollkommene Welt. Verwerfen wir das Argument der
angezweifelten Werke und opfern wir auch einige Nummern des Kata-
loges über die Werke des Meisters, indem wir diese als Werkstattbilder

oder solche guter Anhänger betrachten, so glauben wir doch,
dass die 8—10 sicheren Werke vollkommen die Welt Leonardos kenn-
zeichnen.

Der Streit der Meinungen um die zugeschriebenen Werke zeigt, dass
wir vom Stil, vom malerischen Gedanken Leonardos eine bestimmte

13 193



Klarheit und Kenntnis haben. Dieser Gruppe von Werken, auf der
Suche nach ihrer Vaterschaft, bezeugen wir deutlich den bestimmten
Kreis innerhalb dessen sie sich bewegt: Kreis, Schule Leonardos. Dazu
kommt das Argument der Schule oder Werkstatt; dies ist nach zwei
Richtungen hin zu verstehen. Einerseits der unmittelbare Kreis der
Anhänger und Nacheiferer, die das Wunder des „Leonardismus"
hervorbringen, das über die ganze Lombardei bis in den Süden Italiens
ausstrahlt; anderseits die Schule im weitesten und idealsten Sinne von
Leonardos Einfluss auf die grössten Meister, deren erster Rafael,
zugleich aber im Sinne einer radikalen Reform des Schauens und Fühlens,
der luministischen Reform, die bis zum heutigen Tage Geltung hat;
jene Reform, Marcolongo übergeht sie einfach, hätte ihm doch beim
Durchblättern des Werkes von Suida manches Wertvolle über den Kreis
um Leonardo eröffnet.

Wir erlauben uns ferner, immer auf die sechs ersten Kapitel
verweisend, zu bemerken, dass es bedauerlich ist, die kritische Information

der ausländischen Literatur über Leonardo missen zu müssen. Selbst

Namen, wie Jean Thys, Müller-Walde, Gronau, Séailles, Lionello Ven-
turi, Richter, Bode, Hildebrandt, etc., werden übergangen. Im Text wird
dafür als einziger ausländischer Schriftsteller Schuré aufgeführt.

Um endlich die kleinen Versehen in einer nächsten Ausgabe zu
vermeiden, ist noch folgendes vorzumerken: Auf Seite 4, betr. des Palaz-
zos Riccardi, heisst es „Michelozzo da Forli"; gewiss wollte man
Michelozzo Michelozzi schreiben: dies ist auch im Namenverzeichnis
auf Seite 339 zu korrigeren. Auf Seite 66 wird gesagt, Michelangelo sei 23

jährig gewesen, als er den „David" geschaffen habe; er war ungefähr
28, da der David um 1503 entstand und Michelangelo 1474 oder 1475

geboren wurde; Seite 122 im Abschnitt über die Reiterstatue des Gol-
leoni von Verrocchio, wird erzählt, sie sei von Di Credi, einem Schüler
Verrocchios und einem Mitschüler Leonardos beendet worden, der
später zu Leonardos Anhängern gehört habe. Dies war wirklich der
testamentarisch überlieferte Wunsch Verrocchios, ein Wunsch, der nicht
respektiert wurde von den Herren der Serenissima (Venedig). Diese
vertrauten die Vollendung des Werkes Leonardo an, der das erzerne
Standbild signierte. Diese kleinen Mängel jedoch schmälern keineswegs
die Wichtigkeit von Marcolongos Beitrag an die vincianischen Studien,
die nun zum erstenmal eine Reihe in rein volkstümlichem Sinne
gehaltene Untersuchungen über Leonardo als Wissenschafter aufweisen.
Diese Studien bedeuten ein durch ihre Klarheit und Vollständigkeit, wie
auch durch ihre Genauigkeit und Zugänglichkeit ausgezeichnete Synthese.

Professor Marcolongo, der ein berühmter Wissenschafter und

Universitätslehrer für rationelle Mechanik und mathematische Physik ist, ist
einer der treuesten und leidenschaftlichsten Leonardo-Forscher; darum
wundert man sich' auch nicht über die wahre Schönheit und Genauigkeit
der Kapitel VIII bis XIII, in denen der vortreffliche Gelehrte über
das „Paradies der Mathematik" spricht, über die Technologie und

194



und Ingenieurkunst Leonardos, über Studien menschlichen Fliegens, wie
über jenes von Apparaten und Vögeln, über biologische- und Natur-
Wissenschaften etc. (R. Marcolongo, L. d. V. Artista-scienziato, Hoepli,
Milano 1939, Lire 12).

Eine beschränktere Aufgabe hat sich Frau Fumagalli in ihrem
Werk „Leonardo, omo sanza letter e" (Sanzoni, Firenze, 1939,
Lire 30.—) gestellt; auch sie ist eine „alte" Leonardo-Forscherin und
bewegt sich vollkommen frei im Kosmos Leonardos. Sie will beweisen,
dass Leonardos von sich selbst gegebene Definition „Omo sanza let-
tere" d. h. Nicht-Poet und Nicht-Literat ganz willkürlich war; denn
die Prosa Leonardos ist lyrisch, oft sogar reine Poesie, immer aber ist sie
reich an Formen, an stilistischer Harmonie. Das Buch ist eine schöne
Anthologie von bis jetzt wenig bekannten Schriften Leonardos: 228

Seiten, geordnet, kommentiert in unvergleichlicher Weise mit Anmerkungen

und Glossen, die am Fuss der Seite zu finden sind, ausgestattet
mit Reproduktionen von Originalen und begleitet von einem ausgezeichneten

kleinen vincianischen Wörterbuch.

In den Seiten des Vorworts 1—-25 passiert der Fumagalli das, was
ich kurz vorher bemerkte; dem Spezialisten ist es Wasser auf seine
Mühle, wenn er auf Seite 3 liest: „Meine Aufgabe ist, die Einheit von
Gefühl und Phantasie, kurz, das poetische Bewusstsein Leonardos zu

erörtern, das deutlicher noch als aus der Leinwand und seinen
Zeichnungen au? seinen Schriften hervorgeht." Wenn man nun aber unter
Dichter. Verfasser von Versen versteht, so war Leonardo es nie. Er
hegte für die Hofdichter höchste Verachtung und das, was er über
sie ausgesagt, ist wohlbekannt. Wenn wir unter Poesie rein lyrische
Bedeutung verstehen, so sehe ich nicht ein, warum „das poetische
Bewusstsein Leonardos mehr aus seinen Schriften als aus seinen

Zeichnungen und seiner Malerei" in Erscheinung treten sollte. Hätte er in
Poesie machen wollen, so würde er es gewiss getan haben. Die Worte
jedoch, sind reines Mittel, Aufzeichnung, Kommentar zu seiner Forschung,
seinen Versuchen, die nach seiner Methode in Zeichnungen niedergelegt
wurden; die Worte aber begleiten diese Zeichnungen sozusagen als

Ergänzung.

„... Wir aber sagen, wunderbarer sei jene Wissenschaft, die die
Werke der Natur, als jene, die das Werk des Schaffenden, also des
Menschen darstelle, als da sind Worte, wie die Poesie und Aehnliches,
das den Weg über seine Zunge findet." (Traktat über Malerei) Das
ist es, was wir zuvor gesagt haben. Umsonst sucht man bei Leonardo
nach dieser oder jener Ueberlegenheit. Die lyrische Bedeutung, die aus
seinen Schriften ergeht, wie jene, die aus seinen Zeichnungen spricht
(Schreiben und Zeichnen sind für ihn eng verwandte Dinge, sind daher
die erste Aufzeichnung „d'après nature", dem Gedanken direkt
entsprungen, unvorbereitet, ohne Ausarbeitung), diese lyrische Bedeutung
nun nährt sich aus einem einzigen Quell, hat einen einzigen Beweggrund,

eine einzige Ursache, ist gleich gegenwärtig, sowohl in der Ma-

195



lerei wie in der Zeichnung. Es ist der Geist Leonardos in seiner
Einmaligkeit und Vielseitigkeit, den wir umsonst zu teilen, zu zerlegen
suchen.

Die gleiche Fumagalli erwähnt auf Seite 4 den kosmischen Sinn,
der Leonardos Gedanken beseelt, sagen wir: es ist ein ständiger
glücklich gemischter Kontrast zwischen idealistischem Ausdruck und
positivistischer Methode, der sich beruhigt und dämpft in der Erfindung

des Schattens, des Heil-Dunkels ; es ist das träumend Ungewisse,
schwer von allen Möglichkeiten, das, wie die Fumagalli gerade nicht
bemerkt, im Widerspruch steht mit Leonardos Wort, das „genau, wesenhaft

ist, in wunderbarem Zusammenhang steht zu allen Dingen, das,
man möchte sagen mit den Dingen selbst wetteifern wolle". Denn
wirklich, das geschriebene Wort war nur ein hilfreiches Ausdrucksmittel
und wir wiederholen dafür nur, was schon für Philosophie und Wissenschaft

gesagt wurde; er ist Dichter oder Literat nur innerhalb seiner
Kunst.

Einen ganz anderen Charakter zeigt das Werk von Giorgio Nicodemi

„Leonardo da Vinci" Gemälde, Zeichnungen, Studien; Zürich,
Fretz und Was mut h Verlag A. G. 1939, Fr. 14.50).

Der Autor will in zugänglicher Weise einen möglichst grossen
Einblick in die Schöpfung Leonardos geben. Die verschiedenen Teile seines
Werkes sind gut ausbalanciert. Nach einer kritischen Biographie des
Meisters, darin die konkreten Resultate seines vielseitigen Wirkens
in Arbeitsperioden geordnet sind, geht er auf das Wesentliche über,
das er mit einem Kapitel über die ideale Welt Leonardos und über
dessen schöpferischen .Geist in seiner Ganzheit beschliesst.

Die Schrift hat vierzig Seiten; es folgt ein Bilderverzeichnis mit
Anmerkungen über die Zweifel der Attributionen, sodass sich der Leser
leicht zurechtfindet. Jedes Werk ist mit Notizen über Art des Materials,
Mass, Herkunft und Ort versehen. Aus der grossen Bibliographie über
Leonardo wurde ein sorgfältiger Auszug von drei Seiten, doppelreihig,
beigefügt, der in verschiedene Kapitel eingeteilt ist: Vincianische
Ausgaben, Quellen und Biographien, allgemeine und spezielle Werke über
Leonardo als Maler, Architekt, Denker, Philosoph, Anatom,
Naturwissenschafter, Mathematiker etc. 206 Abbildungen in Kupfer-Tiefdruck
und drei farbige Tafeln illustrieren dieses Werk, das eine reiche und
beredte Darstellung von Leonardos Genius gibt. D- B-

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier

Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Zürich. Tel. 4 58 55

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 60 60

Printed in Switzerland

196


	Kleine Rundschau

