Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)
Heft: 3
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

Neue deutsche Biicher

Lebenstanz, Roman von Emil Strauss.
Verlag Alber! Langen, Georg Miiller, Miinchen 1940.

Der Weltkrieg 1914/18 hat bekanntlich erst viele Jahre nach Frie-
densschluss seine allgemeine literarische Bewiltigung gefunden. Noch
linger, bis hinein in den zweiten Weltkrieg, ist der deutsche Roman
mit dem Thema des Wegs zuriick, des Nachkriegs beschiftigt. Nach
Ina Seidels ,Lennacker’”, nach Ernst Wiecherts ,Einfachem Leben”,
nach Walther Georg Hartmanns ,Friedrich Brekow” (die in letzter Zeit
hier besprochen wurden) ist 1940 der Heimkehrerroman: ,Lebenstanz”
von Emil Strauss erschienen. Mahlen die poetischen Miihlen so langsam
in einer Zeit, die sowieso keine Zeit ist und keine Zeit hat, fortlaufend
auf die Kommentare des Dichters zu warten — oder hat erst die Ent-
scheidung von 1933 mit ihren Folgen die Moglichkeit gegeben, jene
Epoche des Zusammenbruchs, der Krise und des Neuanfangs giiltig zu
beurteilen und zu gestalten? Es mag oft beides sein. Jedenfalls ist das
allgemeine Problem des Zusammenbruchs und der Heimkehr aus einem
verlorenen Krieg, das nun nach dem Gesetz der Fortuna von andern
Volkern gelost werden muss, iiber die besondere Zeit hinaus sinnbild-
lich. Denn hier hat ein Dichter den eigentlichen Stoff fiir seine eigent-
liche Aufgabe: fiir das Selbstverstindnis des Menschen mitten in einer
gleichgiiltigen, widersinnigen oder feindlichen Umwelt, fiir den immer neu
zu leistenden Aufweis der tragenden Lebensmichte des einzelnen wie
des nationalen Daseins.

Zudem hat wohl, wenn irgend einer, der 75-jihrige Emil Strauss
das Recht zu diesem Thema. Wie den Helden seiner Romane hat er es
auch sich selber nie leicht gemacht, und da seine Bemithungen um
Geist und Politik seines Vaterlandes nicht von heute sind, darf er sich
einen solchen Riickblick gestatten, der sonst allzuleicht als eine Prophe-
zeiung ex eventu wirken konnte. Der Dichter aus unserer siiddeutschen
Nachbarschaft besitzt schon seit 40 Jahren, seit dem Erfolg des ,,Freund
Hein”, die Sympathie seiner schweizerischen Leser, und so wird ihr
Interesse auch jetzt nicht mangeln, auch wenn es sich fiir uns nur
darum handeln sollte, dem kennzeichnend ,deutschen” Wesen dieses
so bewusst und echt deutschen Dichters nahezukommen.

Schon im ,Riesenspielzeug’” (1935) ist Emil Strauss auf eine schein-
bar iiberwundene Epoche zuriickgegangen, in die Zeit der Jahrhundert-
wende, um von riickwirts her eine Art Durchleuchtung des geistigen
Bestandes und der zukunftsreichen Krifte Deutschlands vorzunehmen.
Auch der neue Roman erzdhlt nun wieder — dem eigenen Leben des

186



Dichters entsprechend — ¥on einer Heilung der kulturellen Krankheiten,
der moralischen und politischen Note durch béurisches Leben. Dort
waren €s ein paar junge ungebardige Minner, die im nietzscheschen Drang
nach Unmittelbarkeit und im Protest gegen ihre wilhelminische Zeit
sich mit allerlei merkwiirdigen, teils ndrrischen, teils bdswilligen, teils
lebensweisen Gestalten zusammentun, im Schweiss ihres Angesichts
eine Gutswirtschaft betreiben und sich nun beim Kartoffelhacken oder
Biumeschneiden iiber Himmel und Hoélle unterhalten und in lustig
bramarbasierenden Gesprichen den geistigen Besitz der halben Mensch-
heit ins Treffen fithren. Im ,Lebenstanz” ist es ein einzelner und ge-
reifter Mann, der die jugendliche Flucht aus dem Studium und einer
verungliickten Liebe, ein selbstgewihltes jahrelanges Kolonisten- und
Abenteuerleben und schliesslich vier Jahre Weltkrieg hinter sich hat.
Zum Freikorpskdmpfer ist er zu alt und so erwirbt er ein Bauerngiit-
chen im Hegau, um im politischen Elend der Zeit sich wenigstens mit
Anstand Arbeit und Nahrung zu verschaffen. Und wir erleben die
mit sachlicher Freude und doch gleichnishafter Absicht geschilderte
Verbesserung der Wirtschaft, die geduldige Wartung der Felder, den
wohliiberlegten Bau der Veranda und des neuen Brunnens, die bedich-
tige Auseinandersetzung mit neuen Nachbarn, mit Freunden und Fein-
den. Es ist das alte sympathische Motiv vom philosophischen Bauern
oder besser bauernden Philosophen, das seit Rousseau und den Physio-
kraten, seit Goethe und Stifter und bis in die Nachkriegszeit, zu den
Siedlungs- und Anbauplinen immer von neuem sinnvoll ist, weil es
Natiirlichkeit und Nutzen, Romantik und zweckmissige Taitigkeit in
einem verspricht. Auch dieser Otto Durban sucht das alte heimliche
Wunschbild des iiber die Schattenseiten der Zivilisation und den Gegen-
satz von Geist und Leben bekiimmerten Menschen zu verwirklichen —
er Kkonsultiert zur Eroffnung seines Bauerndaseins Hesiod und will
sich die Wintermonate den Biichern widmen. Die Parallelen zu Ernst
Wiecherts Roman sind bei aller Gegensitzlichkeit der Durchfithrung
iiberraschend. Immerhin ist nun dieses im Roman nicht mehr unge-
wohnliche Dasein keine Idylle mehr und frei von jedem sentimentalen
Charakter, sondern im Gegenteil die herbe und sparsame Belohnung
fiir den, der jahrzehntelang wm die innere Aneignung seines Schick-
sals gerungen hat, der sich selbst treu zu bleiben und seinen Kern
zu festigen vermochte.

Ist es im ,,Riesenspielzeug” die Liebe zu dem lebensstarken, moralisch
echten und sicheren Bauernmidchen, in der sich der Held endgiiltig
findet, so vermag hier umgekehrt der Mann, aus der giitigen, aber
Strengen Reife seines Herzens heraus, seiner verbitterten und ent-
tiuschten Geliebten von einst zu einem Verstindnis ihres eigenen miss-
ratenen Lebensganges zu helfen und ihr an seiner Seite ein spites,
kurzes Gliick zu schenken. So endet das Buch versohnlich und trotzdem
mit einem dreifachen Sterben: die Frau stirbt willig an der Geburt
eines Knaben, die Tochter aus fritherer Ehe, die haltlose Vertreterin

187



des jungen Geschlechts, wird von der Schwindsucht erlést, nachdem
sie heim gefunden hat, und gleichzeitig endet der blinde Musikant
Noldi sein Leben, wie der Uhrmacher Onimus im ,Riesenspielzeug”, der
fromme und einfiltige Biirge iibersinnlicher Wirklichkeiten. So ist der
Lebenstanz von einem Totentanz durchschlungen, als Ausdruck jener
grundlegenden Ueberzeugung des Dichters, dass sich nur vom Rande
her, aus der bejahenden Ueberwindung von Tod und Leid das Leben
erschliesst.

Bei Strauss tritt selten echt und deutlich jenes urdeutsche, prote-
stantisch-kantische Ethos hervor, dass nur, wer es sich schwer macht,
ein gutes Leben fithrt. Die Selbsterziehung der Strausschen Helden be-
steht in einem wunabldssigen, beinahe schadenfrohen ,Sich-Zwiebeln”,
»Je mehr wir uns schwer machen, umso mehr wird uns leicht fallen.”
Sie entspringt einem tiefen und fast selbstquilerischen Misstrauen, irgend
einer Lebensliige zum Opfer zu fallen. Ingrimmig lassen sich diese
Leute bis an den Rand ihrer Existenz treiben, bis dort, ,,wo man
wie der Wurzelsepp sagen darf: s’kann mir nix gschegn’. Den ,Licht-
wirbel” des Lebens vermag nur der zu meistern, der sich im Innersten
des Wirbels und seiner Kraft ansiedelt — in der Ruhe, die im Inner-
sten des Zyklons herrscht, wiirde Ernst Jiinger sagen. Unerkennbar ist
das Leben und schon darum voller Leid. Einem Jiingling gegeniiber,
der aus diesem Grund dem Buddhismus verfallen und auf dem Wege
nach Osten ist, lehrt Strauss durch den Mund seiner Hauptperson die
,deutsche” Ueberwindung des Leidens durch Handeln, d. h. die heroische
und nicht die quietistische Konsequenz. Und dieses in einer so bezeich-
nenden Weise zum Selbstzweck erhobene Handeln und Arbeiten schliesst
nun den Einzelnen auch mit seiner Gemeinschaft zusammen, fiir die
dasselbe gilt — damit offnen sich die politischen Perspektiven. Auch
hier sollen die urspriinglichen vélkischen Schicksalskrifte befreit werden;
Juden, Klerikale und allzu Biirgerliche werden mehr temperamentvoll
und summarisch als poetisch abgefertigt. ,,Aber so ist es einmal: wir
haben den Kampf in uns und wiren nichts ohne ihn, also muss er
auch.ausser uns sein” — so dussert sich der Heimkehrer iiber den Krieg
und enthiillt damit die &dusseren Folgen dieser Ethik.

Es wird auch in diesem Buche viel geredet, der Roman verschmiht
es nicht, Lehrdichtung zu sein und jeder seiner Personen eine deutliche
Rolle mitzugeben. Und doch meldet sich immer wieder eine echte und
dichterische Zartheit, ein unpathetisches und humorvolles siiddeutsches
Wesen, das die germanische Kargheit mildert, — vor allem dort, wo
der Geist der Hegaulandschaft und der Geist der deutschen Musik zur
Sprache kommt, wie die Ahnung einer Welt, vor der das kdmpferische
Ethos eben doch nicht das letzte Wort sein wird. Dass in diesem
Alterswerk mit seinen sparsameren und geddmpfteren Mitteln Beides
vorhanden ist, das zeigt uns nicht nur den Charakter, sondern wie
immer den Dichter Strauss. Max Wehrli.

188



Ein abenteuerlicher Fischerroman

Vor ungefidhr drei Jahrzehnten haben griechische Fischer begonnen,
mit Dynamit zu fischen. Das ist natiirlich streng verboten. Aber
kaltblitig erwiderten die Gesetzesverichter: ,Das Meer ist reich und
wir sind arm! — Wer hilft uns besser bei der Arbeit als
Dynamit?”” Auf die homerischen Gerite der Netzwerfer und Grund-
angler verzichtend, haben sie den gefihrlichen Sprengstoff heimlich von
Gruben- und Steinbrucharbeitern gekauft. Fehlziindungen von Patronen
brachten ihnen viele Verstimmelungen bei; aber in Kiirze waren sie
dem Bombenwerfen so passioniert verfallen wie die Spieler den Karten
oder die Sdufer dem Schnaps. Und sie bildeten nicht nur eine einzig-
artige Zunft der Jédger, sondern sie gehorten auch selbst zu den
Gejagten, denn der Staat liess sie mit bewafineten Motorbooten in
ihren versteckten Buchten und Kiisten aufstdbern, um sie — wenn sie
erwischt wurden — exemplarisch zu bestrafen. Das schreckte sie freilich
keineswegs ab. ,,Wir rotten aus — nach uns die Leere!”, murmelten
sie achselzuckend und begannen, kaum entlassen, die listige, ge-
wissenlose Jagd nach den goldenen, schwarzen wund silbrigen Hoch-
zeitsschwidrmen aufs Newe. Vielleicht hidtte man ihrer brutalen Kampf-
methode, durch die den Fischen wahllos die Schwimmblase zersprengt
wird, weniger Beachtung geschenkt, wenn in Griechenland nicht gleich-
zeitig durch die Riicksichtslosigkeit der motorisierten Schleppnetzfischer,
die unbarmherzig das keimende Leben der Tiefe zerstéren, und durch
die unkluge Taktik der Zugnetzfischer, die sich um die Schounzeit
nicht kiimmern, ganze Kiistenstriche sinnlos ausgerottet worden wiren.
So begann sich nicht nur der Staat gegen die erbirmliche Riuberei
der Fischer zu wehren, sondern auch das Meer, indem es seine Wesen
aussterben liess. Die Ernten wurden immer geringer, je gefrissiger
die Motoren das Wasser mit Stahl und Eisen durchsiebten. .

Es bleibt das hohe Verdienst des in Ziirich lebenden Schriftstellers
Werner Helwig, diese Zustinde im Roman ,Raubfischer in
Hellas” mit erstaunlicher Sachkenntnis geschildert zu haben. (Verlag
Johannes Asmus in Leipzig). In seinem Bericht vermengen sich prizis
beobachtete Tatsachen geschickt mit romanhaften Zutaten zu einem
leidenschaftlichen Kunstwerk, dem es weder an Humor noch an Dramatik,
Weder an blutigen Tragdédien noch an absonderlichen Minnerabenteuern
fehlt. Eingerahmt werden sie durch die Begegnung von zwei Schul-
freunden, die sich in der Gegend des waldreichen, thessalischen Ge-
birges Pelion treffen und mit den ,Satansfischern’” eine Hochzeit,
Sternklare Nichte, heitere und tiefsinnige Gespriche, sowie erregende
Abenteuer erleben. Besonders interessant ist aber die Gestalt des ver-
Wegenen Grazers, der dem Erzidhler fast widerwillig sein exzentrisches
Leben schildert. Man wird diesem Mann, um den sich eine Menge mar-
kanter Sonderlinge gruppiert, Energie und ein fast heroisches Format
an Liebe und Hass nicht absprechen koénnen. Und wie glinzend sind
die einzelnen Episoden oft erzdhlt, wobei sie der Autor mit zarten

189



Landschaftsmalereien, volkstiimlichen Spriichen und Liedern, barbarischen
Sitten und rassigen Dialogen durchwirkt hat! Hier ist der Dichter zum
fesselnden Reporter und der Reporter zum Charaktere gestaltenden
Dichter geworden. Seine Sprache liest sich bilderreich, bewegt und
temperamentvoll, nur selten sinkt sie zu jouralistischen Wendungen
herab. Da trifft man Vergleiche an wie: ,Mein Herz war aufge-
sprungen wie eine Nusschale’”, |, Die Sterne begannen zu funkeln wie
ferne Stiddte”, ,Seine Ohren waren wie halbentfaltete Fledermausfliigel”
oder — eine bestimmte Fischsorte beschreibend — ,,Wie dicke Menschen-
kopfe glitten sie durch die lauchgriine, tonlose Tiefe”.

Wir glauben, dass der Roman ,Raubfischer in Hellas” nicht nur durch
den ungewdohnlichen Stoff Sensation erregen wird, sondern dass er auch
das Werk eines Erzidhlers von grosser Kraft und Phantasie ist.

Carl Seelig

Leonardiana

Vier Jahrhunderte — und immer noch ist das Interesse der Kunst-
historiker an der Vielfalt der Probleme um Leonardos grosse Persén-
lichkeit rege und in stetem Wachsen. Vierhundert Jahre waren notwendig,
um eine urkundliche Ausgabe und Umschreibung seiner Schriften zu
erhalten, um den Cosmos Leonardos wieder herzustellen.

Schon 1931 umfasste die vincianische Bibliographie Ettore Vergas
2900 Werke iiber Leonardo. Inzwischen aber wichst die monumentale
Publikation des Corpus Vincianum weiter: Das Jahr 1939 brachte uns
den in England erschienenen Neudruck des alten Richter-Werkes, die
ebenfalls in England herausgegebene bemerkenswerte Arbeit Kennet
Clarks; in Frankreich erschien jene der Antonina Vallentin, in Ziirich
das Buch Nicodemis und aus Italien stammen die Werke Marcolongos
und der Fumagalli. Einmalig aber war die Leonardo-Schau, in Mailand.
Die Spezialisten aber, und deren Gruppen haben sich immer nur eines
Aspekts, einer Form des Wirkens des grossen Meisters bemichtigt, in
ihr das Licht des Genius zu sehen geglaubt. Die Einheit seiner Per-
sonlichkeit lauft Gefahr, zersplittert zu werden. Die Gestalt des grossen
Kiinstlers riickt beinahe in den zweiten Rang. Heute ist diese Zerstiickelung
geradezu Mode geworden. So lasen wir Banalititen oder Absonder-
lichkeiten folgender Art: dass die Malerei Leonardos des Physischen
ermangle und dass der Erfolg seiner Bilder nur der ihnen innewohnenden
psychologischen Erforschung zuzuschreiben sei, die zu beschwingten,

literarischen Variationen — von Goethe bis Pater -- Anlass gegeben
haben. Nichts sei unvollkommener als die Welt seiner Malerei, die ohne
festen Grund schon den Untergang in sich trage. — Die eitel-

sten und hinfilligsten Ausfithrungen Vasaris werden als gut wieder-
gegeben, und dies einzig, um jene ,Unvollkommenheit” Leonardos oder
die Anekdote seiner Reuetrinen im Angesicht des Todes glaubhaft zu
machen. So entstehen Verwirrung, Zweifel und Probleme; Probleme der
Unvollendung auch bei Leonardo, das Problem seiner Einheit, das

190



Problem der Wertung seiner Welten; kurz, ob der Kiinstler oder der
Wissenschafter ,grosser” sei! Auch Henri Bidou berithrte dieses Thema:
»Ce grand homme n’est pas une colonie de génies différents. Le prob-
Iéme est de ramener cette gerbe d’énergies & Punité d’une dme vivante.”
(Revue de Paris, 1939 N. 15, p. 673).

Die Einheit Leonardos erhellt sich nur dem, der die Fihigkeit
besitzt, sich aus der Vielfalt seiner Welten zur Einmaligkeit seines
Geistes emporzuschwingen. Alle daraus entspringenden Probleme ldsen
sich automatisch, und iiber alles hinaus erhebt sich strahlend der
Kiinstler. Jener Begriff, welcher Kunst, exakte Mathematik, etc. in sich
vereint, jene Auffassung des Kiinstlers also, in der Leonardo den
hochsten alles iiberragenden Genius darstellt, in der er allen iiberlegen
ist, sowohl dank seiner Vielseitigkeit, als seines allumfassenden Gei-
stes, in der er aber nicht eine Ausnahme bildet, obwohl er der Schar
der Piero della Francesca, Leon B. Alberti, P. Uccello angehért,
die ihrerseits wiederum zu Natur- und Volkergeschichte, zu Plinius und
Vitruvius hinleiten : Der Geist Leonardos ist fiir seine Schopfung das ,,nous”
des Anaxagoras und des Aristoteles, nicht aber jenes Platos; er ist
hochstes Wesen und Ordner aller Dinge. Es ist Leonardos Welt der
Kunst, die die Einheit schafft, die Schliissel ist zu jedem Geheimnis,
Doch gerade jene Welt, fiir viele unvollkommen, ungeniigend und am
Untergehen, birgt die Offenbarung. Michelangelo war in allem der
Gegensatz zu Leonardo. Trotz der grosseren Ausdrucksmoglichkeit er-
fassen und halten wir die Einheit Michelangelos sofort. Jedes Element
ist schon das Ganze in ihm; in Leonardo sind tausend Moglichkeiten,
verkorpert in tausend Formen, verweht iiber unendliche Horizonte.
Seine Doktrin, seine Kunst, seine Versuche verlangen Vorbereitung und
Einweihung, ein Verhiltnis, eine Uebereinstimmung des Einzelnen zum
Universellen, zur Einheit des Gewissens und des Geistes. Die Welt
Michelangelos verzweifelt anthropozentrisch, dieser Riese nihrt in sich
ein Feuer; er ist der zwiespiltige Mensch des Schmerzes. Die Welt
Leonardos hat nichts Epizentrisches; sie ist die Natur selbst in ihrem
unendlichen Mysterium, ihren zahllosen Dingen, denen der Mensch sich
eingliedert, und in dieser Einordnung liegt sein sich Anpassen, sich
Beschrianken. Daraus erwichst ganz verinnerlicht und unchristlich, der
Begriff Gottes, als Urkraft, die weder durch ihre Allmacht, noch durch
Wunder den Lauf der Dinge zu &ndern vermag; daraus entspringen
die Auffassungen iiber Kraft, Materie und Bewegung etc. Diese An-
Schauung ist vom selben hohen Geist beseelt wie jene Spinozas, die
mit Lucrezius eng verwandt ist. In der Praxis dieser Erkenntnis liegt
die Voraussetzung der Experimentalmethode Galileis und aller modernen
Wissenschaft.

Aber der Verzicht auf den Anthropozentrismus und Anthropomorphismus
bedeutet nicht Erniedrigung des Menschlichen, sondern unerhérte Vision
und Intuition einer reicheren Wirklichkeit, deren der Mensch teilhaftig
ist. In gewissem Sinne ist Michelangelo ganz Leidenschaft. Sein Irra-

191



tionalismus fithrt nicht zur Hypothese, sondern in die Wirklichkeit,
zur unwiderruflichen Tatsache der kiinstlerischen Schopfung. Leonardo,
ganz Rationalismus, Forschen, Suchen, Verlangen nach Erkenntnis, lisst
sein Auge stets nach dem ewig Neuen schweifen, gibt uns das ewig
Wechselnde; in Michelangelo die Schicksalsgewissheit, in Leonardo die
Zweifelhaftigkeit des Experimentes; bei dem einen der Marmorblock,
die schmerzliche Schwere der Materie, beim andern der Reiz des Hell-
Dunkels, das unbestindige Oscillieren der Lichter, und Schliissel zu
allem, das Ineinanderschmelzen der Farben; Zerstérung alles dessen,
was mithevoll und rationell erforscht, zerlegt und aufgebaut wurde;
Verschleiern und Zerstéren aus Uebermiidung zu schauen. Es dringt ihn,
die ganze Welt in sich aufzunehmen, und sein Versuch, alles zu um-
fassen, ist so kithn, dass er sich, miide der zu vielen Experimente, in
das Halblicht des Ddmmers fliichtet (L. Venturi). Gerade hieraus ent-
stehen die beiden so ginzlich verschiedenen Auffassungen des Unvollen-
deten bei Michelangelo und Leonardo. Dem einen war das Vollenden
ein Ueberfliissiges, dem andern blieb es zuweilen durch Bestimmung
versagt, zuweilen verwehrt durch das unergriindliche Geheimnis des
Alls. Kaum hatte Michelangelo, unter Anwendung aller Krifte, sein Ge-
schopf aus dem Stein herausgearbeitet, es von der mineralischen Hiille
befreit, so hatte er sich schon verausgabt, war erschopft; er hatte
erschaffen; Vollenden war ihm nutzlos, das Wahre gleichgiiltig. Miche-
langelo héatte auch blind, wie Beethoven taub, geschaffen. Leonardo aber
schafft inspiriert, bezaubert, besessen vom All, von der Natur, die er
erforscht, aushorcht, wie er es im allegorischen Passus der Spelunke be-
schreibt; sein ganzes Schaffen jedoch treibt ihn zu erkennen. Dies war
seine Qual, Symbol ewigen Schmerzes eines wiedererstandenen Ikaros.
Aus dieser Begier, alles zu durchdringen und zu verstehen, alles zu
ergriinden, in den Hieroglyphen der Natur zu lesen, mit allen Sinnen,
mit dem vornehmsten Sinn, dem Auge, dem physischen, zugleich aber auch
dem geistigen Auge. Aus dieser Begier erwichst der Zwiespalt zwischen
Kunst und Wissenschaft, entsteht der Dualismus der Methode; zuweilen
werden Gestalten und Aspekte von Mittel und Zweck verwechselt, wie
es auch uns geschieht, wenn wir staunend seine Zeichnungen betrachten,
in denen oft das Wissenschaftliche durch die lyrische Offenbarung
iiberwunden wird, wie in der wundervollen histologisch genauen Zeich-
nung des Herzens, poetisch schén, wie eine atmende menschliche Wur-
zel. Warum? Weil die Welt von Leonardo hylozoistisch und animistisch

aufgefasst wurde.

Er geht von der Sinneswahrnehmung aus, um sich einem gewissen
potentiellen Idealismus zuzuwenden. So wandeln sich Kunst und Forsch-
ung in der unablidssigen Arbeit des Meisters zur Einheit des Erkennens.
Und diese Einheit des Erkennens besitzt ein herrliches Mittel zur
Einfithrung, ndmlich die hochste, vornehmste und géttlichste Fahigkeit
des menschlichen Intellekts, die Malerei: Die Gabe darzustellen (vor-
stellen, wiirde Schopenhauer sagen). Aus diesem Grunde schon, nicht nur

192



aus Vorliebe und Sympathie zu dieser oder jener Wissenschaft, kommen
wir zur Behauptung, dass die Einheit der Welten Leonardos nur mittelst
des Begriffs: Kunst — Erkenntnis — Darstellung, zu erreichen sei.
Ohne eigentlich — nach ihm — zu bestimmen, welche Leonardos
»grosste’”’ Titigkeit sei, vermittelt Marcolongo dem Leser wirklich den
Eindruck, dass der Wissenschafter den Kiinstler iiberwiege. Obwohl
er behauptet, seine Arbeit zeige die ganze Gestalt des Meisters in
seiner Kkiinstlerischen und wissenschaftlichen Vielseitigkeit, so entspringt
doch gerade diesem Streben nach Einheit, von dem das fleissige Werk
beseelt ist, jener Dualismus, jener Kontrast, den wir nach den vor-
stehenden Betrachtungen in Leonardo nicht sehen. Und dieser Dualismus
entsteht gerade darum, weil der Kiinstler (das Wort ist im hdchsten
Sinne des Humanismus und der Renaissance zu verstehen) in den ersten
Kapiteln nicht mit der ihm zukommenden Bedeutung gewiirdigt ist.
Kurz, der Kiinstler umfasst den Wissenschafter, der Wissenschafter nicht
die Erfindungskraft. Marcolongo betrachtet den Maler nach der genauen
Chronologie seiner Werke, nach prizisen, gut begriindeten Dokumenten
iber unbestimmte Werke etc. etc. Es entgeht ihm aber in diesem ersten
Teil des Buches das Wesentliche an Leonardos Kunst, nimlich das, wo-
durch er universell, wodurch er Maler wurde. Er sieht nicht, wie und
warum Leonardo zum Maler, warum die Malerei die Offenbarung seiner
ganzen Welt wurde, widhrend alles Uebrige Erfindung ist. Daher fehlt
auch im Werk Marcolongos eine entsprechende Erwidhnung iiber Leon-
ardos Hell-Dunkel (Sfumato), das nicht Formalismus, Sterilismus ist,
sondern lebendige Essenz, reine Idee, wie auch bei Michelangelo das
Unvollendete und Modellierte weder Sterilismus, noch Formalismus ist.
Das Hell-Dunkel ist das Wunder, die Gestaltung einer Intuition Leon-
ardos, es ist Bedingung fiir die Verkoérperung seiner Weltanschauung.
Und darum ist es so folgenschwer. Marcolongo jedoch &usserst sich:
»Von solch grossen Kiinstlern, verblieb so wenig; das meiste ging ver-
loren oder ist micht mehr zu identifizieren.” Ich aber glaube, es bleibt
genug, um Leonardo auch als reinen Maler betrachten zu kdnnen, um
ausser seiner rein lyrischen Bedeutung auch die geschichtliche, d. h.
seine Funktion in der Entwicklungskurve der italienischen und europdi-
Schen Malerei, zu wiirdigen. Das, was geblieben ist, geniigt. Die erste
Schuld an dieser Anklage der Unvollendung ist auf die alte Kunstge-
Schichtsschreibung mit Vasari zuriickzufithren. Die ,,Gioconda”, die ,Ver-
gine delle rocce” etc. aber sind vollendete Werke. Was uns von Leonardo
bleibt, ist eine vollkommene Welt. Verwerfen wir das Argument der
angezweifelten Werke und opfern wir auch einige Nummern des Kata-
loges iiber die Werke des Meisters, indem wir diese als Werkstatt-
bilder oder solche guter Anhiinger betrachten, so glauben wir doch,
dass die 8—10 sicheren Werke vollkommen die Welt Leonardos kenn-
Zeichnen,

_Der Streit der Meinungen um die zugeschriebenen Werke zeigt, dass
WIr vom Stil, vom malerischen Gedanken Leonardos eine bestimmte

'8 193



Klarheit und Kenntnis haben. Dieser Gruppe von Werken, auf der
Suche nach ihrer Vaterschaft, bezeugen wir deutlich den bestimmten
Kreis innerhalb dessen sie sich bewegt: Kreis, Schule Leonardos. Dazu
kommt das Argument der Schule oder Werkstatt; dies ist nach zwei
Richtungen hin zu verstehen. Einerseits der unmittelbare Kreis der
Anhinger und Nacheiferer, die das Wunder des ,Leonardismus” her-
vorbringen, das iiber die ganze Lombardei bis in den Siiden Italiens
ausstrahlt; anderseits die Schule im weitesten und idealsten Sinne von
Leonardos Einfluss auf die gréssten Meister, deren erster Rafael, zu-
gleich aber im Sinne einer radikalen Reform des Schauens und Fiihlens,
der luministischen Reform, die bis zum heutigen Tage Geltung hat;
jene Reform, Marcolongo iibergeht sie einfach, hatte ihm doch beim
Durchblattern des Werkes von Suida manches Wertvolle iiber den Kreis
um Leonardo erofinet.

Wir erlauben uns ferner, immer auf die sechs ersten Kapitel ver-
weisend, zu bemerken, dass es bedauerlich ist, die kritische Informa-
tion der auslindischen Literatur iiber Leonardo missen zu miissen. Selbst
Namen, wie Jean Thys, Miiller-Walde, Gronau, Séailles, Lionello Ven-
turi, Richter, Bode, Hildebrandt, etc., werden iibergangen. Im Text wird
dafiir als einziger auslindischer Schriftsteller Schuré aufgefiihrt.

Um endlich die kleinen Versehen in einer nidchsten Ausgabe zu ver-
meiden, ist noch folgendes vorzumerken: Auf Seite 4, betr. des Palaz-
zos Riccardi, heisst es ,Michelozzo da Forli”; gewiss wollte man
Michelozzo Michelozzi schreiben: dies ist auch im Namenverzeichnis
auf Seite 339 zu korrigeren. Auf Seite 66 wird gesagt, Michelangelo sei 23
jihrig gewesen, als er den ,David” geschaffen habe; er war ungefihr
28, da der David um 1503 entstand und Michelangelo 1474 oder 1475
geboren wurde; Seite 122 im Abschnitt iiber die Reiterstatue des Col-
leoni von Verrocchio, wird erzdhlt, sie sei von Di Credi, einem Schiiler
Verrocchios und einem Mitschiiller Leonardos beendet worden, der
spiater zu Leonardos Anhidngern gehort habe. Dies war wirklich der
testamentarisch iiberlieferte Wunsch Verrocchios, ein Wunsch, der nicht
respektiert wurde von den Herren der Serenissima (Venedig). Diese
vertrauten die Vollendung des Werkes Leonardo an, der das erzerne
Standbild signierte. Diese kleinen Mingel jedoch schmilern keineswegs
die Wichtigkeit von Marcolongos Beitrag an die vincianischen Studien,
die nun zum erstenmal eine Reihe in rein volkstiimlichem Sinne ge-
haltene Untersuchungen iiber Leonardo als Wissenschafter aufweisen.
Diese Studien bedeuten ein durch ihre Klarheit und Vollstindigkeit, wie
auch durch ihre Genauigkeit und Zuginglichkeit ausgezeichnete Synthese.

Professor Marcolongo, der ein berithmter Wissenschafter und Univer-
sititslehrer fiir rationelle Mechanik und mathematische Physik ist, ist
einer der treuesten und leidenschaftlichsten Leonardo-Forscher; darum
wundert man sich’ auch nicht iiber die wahre Schonheit und Genauigkeit
der Kapitel VIII bis XIII, in denen der vortreffliche Gelehrte iiber
das ,Paradies der Mathematik” spricht, iiber die Technologie und

194



und Ingenieurkunst Leonardos, iiber Studien menschlichen Fliegens, wie
iber jenes von Apparaten und Végeln, iiber biologische- und Natur-
Wissenschaften etc. (R. Marcolongo, L. d. V. Artista-scienziato, Hoepli,
Milano 1939, Lire 12).

Eine beschrinktere Aufgabe hat sich Frau Fumagalli in ihrem
Werk ,Leonardo, omo sanza lettere” (Sanzoni, Firenze, 1939,
Lire 30.—) gestellt; auch sie ist eine ,alte” Leonardo-Forscherin und
bewegt sich vollkommen frei im Kosmos Leonardos. Sie will beweisen,
dass Leonardos von sich selbst gegebene Definition ,,Omo sanza let-
tere” d. h. Nicht-Poet und Nicht-Literat ganz willkiirlich war; denn
die Prosa Leonardos ist lyrisch, oft sogar reine Poesie, immer aber ist sie
reich an Formen, an stilistischer Harmonie. Das Buch ist eine schone
Anthologie von bis jetzt wenig bekannten Schriften Leonardos: 228
Seiten, geordnet, kommentiert in unvergleichlicher Weise mit Anmerk-
ungen und Glossen, die am Fuss der Seite zu finden sind, ausgestattet
mit Reproduktionen von Originalen und begleitet von einem ausgezeich-
neten kleinen vincianischen Woérterbuch.

In den Seiten des Vorworts 1—25 passiert der Fumagalli das, was
ich kurz vorher bemerkte; dem Spezialisten ist es Wasser auf seine
Miihle, wenn er auf Seite 3 liest: ,,Meine Aufgabe ist, die Einheit von
Gefithl und Phantasie, kurz, das poetische Bewusstsein Leonardos zu
erértern, das deutlicher noch als aus der Leinwand und seinen Zeich-
nungen ate seinen Schriften hervorgeht”? Wenn man nun aber unter
Dichter. Verfasser von Versen versteht, so war Leonardo es nie. Er
hegte Ffiir die Hofdichter hoéchste Verachtung und dus, was er iber
sie ausgesagt, ist wohlbekannt. Wenn wir unter Poesie rein lyrische
Bedeutung verstehen, so sehe ich nicht ein, warum ,das poetische
Bewusstsein Leonardos mehr aus seinen Schriften als aus seinen Zeich-
nungen und seiner Malerei” in Erscheinung treten sollte. Hatte er in
Poesie machen wollen, so wiirde er es gewiss getan haben. Die Worte
jedoch, sind reines Mittel, Aufzeichnung, Kommentar zu seiner Forschung,
seinen Versuchen, die nach seiner Methode in Zeichnungen niedergelegt
wurden; die Worte aber begleiten diese Zeichnungen sozusagen als
Ergéinzung.

s .. Wir aber sagen, wunderbarer sei jene Wissenschaft, die die
Werke der Natur, als jene, die das Werk des Schaffenden, also des
Menschen darstelle, als da sind Worte, wie die Poesie und Aehnliches,
das den Weg iiber seine Zunge findet.” (Traktat iiber Malerei) Das
ist es, was wir zuvor gesagt haben. Umsonst sucht man bei Leonardo
nach dieser oder jener Ueberlegenheit. Die lyrische Bedeutung, die aus
Seinen Schriften ergeht, wie jene, die aus seinen Zeichnungen spricht
(Schreiben und Zeichnen sind fiir ihn eng verwandte Dinge, sind daher
die erste Aufzeichnung ,d’aprés nature”’, dem Gedanken direkt ent-
Sprungen, unvorbereitet, ohne Ausarbeitung), diese lyrische Bedeutung
lun ndhrt sich aus einem einzigen Quell, hat einen einzigen Beweg-
grund, eine einzige Ursache, ist gleich gegenwirtig, sowohl in der Ma-

195



lerei wie in der Zeichnung. Es ist der Geist Leonardos in seiner Ein-
maligkeit und Vielseitigkeit, den wir umsonst zu teilen, zu zerlegen
suchen.

Die gleiche Fumagalli erwdhnt auf Seite 4 den kosmischen Sinn,
der Leonardos Gedanken beseelt, sagen wir: es ist ein stindiger
gliicklich gemischter Kontrast zwischen idealistischem Ausdruck und
positivistischer Methode, der sich beruhigt und dimpft in der Erfin-
dung des Schattens, des Hell-Dunkels; es ist das trdumend Ungewisse,
schwer von allen Mdéglichkeiten, das, wie die Fumagalli gerade nicht
bemerkt, im Widerspruch steht mit Leonardos Wort, das ,,genau, wesen-
haft ist, in wunderbarem Zusammenhang steht zu allen Dingen, das,
man mochte sagen mit den Dingen selbst wetteifern wolle”. Denn
wirklich, das geschriebene Wort war nur ein hilfreiches Ausdrucksmittel
und wir wiederholen dafiir nur, was schon fiir Philosophie und Wissen-
schaft gesagt wurde; er ist Dichter oder Literat nur innerhalb seiner
Kunst.

Einen ganz anderen Charakter zeigt das Werk von Giorgio Nico-
demi ,lLeonardo da Vinci” Gemilde, Zeichnungen, Studien; Ziirich,
Fretz und Wasmuth Verlag A. G. 1939, Fr. 14.50).

Der Autor will in zuginglicher Weise einen moglichst grossen Ein-
blick in die Schopfung Leonardos geben. Die verschiedenen Teile seines
Werkes sind gut ausbalanciert. Nach einer kritischen Biographie des
Meisters, darin die konkreten Resultate seines vielseitigen Wirkens
in Arbeitsperioden geordnet sind, geht er auf das Wesentliche iiber,
das er mit einem Kapitel iiber die ideale Welt Leonardos und iiber
dessen schopferischen Geist in seiner Ganzheit beschliesst.

Die Schrift hat vierzig Seiten; es folgt ein Bilderverzeichnis mit
Anmerkungen iiber die Zweifel der Attributionen, sodass sich der Leser
leicht zurechtfindet. Jedes Werk ist mit Notizen iiber Art des Materials,
Mass, Herkunft und Ort versehen. Aus der grossen Bibliographie iiber
Leonardo wurde ein sorgfiltiger Auszug von drei Seiten, doppelreihig,
beigefiigt, der in verschiedene Kapitel eingeteilt ist: Vincianische Aus-
gaben, Quellen und Biographien, allgemeine und spezielle Werke iiber
Leonardo als Maler, Architekt, Denker, Philosoph, Anatom, Naturwis-
senschafter, Mathematiker etc. 206 Abbildungen in Kupfer-Tiefdruck
und drei farbige Tafeln illustrieren dieses Werk, das eine reiche und
beredte Darstellung von Leonardos Genius gibt. D. B.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u, Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Ziirich, Akazienstr. 8
Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Ziirich. Tel. 45855
Druck: Jak. Villiger & Cie., Widenswil Tel. 9560 60
Printed in Switzerland

196



	Kleine Rundschau

