Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 2

Artikel: Die Botschaft Albert Schweitzers
Autor: Holz, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Botschaft Albert Schweitzers

Von Karl Holz

D er eigentliche Gegensatz zu dem Unwert des Krieges heisst

nicht Friede, sondern Kultur. Doch wihrend wir ziemlich
genau wissen, was wir uns vorzustellen haben, wenn wir das
Wort Krieg horen, ist das durchaus nicht der Fall bei dem Be-
griff Kultur. Das was wir ablehnen ist uns klarer als das was
wir bejahen — oder zumindest bejahen sollten. Die Unklarheit
geht so weit, dass von vielen Kultur als etwas auf jeden Fall
Vorhandenes angesehen wird. Sie sprechen mit den Ethnologen
von einer ,,Kultur der Primitiven” und verstehen darunter die
Gesamtheit der Daseinsformen, der Sitten und Gebriuche von
bestimmten Menschengruppen; Kriegfithrung und Waffen, Laster
und Verbrechen rechnen sie dazu ebenso wie religiose oder er-
zieherische Einrichtungen. Doch wenn es sich nicht um die Un-
kultur der Primitiven handelt, sondern um unsere eigene Welt,
entsteht in den Kopfen eine heillose Verwirrung, wenn der Be-
griff des wohl objektiven, doch nur beschreibenden Ethnologen
durcheinander geht mit dem, den wir wertend und fordernd auf
die europidische Kultur anwenden. Doch wie sollen wir den
Begriff in unserm Sinne fassen? Die Definition ,Kultur ist der
Inbegriff aller Fortschritte des Menschen und der Menschheit
auf allen Gebieten und in jeder Hinsicht, sofern dieselben der
geistigen Vollendung des Einzelindividuums als dem Fortschritt
der Fortschritte dienstbar sind” hat Albert Schweitzer in seiner
Kulturphilosophie vorgeschlagen, nachdem er zwanzig
Jahre geistiger Bemiihung an die Klirung dieses Fragenkomple-
Xes gewendet hatte. Die Definition fithrt gleichzeitig in den
Kern des Lebenswerks dieser grossen und verehrungswiirdigen
Personlichkeit. Albert Schweitzer hat die wachsenden Néte der
Gegenwart seit langem vorausgesehen und auch einen Weg ge-
Wiesen ihrer Herr zu werden. Anlass genug, um Antwort zu su-

chen auf die Fragen: Wer ist dieser Mann? und: Was hat er zu
Sagen?

Neben den zahlreichen Zeitgenossen, die den Namen Albert
Schweitzer nie gehort haben, gibt es viele, die iiber ein Teil-

77



gebiet seines Denkens und Wirkens mehr oder weniger unter-
richtet sind. Sie kennen vielleicht den Musikhistoriker oder
den Organisten, vielleicht den Religionsforscher oder den Mis-
sionar, vielleicht den Tropenarzt oder den Philosophen. Ganz
wenige nur kennen Schweitzers Leistungen auf all den Gebieten,
auf denen er sich betitigt; und noch wenigere sehen hinter der
Vielfalt der Aeusserungsformen die Einheit und Geradlinigkeit,
ja Simplizitat seines Wesens. Es ist sehr reizvoll, der Entwick-
lung, der allmihlichen Auseinanderfaltung von Schweitzers Per-
sonlichkeit nachzugehen, — eine Entwicklung, die er selbst in
einigen autobiographischen Versuchen angedeutet hat und die
diese Schriften zu einer so interessanten Lektiire macht. Hier
kénnen nur die wesentlichen Punkte erwihnt werden.

Als Sohn eines protestantischen Landpfarrers ist Albert
Schweitzer am 14, Januar 1875 im elsidssischen Kayers-
berg zur Welt gekommen, und es muss sogleich betont werden,
dass er aus dem zwiespiltigen Erbe seiner Herkunft von den
Grenzen zwischen Deutschland und Frankreich allein das Segens-
reiche zu ziehen verstanden hat. Vereinfachend kann man wohl
sagen, dass er die Tiefe seines Wesens dem Deutschen, seine
Klarheit dem Franzosischen verdankt. Auch in anderm Betracht
wurde ihm frith zu Bewusstsein gebracht, wie sehr Toleranz und
Ausgleichen von Gegensitzen den besten Kriften des Lebens
zutrdglich sind: das Kirchengebdude, in dem sein Vater am-
tierte, diente sowohl der Abhaltung von protestantischen wie
von katholischen Gottesdiensten. Er wuchs auf in einem Kreis,
wo man sich ehrlich bemiihte, den Geist der christlichen Religion
zu verwirklichen, wo enge Dogmatik und Pharisiertum verpont
waren. So ist es nicht zu verwundern, dass Schweitzer in einer
Zeit, als die meisten Denkenden seiner Altersgenossen ihren Weg
fern von Kirche und Religion zu gehen sich anschickten, den-
selben Beruf wie sein Vater wihlte.

Doch da sein Geist ihn immer nach den Urspriingen trieb, sich
nie mit den fremden Erkldrungen der Lehrer begniigte, nie Be-
friedigung fand, ehe er nicht jedes auftauchende Problem an
der Wurzel gepackt und selbstindig bewiltigt hatte, ist aus
dem Theologiestudenten kein Landpfarrer geworden, sondern
schon 1902 ein Professor der Theologie an derselben Universi-
tat Strassburg, an der er im wesentlichen seine Studien betrieben

78



hatte. Schon als Student geht Schweitzer an die Erscheinungen
der Zeit als klarer und kritischer Denker, als Philosoph heran.
Indem er Ideal und Wirklichkeit vergleicht, erkennt er die Pro-
bleme, die er zunichst durch Aufdeckung ihrer geistesgeschicht-
lichen Entwicklung zu kliren unternimmt, danmach durch Ein-
ordnung in ein gedankliches System.

Weil in diesem Leben folgerichtig Schritt fiir Schritt getan
worden ist, lisst sich darlegen, dass die Kulturphiloso-
Phie, die Kronung seines Wirkens, sein Vermichtnis, sich eben-
so direkt von seiner theologischen Staatsexamenarbeit herleitet
(um nicht bei einem noch fritheren Markstein zu beginnen) wie
seine Titigkeit als Tropenarzt — so wenig auf den ersten Blick
eine Untersuchung iiber die Abendmahlslehre bei Schleiermacher
mit einem von beiden etwas zu tun zu haben scheint. Und doch
hat Schweitzer nichts getan als den ihm damals vom Schicksal
zugeworfenen Gedankenfaden aufzunehmen, ihn konsequent zu
Ende zu denken und die Folgerungen zu ziehen. Wen seine Na-
tur treibt, in den Kern des Lebens vorzudringen, fiir den ist es
gleich, an welchem Punkte der Peripherie er ansetzt.

Das Abendmahlsproblem hatte Schweitzer bis dahin, wie er
selbst eingestanden hat, ebenso wenig beschiftigt wie das bei
den meisten Menschen der Fall ist. Beim Studium Schleier-
Machers stiess er jedoch auf eine Frage, die in seinem Denken
eine ungeahnte Folge von anderen, immer weiter dringenden
Fragen ausléste und ihn schliesslich seine Weltanschauung in
das System der Kulturphilosophie fassen liess. So stellte sich
ihm das Problem zu Beginn dar: ,Die kirchlichen Auffassungen
Setzen voraus, dass Jesus die Feier zur Wiederholung bestimmt
habe, kénnen aber nicht nachweisen, dass er es wirklich ange-
ordnet hat, da der betreffende Befehl bei den iltesten Zeugen
fehlt. Eine Reihe wissenschaftlicher Auffassungen gehen davon
aus, dass die Feier nicht zur Wiederholung bestimmt war, kon-
len dann aber nicht erklidren, warum sie doch schon in der
allerersten Gemeinde aufkam ... Der Zusammenhang zwischen
den beiden Feiern, der historischen und der Gemeindefeier,
bleibt also gleich unbegreiflich, ob man sie durch den Wieder-
h_olunsgsbefehl direkt kausal miteinander verbindet oder ob man
Sich mit der Konstatierung der reinen zeitlichen Aufeinanderfolge
begniigt ynd die Kausalitit dahingestellt sein lisst.”

79



Vier Jahre lang studiert Schweitzer beharrlich und eingehend
die Geschichte des Abendmahls und kommt am Ende zu dem
Schluss, dass seine Vorginger die Frage falsch gestellt und Jesu
Gleichnisse vom Abendmahl nicht richtig verstanden haben, weil
ihnen das Geheimnis des Leidensgedankens ein Rétsel geblie-
ben war, das — eschatologisch gestimmt— ein unmittelbar be-
vorstehendes Ende der Welt voraussetzte. In dieser Vorstellung
hat Jesus selbst gelebt. ,,Das Abendmahl kann nur aus dem Zu-
sammenhang des Lebens Jesu begriffen werden. Unsere Abend-
mahlsauffassungen sind falsch — also ist die Auffassung des
Lebens Jesu, welche uns dazu gefithrt hat, auch falsch.”

So kommt Schweitzer dazu, eine Skizze des Lebens Jesu un-
ter dem Titel ,,Das Messianitits- und Leidensgeheimnis” zu
veroffentlichen. So kommt er weiter dazu, die Geschichte der
Leben-Jesu-Forschung und der paulinischen Forschung aufzu-
zeichnen und damit zwei der bedeutendsten theologischen Unter-
suchungen der Gegenwart zu liefern. Von den Einzelergebnissen
dieser Studien soll hier nicht die Rede sein. Von der grossten
Wichtigkeit ist jedoch Schweitzers Erkenntnis, dass das Christen-
tum in den ersten Anfingen eine Weltanschauung vertrat, die
der des modernen Christentums diametral entgegengesetzt ist.
War sie urspriinglich eschatologisch und somit weltverneinend-
pessimistisch, so hat sie — den Gliubigen unbewusst — ihren
Charakter grundlegend gewandelt und ist lebensbejahend-
optimistisch geworden.

Wenn jedoch der Mensch der Gegenwart eine der Grund-
voraussetzungen der frithchristlichen Vorstellungswelt nicht mehr
teilt, nicht linger an ein unmittelbar bevorstehendes Ende der
Welt glaubt, so muss diese vor Schweitzer nicht beachtete Er-
kenntnis umwilzende Folgen zeitigen im Denken und Verhalten
zumindest der Christen. Einesteils kann die Besserung der Welt-
zustinde nicht fiir sie eine unwesentliche Angelegenheit blei-
ben; anderseits muss alles auf eschatologischen Anschauungen
Beruhende in den Evangelien nicht linger wédrtlich, sondern dem
Sinne nach ,historisch” verstanden werden, womit ein Grossteil
der bisherigen Dogmatik hinfillig wird. Statt dessen muss eben
eine Besinnung auf den Grund der christlichen Lehre erfolgen,
auf das was Urchristentum und Gegenwart gemeinsam anerken-
nen koénnen, ndmlich auf die Ethik Jesu, auf jenes grosse Para-

80



doxon, wonach der Mensch frei wird von der Welt durch lie-
bende Hingabe an sie. Das Gebot des ,Liebe deinen Nichsten”
muss wieder in den Mittelpunkt alles menschlichen Handelns
geriickt werden. Doch wihrend in der Weltuntergangstimmung
Zu Jesu Zeiten das Ziel allein in der Selbstvervollkommnung der
Personlichkeit erblickt wurde, muss der moderne Christ diese
Selbstvervollkommnung durch Ausrichtung auf ein irdisches Ziel
anstreben, Er darf nicht mehr weltfliichtig dem Diesseits den
Riicken kehren, sondern er muss sich bemiihen, in der Gegen-
wart ethisch zu wirken, Kultur zu wollen.

Bis zu diesem Punkt waren Schweitzers Ueberlegungen friih
vorgedrungen. Die unmittelbare Folgerung war fiir ihn, aus der
Erkenntnis die Konsequenz fiir sein eigenes Leben zu ziehen.,
Er wollte an einer Stelle wirken, wo er seine Religion der Liebe
und Hilfeleistung mehr betitigen konnte wie als Professor der
Theologie. Nicht lehren wollte er seine Anschauung, leben
wollte er sie. Als Arzt der Eingeborenen in Afrika schien ihm
das am meisten moglich zu sein. So beschliesst er, — ungefihr
35 Jahre alt, verheiratet, in Amt und Wiirden, denn als Wissen-
Schaftler wie als Organist geniesst er bereits europiischen Ruf
— Sicherheit und Bequemlichkeit aufzugeben, um seinem neuen
Ziel zu folgen. Er studiert Medizin, und endlich 1913 ist er so
Weit, sein Negerspital Lambarene im franzésischen Aequatorial-
afrika erdffnen zu konnen, das er seitdem stindig vergréssert
hat. Und es ist zu hoffen, dass der jetzige Krieg und die Kampf-
handlungen, welche vor kurzem in jener Gegend zwischen den
Truppen de Gaulles und der Pétainanhidnger stattgefunden ha-
ben, Schweitzer und sein beispielhaftes Lebenswerk unangeta-
stet gelassen haben.

Das Negerspital am Ogowefluss in der Kolonie Gabun war
mit Hilfe der Pariser protestantischen Mission gegriindet wor-
den; Schweitzer selbst gilt in dieser Hinsicht als Missionar.
Doch sein Ziel bestand gewiss nicht darin, moglichst viele
Schwarze zu taufen. Helfen wollte er ihnen, darauf kam es ihm
an; und auch darauf, ihnen ein Beispiel vom Geist der Néchsten-
liebe 7y geben und sie wenn moglich zur Nachahmung anzure-
Sen. Wenn dieser oder jener schliesslich den Wunsch hatte, zur
Christlichen Kirche zu gehoren, so mochte das hingehen. Denn
Schweitzer ist zwar immer ein glaubiger Christ geblieben, doch

’ 81



ist es ihm lingst klar geworden, dass die wesentlichen welt-
anschaulichen Ziele des modernen Menschen nicht von der Tat-
sache abhingen konnen, ob er an die Gottlichkeit Jesu glaubt
oder nicht, Das Kulturstreben aller, die guten Willens sind —
ganz gleich ob Christen oder Nichtchristen — muss das gleiche
sein.

So wire es ein griindlicher Irrtum, wenn man in Schweitzers
Kulturphilosophie das apologetische Werk eines Theologen se-
hen wollte. Schweitzer hat sich weit erhoben iiber die Ebene,
auf der der Kleinkrieg der Konfessionen gekampft wird; er
ist zuhause, wo die grossen Religionsstifter und Philosophen
sich finden. Dies wird jedem einleuchten, der sich mit seiner
Kulturphilosophie beschiftigt, die einem Nichtchristen
ebensoviel zu geben hat wie einem Christen. Von dieser Bot-
schaft Schweitzers — niedergeschrieben, nachdem er ihren Geist
vorgelebt hat — liegen bisher zwei, oder wenn man will, drei
Binde vor. 1923 erschienen Verfall und Wiederaufbau
der Kultur sowie Kultur und Ethik, wihrend die zwei
abschliessenden, damals versprochenen Teile, die Weltan-
schauung der Ehrfurcht vor dem Leben und vom
Kulturstaat bisher noch nicht zur Veroffentlichung gekom-
men sind. Statt dessen hat Schweitzer 1936 die Weltan-
schauung der indischen Denker erscheinen lassen,
worin er die in Kultur und Ethik begonnene\,Auseinander-
setzung mit der Philosophie des Ostens fortfiihrt.

Schon in seinen Studententagen war Schweitzer sich der Tat-
sache bewusst, dass die Welt, in der er lebte und dachte, einer
Kulturkrise unterworfen war; dass andere vergangene Epochen
im Vergleich zur Neuzeit wirkliche Kultur hervorgebracht hat-
ten, wihrend in der Gegenwart die Zeichen des Niedergangs sich
hduften und eine drohende Katastrophe anzukiindigen schienen.
Schweitzer unternahm es nun, die Zeichen der Zeit zu deuten
und den Ursachen des Kulturverfalls nachzugehen. Dabei gelangt
er schliesslich zu der Erkenntnis, dass das Unheil aus der Ver-
wirrung der menschlichen Wertbegriffe hergeleitet werden muss.
Von manchen wird iiberhaupt kein oberster Wert anerkannt.
Die andern besitzen diesen Begriff wohl, doch sind sie unter
einander allzu verschiedener Ansicht, welcher Art nun dieser
oberste Begriff wirklich sei.

32



Schuld an dieser Verwirrung misst Schweitzer vor allem der
Philosophie des 19. Jahrhunderts bei, die ihre Aufgabe verfehilt
habe. Statt elementar zu bleiben, gefiel sie sich darin, entweder
allein die Geschichte des Denkens zu studieren oder die Technik
der philosophischen und psychologischen Methoden zu verfei-
nern. Dem Nichtfachmann, der Antwort suchte auf die urspriing-
lichen Denkfragen der Menschheit, hatte sie nichts zu bieten.
Schweitzer vergleicht die Philosophen des 19. Jahrhunderts und
die der Gegenwart einem Generalstab, der seine Truppen in
die Schlacht schickt, ohne einen Plan oder ein Endziel zu haben,
der es gar nicht haben kann, weil er in resignierender Voraus-
sicht eines nie endenden Krieges befangen ist. Der einzelne
Soldat braucht den Plan und das Endziel des Generalstabs nicht
zu kennen oder verstehen, doch wohlbedachte, genaue Weisungen
muss er erhalten — so wie er es auch erwartet — nicht solche,
die einander offensichtlich widersprechen und tatsichlich sinn-
los sind. Schweitzer ist zutiefst davon iiberzeugt, dass das
Denken unser Handeln vielleicht nicht immer bestimmt, doch
gewiss beeinflusst; dass jedenfalls ohne wertsetzende Ueber-
legungen keine wertvollen Kulturtaten zustande kommen.

Die Philosophie des 19. Jahrhunderts bildete sich etwas dar-
auf ein, dass sie skeptisch geworden war und darauf verzichtete,
eine auf Idealzustinde abzielende Entwicklung anzunehmen. Sie
wollte  realistisch’ sein. ,,Fiir die Erwidgungen iiber Volk, Staat,
Kirche, Gesellschaft, Fortschritt und alle andern Grossen, die
unsern Zustand und den der Menschheit bestimmen, wollten
wir von dem empirisch Gegebenen ausgehen. Nur die in ihm
vVorhandenen Krifte und Richtungen sollten in Betracht kom-
men. Logisch und ethisch zwingende Grundwahrheiten wollten
Wir nicht mehr anerkennen. Mit Wissen und Absicht herab-
gesetzte Ideale beherrschten also unser geistiges Leben und die
Welt ... Unser Wirklichkeitssinn bestand also darin, dass wir
aus einer Tatsache durch Leidenschaften und kurzsichtigste
Niitzlichkeitserwigungen die nichstliegende andere hervorgehen
lassen, und so fort und fort. Da uns die zielbewusste Absicht
auf ein zu verwirklichendes Ganzes fehlt, fillt unsere.Aktivitit
unter den Begriff des Naturgeschehens. In vernunftlosester
Weise reagieren wir auf die Tatsachen. Ohne Plan und Funda-
ment bauen wir unsere Zukunft in die Verhiltnisse hinein und

83



setzen sie der Wirkung der chaotischen Verschiebungen aus, die
in diesen auftreten... Geblendet von dem, was als gewesen von
uns angesehen oder ausgegeben wird, verlieren wir den Blick fiir
das, was werden soll. Nichts ist mehr vorbei, nichts mehr erle-
digt. Immer wieder lassen wir das Vergangene kiinstlich in dem
Gegenwairtigen auferstehen. Wir schaffen eine Persistenz abge-
laufener Tatsachen, die jede normale Entwicklung unserer Volker
unmoglich macht. Wie wir durch unsern Wirklichkeitssinn in den
gegenwartigen Ereignissen versinken, so durch unsern geschicht-
lichen in den vergangenen.”

Haben seit Beginn des 10. Jahrhunderts der Materialismus und
die von ihm sich herleitenden verkleinerten oder Wirklichkeits-
ideale die Verwirrung der Werte und damit eine Folge von
Kulturkatastrophen ausgeldst, so muss es sich jetzt zunichst da-
rum handeln, eine neue, allgemein anerkennbare Werthierarchie
wiederaufzurichten. Welches war der Grundfehler, der das
abendliandische Denken auf den falschen Weg gebracht hat?
Schweitzer findet ihn darin, dass man versuchte, das Ziel alles
menschlichen Handelns und Strebens aus einer fiir die ganze
Welt angesetzten Entwicklung abzuleiten. Weil man spiter ein-
sehen musste, dass offenbar die Annahme, unsere Welt strebe
einem uns erkennbaren Ziele zu, eine Tauschung vor, verzwei-
felte man iiberhaupt daran, dem Einzelwesen ein endgiiltiges
Ziel fiir sein Bemiihen zeigen zu konnen. Aus der Metaphysik,
aus Weltanschauung wollte man zur Ethik kommen und musste
doch immer klarer sehen, dass Weltanschauung im eigentlichen
Sinn des Wortes unmdglich ist.

Schweitzer verzichtet auf diesen Weg von vornherein. Er will
elementar denken. Am Ausgangspunkt auf der Suche nach dem
Ziel blickt er nicht nach aussen, sondern nach innen. Dabei er-
gibt sich ihm die erste und grundlegende Einsicht: das sich sei-
ner Existenz denkend bewusst werdende Individuum ist frei, in-
sofern als es seinem Leben einen Wert beimessen kann oder
keinen. Dadurch dass es weiterlebt, erteilt es — zumindest un-
bewusst — diesem Leben einen Wert. Die Alternative, das Leben
fiir lebensunwert zu halten, besteht in der Theorie ebensowohl.
Aus der Praxis der bisher aufgestellten pessimistischen Denk-
systeme zeigt sich jedoch, dass diese Konsequenz durch irgend
welche Tiiftelei vermieden wird. Der Wille zum Leben ist stir-

84



ker als das Denken. Die Folgerung sollte sein, dass das Denken
sich auch bewusst dem Lebenswillen unterordnet.

So weit ist jedoch nur der individuelle Lebenswille gerecht-
fertigt. Wieso soll er sich nicht beweisen — wie das instinktiv
jede Ethik geahnt hat — auf Kosten von anderem Leben? An-
genommen, Hinz kidme zu diesem Schluss, so miisste er Kunz
seinerseits dasselbe Recht zugestehen und brichte so das eigene
Leben in Gefahr der Vernichtung, eine Gefahr, die er im Inter-
esse seines Lebenswillens logischerweise vermeiden muss. Er
muss sogar noch weitergehen: er muss versuchen, jeden einzel-
hen der vielen Kunze daran zu hindern, bei dem Fehlschluss
stehen zu bleiben, dem er — Hinz — soeben entgangen ist, nim-
lich seine Existenz auf Kosten der Mitmenschen zu ,bereichern’.
Hinz muss versuchen, mit allen Kunzen eine Gesellschaft von
gleicher Interessenrichtung zu griinden, in der jedes Leben mog-
lichst grossen Schutz geniesst und durch planmissige Organisa-
tion und FErziehung die neu in Erscheinung tretenden Individuen
vor der Gefahr des Fehlschlusses moglichst bewahrt bleiben.

Doch nicht allein auf diesem gewissermassen logischen Wege
kommt Schweitzer zur Rechtfertigung einer lebensférdernden
Gesellschaftsordnung. Auch rein instinktiv, so lehrt er, fiihlt
sich das gesunde Finzelwesen als Teil des gesamten Lebens.
Es besteht eine mystische Verbindung und Einheit zwischen dem
Teil und dem Ganzen. Das Individuum spiirt das Verwandte im
fremden, ihm begegnenden Leben und hat das Bediirfnis, mit
ihm in Einklang zu kommen, indem es sich fremdem Leben hin-
gibt,

Ehrfurcht vor dem Leben: in diesem Grundsatz findet
Schweitzer das Geheimnis aller wahren Ethik. Im Begriff des
Lebens hat er das Kernstiick gefunden, das geeignet ist, die
Hierarchie der Werte wieder aufzurichten und zuriick zur Kul-
tur zu fiihren. ,,Gut ist, Leben erhalten, Leben férdern, entwick-
!Ungsf'aihiges Leben auf seinen hochsten Wert bringen. Bése
Ist, Leben vernichten, Leben beeintrichtigen, entwicklungsfihi-
8¢s Leben hemmen.” Und wenn Schweitzer ,Leben’ sagt, so
Meint er Leben in jeder Form, nicht etwa nur Menschenleben.
Seine optimistisch-ethische Anschauung bringt ihn in die Nihe
Von Kants kategorischem Imperativ. Doch die Absolutheit, die
€ dem Gebot der Ehrfurcht vor dem Leben erteilt, trennt ihn

85



von Kant, mit dessen Religionsphilosophie er sich bereits in
seiner Dissertation kritisch auseinandergesetzt hatte.

Schweitzer sieht die Grosse von Kants Sittenlehre, die zum
ersten Male nach Plato in der abendldndischen Philosophie das
ethische Gefithl als ein elementares im Menschen anerkennt.
Aber er wirft Kant vor, dass seine Ethik — wenn auch tiefer als
die seiner Vorgianger — bei aller Erhabenheit inhaltlos und zu
eng ist, dass er, indem er seinen ethischen Idealismus auf sei-
nen erkenntnistheoretischen zu griinden versuchte, der Ethik
ihren logischen Grund und — wie sich bei den Weiterdenkern
Kants zeigen sollte — auch ihren Sinn geraubt hat. Schweitzer
fithlt, dass er mit seinen eigenen viel elementareren Ueberle-
gungen iiber den Sinn des menschlichen Daseins, mit seinem
Dualismus und seiner Erkenntnisresignation festeren Boden un-
ter den Fiissen hat und weiter reicht als Kant und dessen Schii-
ler, weil er aus ihren Fehlern gelernt hat.

Eher als Kant geh6rt Schweitzers Achtung dessen unmittel-
baren Vorldufern, den frithen und naiv fortschrittsglaubigen Ra-
tionalisten des 18. Jahrhunderts. Er verteidigt sie gegen die
Geringschiatzung, der sie seit langem verfallen sind. Denn ihre
ethische Lehre hat — solange noch nicht klargeworden war, dass
ihr weltanschauliches Fundament, der Fortschrittsglaube, nicht
tragfihig sei — tatsdchlich zu grossen Kulturtaten angeregt
und hat den Menschen jener Tage innere Befriedigung gegeben.
Auch Schweitzer ist Rationalist, will es sein; nur glaubt er nicht
mehr wie die Aufklarer an die Allmacht der Ratio. Er ist viel-
mehr zutiefst davon iiberzeugt, dass aller Rationalismus, der
sich zu Ende denkt, notwendig zum Irrationalen fiihre, zur My-
stik, weil jede Gedankenreihe hinleitet zu der ewig unbeant-
wortbaren Frage nach dem Sinn des Lebens, dem Wunder der
Existenz. ,,In Welt- und Lebensbejahung und in Ethik erfiille
ich den Willen des universellen Willens zum Leben, der sich
in mir offenbart. Ich lebe mein Leben in Gott, in der geheimnis-
vollen ethischen Gottespersonlichkeit, die ich so in der Welt
nicht erkenne, sondern nur als geheimnisvollen Willen in mir
erlebe.”’ _

Nur in seiner Mystik zeigt sich Schweitzer als Monist, sonst
bleibt ihm stindig der dualistische Gegensatz von Individuum
und Weltgeschehen im Bewusstsein. Er postuliert ihn sogar als

86



Bedingung jeder wahren Ethik. Denn nur aus diesem Gegen-
Satz ergibt sich die dauernde dynamische Auseinandersetzung
zwischen Ich und Du, zwischen Ich und Gesellschaft, zwischen
Ich und Natur, — durch die der Kulturwille sich beweisen kann.
Dieser Wille lisst sich nicht mehr verwirren durch die Erwi-
gung, dass die von ihm geiibte Erhaltung und Vollendung von
Leben neben der stindig erfolgenden Vernichtung durch Natur-
gewalten fast nicht in Betracht kommt. Wichtig ist allein, dass
in dem ethisch gewordenen Menschen ein von Ehrfurcht vor dem
Leben und vor Hingebung an Leben erfiillter Wille sich be-
weist,

»Wenn ich ein Insekt aus dem Tiimpel rette, so hat sich Leben
an Leben hingegeben, und die Selbstentzweiung des Lebens ist
aufgehoben. Wo in irgend einer Weise mein Leben sich an Leben
hingibt, erlebt mein endlicher Wille zum Leben das Einswerden
mit dem Unendlichen, in dem alles Leben eins ist.”” Schweitzers
Mystik ist ganz und gar ethischer Natur, wihrend die des
Ostens ebenso wie die des europdischen Mittelalters, die
Schweitzer als Identititsmystik bezeichnet, ohne inneren Zusam-
Menhang mit der Ethik ist, ja, sie im Grunde ausschliesst. An-
derseits erhellt schon aus dem Beispiel von dem aus dem Tiim-
Pel geretteten Insekt, das hier fiir zahlreiche dhnliche steht, wih-
Tend es bei fritheren abendlindischen Ethikern vergeblich ge-
Sucht wiirde, wie sehr die indische Ethik mit ihrer Absolutheit
auf Schweitzer gewirkt hat.

Die modernen indischen Denker haben ebenso vergeblich wie
Meister Eckhart versucht, die ihnen bekannten oder instinktiv
€rahnten ethischen Gebote in ihrer Identitdtsmystik zu begriin-
den. Schweitzers ethische Mystik verspiirt kein Bediirfnis, die
Welt 2y erkliren; sie lasst den Weltwillen vielmehr als etwas
fir den Menschen Unergriindliches dahingestellt. Wihrend die
Identitéitsmystik die Ratio und den Geist der Wissenschaft ge-
Fing achtet, weil sie ihr unwichtig und lacherlich scheinen im
Vergleich zu dem eigenen intuitiven Verstehen, schitzt die
ethische Mystik den Wert des Wissens hoch ein. Schweitzer
Weiss, dass alle Forschungen und Entdeckungen nur von neuem
W dem Geheimnis des allgegenwirtigen Lebenswillens hinleiten
Und somit zu vertiefter Mystik und Ehrfurcht fithren. In diesem
Sinne nimmt er die Forderung von der ,docta ignorantia’ auf.

87



Die Abtotung des Lebenswillens im Individuum, wie sie die
eigentlichen indischen Mystiker verlangt haben, lehnt Schweitzer
ab. Doch er fordert anderseits mehr als die indischen Ethiker,
die sich auf leidende Selbstvervollkommnung beschrinkten. Aus
seinem europdischen Gefiihl heraus will er, dass sie durch die
titige erginzt werde.

So sind Schweitzers Ethik und Weltanschauung gleichzeitig
weiter als die unserer Traditionen oder anderseits als die des
fernen Ostens. Seine Philosophie stellt die lebendige, zukunfts-
trachtige Synthese aus den beiden Wurzeln dar; und es ist noch
nicht abzusehen, ob ihre Bedeutung groésser sein wird fiir un-
sere Erdhilfte oder fiir jene andere. Sie wendet sich jedenfalls
bewusst an beide. Und das Entscheidende ist, dass sie beide
Traditionen verschmilzt und die Moglichkeit bietet, dass Ost
und West —. nicht mehr getrennt — grundsitzlich dieselbe
Werthierarchie anerkennen. Die Notwendigkeit, in unserer Zeit
schrumpfender Entfernungen und sich ndher riickender Konti-
nente zu einer Weltphilosophie zu kommen, ist gross.

In fritheren Jahrhunderten wire Schweitzer mit dieser Geistes-
tat wahrscheinlich nicht als Philosoph, sondern als Religions-
stifter aufgetreten, als Begriinder einer W eltreligion im
eigentlichen Sinne des Wortes. Jedoch auch die Lehre des Den-
kers gewinnt an Ueberzeugungskraft durch die Tatsache, dass
Schweitzer sein Lambarene-Werk geschaffen und seine Ueber-
zeugung beispielsweise vorgelebt hat. Dass Schweitzers Leben
und Wirken eine einzigartige Kulturtat darstellen, steht ausser
Zweifel, und dass seine Leistung in dieser Gegenwart méoglich
war und ist, mag denen zu Trost und Beispiel dienen, die an
unserer Zeit glauben verzweifeln zu miissen.

88



	Die Botschaft Albert Schweitzers

