
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1941-1942)

Heft: 2

Artikel: Die Botschaft Albert Schweitzers

Autor: Holz, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Botschaft Albert Schweitzers

Von Karl Holz

J er eigentliche Gegensatz zu dem Unwert des Krieges heisst
nicht Friede, sondern Kultur. Doch während wir ziemlich

genau wissen, was wir uns vorzustellen haben, wenn wir das
Wort Krieg hören, ist das durchaus nicht der Fall bei dem
Begriff Kultur. Das was wir ablehnen ist uns klarer als das was
wir bejahen — oder zumindest bejahen sollten. Die Unklarheit
geht so weit, dass von vielen Kultur als etwas auf jeden Fall
Vorhandenes angesehen wird. Sie sprechen mit den Ethnologen
von einer „Kultur der Primitiven" und verstehen darunter die
Gesamtheit der Daseinsformen, der Sitten und Gebräuche von
bestimmten Menschengruppen; Kriegführung und Waffen, Laster
und Verbrechen rechnen sie dazu ebenso wie religiöse oder
erzieherische Einrichtungen. Doch wenn es sich nicht um die
Unkultur der Primitiven handelt, sondern um unsere eigene Welt,
entsteht in den Köpfen eine heillose Verwirrung, wenn der
Begriff des wohl objektiven, doch nur beschreibenden Ethnologen
durcheinander geht mit dem, den wir wertend und fordernd auf
die europäische Kultur anwenden. Doch wie sollen wir den

Begriff in unserm Sinne fassen? Die Definition „Kultur ist der
Inbegriff aller Fortschritte des Menschen und der Menschheit
auf allen Gebieten und in jeder Hinsicht, sofern dieselben der
geistigen Vollendung des Einzelindividuums als dem Fortschritt
der Fortschritte dienstbar sind" hat Albert Schweitzer in seiner

Kulturphilosophie vorgeschlagen, nachdem er zwanzig
Jahre geistiger Bemühung an die Klärung dieses Fragenkomple-
xes gewendet hatte. Die Definition führt gleichzeitig in den
Kern des Lebenswerks dieser grossen und verehrungswürdigen
Persönlichkeit. Albert Schweitzer hat die wachsenden Nöte der
Gegenwart seit langem vorausgesehen und auch einen Weg
gewiesen ihrer Herr zu werden. Anlass genug, um Antwort zu
suchen auf die Fragen: Wer ist dieser Mann? und: Was hat er zu
sagen?

Neben den zahlreichen Zeitgenossen, die den Namen Albert
Schweitzer nie gehört haben, gibt es viele, die über ein Teil-

77



gebiet seines Denkens und Wirkens mehr oder weniger
unterrichtet sind. Sie kennen vielleicht den Musikhistoriker oder
den Organisten, vielleicht den Religionsforscher oder den

Missionar, vielleicht den Tropenarzt oder den Philosophen. Ganz

wenige nur kennen Schweitzers Leistungen auf all den Gebieten,
auf denen er sich betätigt; und noch wenigere sehen hinter der
Vielfalt der Aeusserungsformen die Einheit und Geradlinigkeit,
ja Simplizität seines Wesens. Es ist sehr reizvoll, der Entwicklung,

der allmählichen Auseinanderfaltung von Schweitzers
Persönlichkeit nachzugehen, — eine Entwicklung, die er selbst in

einigen autobiographischen Versuchen angedeutet hat und die
diese Schriften zu einer so interessanten Lektüre macht. Hier
können nur die wesentlichen Punkte erwähnt werden.

Als Sohn eines protestantischen Landpfarrers ist Albert
Schweitzer am 14. Januar 1875 im elsässischen Kayers-
berg zur Welt gekommen, und es muss sogleich betont werden,
dass er aus dem zwiespältigen Erbe seiner Herkunft von den

Grenzen zwischen Deutschland und Frankreich allein das Segensreiche

zu ziehen verstanden hat. Vereinfachend kann man wohl
sagen, dass er die Tiefe seines Wesens dem Deutschen, seine

Klarheit dem Französischen verdankt. Auch in anderm Betracht
wurde ihm früh zu Bewusstsein gebracht, wie sehr Toleranz und
Ausgleichen von Gegensätzen den besten Kräften des Lebens

zuträglich sind: das Kirchengebäude, in dem sein Vater
amtierte, diente sowohl der Abhaltung von protestantischen wie
von katholischen Gottesdiensten. Er wuchs auf in einem Kreis,
wo man sich ehrlich bemühte, den Geist der christlichen Religion
zu verwirklichen, wo enge Dogmatik und Pharisäertum verpönt
waren. So ist es nicht zu verwundern, dass Schweitzer in einer
Zeit, als die meisten Denkenden seiner Altersgenossen ihren Weg
fern von Kirche und Religion zu gehen sich anschickten,
denselben Beruf wie sein Vater wählte.

Doch da sein Geist ihn immer nach den Ursprüngen trieb, sich
nie mit den fremden Erklärungen der Lehrer begnügte, nie
Befriedigung fand, ehe er nicht jedes auftauchende Problem an
der Wurzel gepackt und selbständig bewältigt hatte, ist aus
dem Theologiestudenten kein Landpfarrer geworden, sondern
schon 1902 ein Professor der Theologie an derselben Universität

Strassburg, an der er im wesentlichen seine Studien betrieben

78



hatte. Schon als Student geht Schweitzer an die Erscheinungen
der Zeit als klarer und kritischer Denker, als Philosoph heran.
Indem er Ideal und Wirklichkeit vergleicht, erkennt er die
Probleme, die er zunächst durch Aufdeckung ihrer geistesgeschichtlichen

Entwicklung zu klären unternimmt, danach durch
Einordnung in ein gedankliches System.

Weil in diesem Leben folgerichtig Schritt für Schritt getan
worden ist, lässt sich darlegen, dass die Kulturphiloso-
P h i e, die Krönung seines Wirkens, sein Vermächtnis, sich ebenso

direkt von seiner theologischen Staatsexamenarbeit herleitet
(um nicht bei einem noch früheren Markstein zu beginnen) wie
seine Tätigkeit als Tropenarzt — so wenig auf den ersten Blick
eine Untersuchung über die Abendmahlslehre bei Schleiermacher
wit einem von beiden etwas zu tun zu haben scheint. Und doch
hat Schweitzer nichts getan als den ihm damals vom Schicksal

zugeworfenen Gedankenfaden aufzunehmen, ihn konsequent zu
Ende zu denken und die Folgerungen zu ziehen. Wen seine Na-
tur treibt, in den Kern des Lebens vorzudringen, für den ist es

gleich, an welchem Punkte der Peripherie er ansetzt.
Das Abendmahlsproblem hatte Schweitzer bis dahin, wie er

selbst eingestanden hat, ebenso wenig beschäftigt wie das bei
den meisten Menschen der Fall ist. Beim Studium Schleier-
machers stiess er jedoch auf eine Frage, die in seinem Denken
eine ungeahnte Folge von anderen, immer weiter dringenden
Fragen auslöste und ihn schliesslich seine Weltanschauung in
das System der Kulturphilosophie fassen Hess. So stellte sich
Jhm das Problem zu Beginn dar: „Die kirchlichen Auffassungen
setzen voraus, dass Jesus die Feier zur Wiederholung bestimmt
habe, können aber nicht nachweisen, dass er es wirklich
angeordnet hat, da der betreffende Befehl bei den ältesten Zeugen
^hlt. Eine Reihe wissenschaftlicher Auffassungen gehen davon
aus, dass die Feier nicht zur Wiederholung bestimmt war, können

dann aber nicht erklären, warum sie doch schon in der
allerersten Gemeinde aufkam Der Zusammenhang zwischen
den beiden Feiern, der historischen und der Gemeindefeier,
bleibt also gleich unbegreiflich, ob man sie durch den
Wiederholungsbefehl direkt kausal miteinander verbindet oder ob man
sich mit der Konstatierung der reinen zeitlichen Aufeinanderfolge
begnügt und die Kausalität dahingestellt sein lässt."

79



Vier Jahre lang studiert Schweitzer beharrlich und eingehend
die Geschichte des Abendmahls und kommt am Ende zu dem

Schluss, dass seine Vorgänger die Frage falsch gestellt und Jesu
Gleichnisse vom Abendmahl nicht richtig verstanden haben, weil
ihnen das Geheimnis des Leidensgedankens ein Rätsel geblieben

war, das — eschatologisch gestimmt— ein unmittelbar
bevorstehendes Ende der Welt voraussetzte. In dieser Vorstellung
hat Jesus selbst gelebt. „Das Abendmahl kann nur aus dem
Zusammenhang des Lebens Jesu begriffen werden. Unsere
Abendmahlsauffassungen sind falsch — also ist die Auffassung des

Lebens Jesu, welche uns dazu geführt hat, auch falsch."
So kommt Schweitzer dazu, eine Skizze des Lebens Jesu unter

dem Titel „Das Messianitäts- und Leidensgeheimnis" zu
veröffentlichen. So kommt er weiter dazu, die Geschichte der

Leben-Jesu-Forschung und der paulinischen Forschung
aufzuzeichnen und damit zwei der bedeutendsten theologischen
Untersuchungen der Gegenwart zu liefern. Von den Einzelergebnissen
dieser Studien soll hier nicht die Rede sein. Von der grössten
Wichtigkeit ist jedoch Schweitzers Erkenntnis, dass das Christentum

in den ersten Anfängen eine Weltanschauung vertrat, die
der des modernen Christentums diametral entgegengesetzt ist.
War sie ursprünglich eschatologisch und somit weltverneinend-
pessimistisch, so hat sie — den Gläubigen unbewusst — ihren
Charakter grundlegend gewandelt und ist lebensbejahend-
optimistisch geworden.

Wenn jedoch der Mensch der Gegenwart eine der
Grundvoraussetzungen der frühchristlichen Vorstellungswelt nicht mehr
teilt, nicht länger an ein unmittelbar bevorstehendes Ende der
Welt glaubt, so muss diese vor Schweitzer nicht beachtete
Erkenntnis umwälzende Folgen zeitigen im Denken und Verhalten
zumindest der Christen. Einesteils kann die Besserung der
Weltzustände nicht für sie eine unwesentliche Angelegenheit bleiben;

anderseits muss alles auf eschatologischen Anschauungen
Beruhende in den Evangelien nicht länger wörtlich, sondern dem
Sinne nach „historisch" verstanden werden, womit ein Grossteil
der bisherigen Dogmatik hinfällig wird. Statt dessen muss eben
eine Besinnung auf den Grund der christlichen Lehre erfolgen,
auf das was Urchristentum und Gegenwart gemeinsam anerkennen

können, nämlich auf die Ethik Jesu, auf jenes grosse Para-

80



doxon, wonach der Mensch frei wird von der Welt durch
liebende Hingabe an sie. Das Gebot des „Liebe deinen Nächsten"
muss wieder in den Mittelpunkt alles menschlichen Handelns
gerückt werden. Doch während in der Weltuntergangstimmung
zu Jesu Zeiten das Ziel allein in der Selbstvervollkommnung der
Persönlichkeit erblickt wurde, muss der moderne Christ diese
Selbstvervollkommnung durch Ausrichtung auf ein irdisches Ziel
anstreben. Er darf nicht mehr weltflüchtig dem Diesseits den
Rücken kehren, sondern er muss sich bemühen, in der Gegenwart

ethisch zu wirken, Kultur zu wollen.
Bis zu diesem Punkt waren Schweitzers Ueberlegungen früh

vorgedrungen. Die unmittelbare Folgerung war für ihn, aus der
Erkenntnis die Konsequenz für sein eigenes Leben zu ziehen.
Er wollte an einer Stelle wirken, wo er seine Religion der Liebe
und Hilfeleistung mehr betätigen konnte wie als Professor der
Theologie. Nicht lehren wollte er seine Anschauung, leben
Wollte er sie. Als Arzt der Eingeborenen in Afrika schien ihm
das am meisten möglich zu sein. So beschliesst er, — ungefähr
35 Jahre alt, verheiratet, in Amt und Würden, denn als
Wissenschaftler wie als Organist geniesst er bereits europäischen Ruf

Sicherheit und Bequemlichkeit aufzugeben, um seinem neuen
Ziel zu folgen. Er studiert Medizin, und endlich 1913 ist er so
Weit, sein Negerspital Lambarene im französischen Aequatorial-
afrika eröffnen zu können, das er seitdem ständig vergrössert
bat. Und es ist zu hoffen, dass der jetzige Krieg und die
Kampfbandlungen, welche vor kurzem in jener Gegend zwischen den
Truppen de Gaulles und der Pétainanhânger stattgefunden
haben, Schweitzer und sein beispielhaftes Lebenswerk unangeta-
stet gelassen haben.

Das Negerspital am Ogowefluss in der Kolonie Gabun war
Hilfe der Pariser protestantischen Mission gegründet wor-

Schweitzer selbst gilt in dieser Hinsicht als Missionar.
Doch sein Ziel bestand gewiss nicht darin, möglichst viele
Schwarze zu taufen. Helfen wollte er ihnen, darauf kam es ihm
an; und auch darauf, ihnen ein Beispiel vom Geist der Nächstenliebe

zu geben und sie wenn möglich zur Nachahmung anzuregen.

Wenn dieser oder jener schliesslich den Wunsch hatte, zur
christlichen Kirche zu gehören, so mochte das hingehen. Denn
Schweitzer ist zwar immer ein gläubiger Christ geblieben, doch

6
81



ist es ihm längst klar geworden, dass die wesentlichen
weltanschaulichen Ziele des modernen Menschen nicht von der
Tatsache abhängen können, ob er an die Göttlichkeit Jesu glaubt
oder nicht. Das Kulturstreben aller, die guten Willens sind —

ganz gleich ob Christen oder Nichtchristen — muss das gleiche
sein.

So wäre es ein gründlicher Irrtum, wenn man in Schweitzers

Kulturphilosophie das apologetische Werk eines Theologen
sehen wollte. Schweitzer hat sich weit erhoben über die Ebene,
auf der der Kleinkrieg der Konfessionen gekämpft wird; er
ist zuhause, wo die grossen Religionsstifter und Philosophen
sich finden. Dies wird jedem einleuchten, der sich mit seiner

Kulturphilosophie beschäftigt, die einem Nichtchristen
ebensoviel zu geben hat wie einem Christen. Von dieser
Botschaft Schweitzers — niedergeschrieben, nachdem er ihren Geist
vorgelebt hat — liegen bisher zwei, oder wenn man will, drei
Bände vor. 1923 erschienen Verfall und Wiederaufbau
der Kultur sowie Kultur und Ethik, während die zwei
abschliessenden, damals versprochenen Teile, die
Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben und vom
Kulturstaat bisher noch nicht zur Veröffentlichung gekommen

sind. Statt dessen hat Schweitzer 1936 die
Weltanschauung der indischen Denker erscheinen lassen,
worin er die in Kultur und Ethik begonnene\Auseinandersetzung

mit der Philosophie des Ostens fortführt.
Schon in seinen Studententagen war Schweitzer sich der

Tatsache bewusst, dass die Welt, in der er lebte und dachte, einer
Kulturkrise unterworfen war; dass andere vergangene Epochen
im Vergleich zur Neuzeit wirkliche Kultur hervorgebracht hatten,

während in der Gegenwart die Zeichen des Niedergangs sich
häuften und eine drohende Katastrophe anzukündigen schienen.
Schweitzer unternahm es nun, die Zeichen der Zeit zu deuten
und den Ursachen des Kulturverfalls nachzugehen. Dabei gelangt
er schliesslich zu der Erkenntnis, dass das Unheil aus der
Verwirrung der menschlichen Wertbegriffe hergeleitet werden muss.
Von manchen wird überhaupt kein oberster Wert anerkannt.
Die andern besitzen diesen Begriff wohl, doch sind sie unter
einander allzu verschiedener Ansicht, welcher Art nun dieser
oberste Begriff wirklich sei.

82



Schuld an dieser Verwirrung misst Schweitzer vor allem der
Philosophie des 19. Jahrhunderts bei, die ihre Aufgabe verfehlt
habe. Statt elementar zu bleiben, gefiel sie sich darin, entweder
allein die Geschichte des Denkens zu studieren oder die Technik
der philosophischen und psychologischen Methoden zu verfeinern.

Dem Nichtfachmann, der Antwort suchte auf die ursprünglichen

Denkfragen der Menschheit, hatte sie nichts zu bieten.
Schweitzer vergleicht die Philosophen des 19. Jahrhunderts und
die der Gegenwart einem Generalstab, der seine Truppen in
die Schlacht schickt, ohne einen Plan oder ein Endziel zu haben,
der es gar nicht haben kann, weil er in resignierender Voraussicht

eines nie endenden Krieges befangen ist. Der einzelne
Soldat braucht den Plan und das Endziel des Generalstabs nicht
zu kennen oder verstehen, doch wohlbedachte, genaue Weisungen
muss er erhalten — so wie er es auch erwartet — nicht solche,
die einander offensichtlich widersprechen und tatsächlich sinnlos

sind. Schweitzer ist zutiefst davon überzeugt, dass das
Denken unser Handeln vielleicht nicht immer bestimmt, doch
gewiss beeinflusst; dass jedenfalls ohne wertsetzende Ueber-
legungen keine wertvollen Kulturtaten zustande kommen.

Die Philosophie des 19. Jahrhunderts bildete sich etwas darauf

ein, dass sie skeptisch geworden war und darauf verzichtete,
eine auf Idealzustände abzielende Entwicklung anzunehmen. Sie

wollte ,realistisch' sein. „Für die Erwägungen über Volk, Staat,
Kirche, Gesellschaft, Fortschritt und alle andern Grössen, die
unsern Zustand und den der Menschheit bestimmen, wollten
wir von dem empirisch Gegebenen ausgehen. Nur die in ihm
vorhandenen Kräfte und Richtungen sollten in Betracht kommen.

Logisch und ethisch zwingende Grundwahrheiten wollten
wir nicht mehr anerkennen. Mit Wissen und Absicht
herabgesetzte Ideale beherrschten also unser geistiges Leben und die
Welt Unser Wirklichkeitssinn bestand also darin, dass wir
aus einer Tatsache durch Leidenschaften und kurzsichtigste
Nützlichkeitserwägungen die nächstliegende andere hervorgehen
lassen, und so fort und fort. Da uns die zielbewusste Absicht
auf ein zu verwirklichendes Ganzes fehlt, fällt unsere .Aktivität
unter den Begriff des Naturgeschehens. In vernunftlosester
Weise reagieren wir auf die Tatsachen. Ohne Plan und Fundament

bauen wir unsere Zukunft in die Verhältnisse hinein und

83



setzen sie der Wirkung der chaotischen Verschiebungen aus, die
in diesen auftreten... Geblendet von dem, was als gewesen von
unis angesehein oder ausgegeben wird, verlieren wir den Blick für
das, was werden soll. Nichts ist mehr vorbei, nichts mehr erledigt.

Immer wieder lassen wir das Vergangene künstlich in dem

Gegenwärtigen auferstehen. Wir schaffen eine Persistenz
abgelaufener Tatsachen, die jede normale Entwicklung unserer Völker
unmöglich macht. Wie wir durch unsern Wirklichkeitssinn in den

gegenwärtigen Ereignissen versinken, so durch unsern geschichtlichen

in den vergangenen."
Haben seit Beginn des 19. Jahrhunderts der Materialismus und

die von ihm sich herleitenden verkleinerten oder Wirklichkeitsideale

die Verwirrung der Werte und damit eine Folge von
Kulturkatastrophen ausgelöst, so muss es sich jetzt zunächst
darum handeln, eine neue, allgemein anerkennbare Werthierarchie
wiederaufzurichten. Welches war der Grundfehler, der das

abendländische Denken auf den falschen Weg gebracht hat?
Schweitzer findet ihn darin, dass man versuchte, das Ziel alles
menschlichen Handelns und Strebens aus einer für die ganze
Welt angesetzten Entwicklung abzuleiten. Weil man später
einsehen musste, dass offenbar die Annahme, unsere Welt strebe
einem uns erkennbaren Ziele zu, eine Täuschung vor, verzweifelte

man überhaupt daran, dem Einzelwesen ein endgültiges
Ziel für sein Bemühen zeigen zu können. Aus der Metaphysik,
aus Weltanschauung wollte man zur Ethik kommen und musste
doch immer klarer sehen, dass Weltanschauung im eigentlichen
Sinn des Wortes unmöglich ist.

Schweitzer verzichtet auf diesen Weg von vornherein. Er will
elementar denken. Am Ausgangspunkt auf der Suche nach dem

Ziel blickt er nicht nach aussen, sondern nach innen. Dabei
ergibt sich ihm die erste und grundlegende Einsicht: das sich seiner

Existenz denkend bewusst werdende Individuum ist frei,
insofern als es seinem Leben einen Wert beimessen kann oder
keinen. Dadurch dass es weiterlebt, erteilt es — zumindest un-
bewusst —diesem Leben einen Wert. Die Alternative, das Leben
für lebensunwert zu halten, besteht in der Theorie ebensowohl.
Aus der Praxis der bisher aufgestellten pessimistischen
Denksysteme zeigt sich jedoch, dass diese Konsequenz durch irgend
welche Tüftelei vermieden wird. Der Wille zum Leben ist stär-

84



ker als das Denken. Die Folgerung sollte sein, dass das Denken
sich auch bewusst dem Lebenswillen unterordnet.

So weit ist jedoch nur der individuelle Lebenswille gerechtfertigt.

Wieso soll er sich nicht beweisen — wie das. instinktiv
jede Ethik geahnt hat — auf Kosten von anderem Leben?
Angenommen, Hinz käme zu diesem Schluss, so müsste er Kunz
seinerseits dasselbe Recht zugestehen und brächte so das eigene
Leben in Gefahr der Vernichtung, eine Gefahr, die er im Inter-
esse seines Lebenswillens logischerweise vermeiden muss. Er
muss sogar noch weitergehen: er muss versuchen, jeden einzelnen

der vielen Kunze daran zu hindern, bei dem Fehlschluss
stehen zu bleiben, dem er — Hinz — soeben entgangen ist, nämlich

seine Existenz auf Kosten der Mitmenschen zu ,bereichern'.
Hinz muss versuchen, mit allen Kunzen eine Gesellschaft von
gleicher Interessenrichtung zu gründen, in der jedes Leben
möglichst grossen Schutz geniesst und durch planmässige Organisafion

und Erziehung die neu in Erscheinung tretenden Individuen
vor der Gefahr des Fehlschlusses möglichst bewahrt bleiben.

Doch nicht allein auf diesem gewissermassen logischen Wege
kommt Schweitzer zur Rechtfertigung einer lebensfördernden
Gesellschaftsordnung. Auch rein instinktiv, so lehrt er, fühlt
sich das gesunde Einzelwesen als Teil des gesamten Lebens.
Es besteht eine mystische Verbindung und Einheit zwischen dem
Teil und dem Ganzen. Das Individuum spürt das Verwandte im
fremden, ihm begegnenden Leben und hat das Bedürfnis, mit
•hm in Einklang zu kommen, indem es sich fremdem Leben
hingibt.

Ehrfurcht vor dem Leben: in diesem Grundsatz findet
Schweitzer das Geheimnis aller wahren Ethik. Im Begriff des
Lebens hat er das Kernstück gefunden, das geeignet ist, die
Hierarchie der Werte wieder aufzurichten und zurück zur Kultur

zu führen. „Gut ist, Leben erhalten, Leben fördern,
entwicklungsfähiges Leben auf seinen höchsten Wert bringen. Böse
lst) Leben vernichten, Leben beeinträchtigen, entwicklungsfähiges

Leben hemmen." Und wenn Schweitzer ,Leben' sagt, so
•neint er Leben in jeder Form, nicht etwa nur Menschenleben.
Seine optimistisch-ethische Anschauung bringt ihn in die Nähe
v°u Kants kategorischem Imperativ. Doch die Absolutheit, die
er dem Gebot der Ehrfurcht vor dem Leben erteilt, trennt ihn

85



von Kant, mit dessen Religionsphilosophie er sich bereits in

seiner Dissertation kritisch auseinandergesetzt hatte.
Schweitzer sieht die Grösse von Kants Sittenlehre, die zum

ersten Male nach Plato in der abendländischen Philosophie das

ethische Gefühl als ein elementares im Menschen anerkennt.
Aber er wirft Kant vor, dass seine Ethik — wenn auch tiefer als

die seiner Vorgänger — bei aller Erhabenheit inhaltlos und zu

eng ist, dass er, indem er seinen ethischen Idealismus auf seinen

erkenntnistheoretischen zu gründen versuchte, der Ethik
ihren logischen Grund und — wie sich bei den Weiterdenkern
Kants zeigen sollte — auch ihren Sinn geraubt hat. Schweitzer

fühlt, dass er mit seinen eigenen viel elementareren Ueberle-

gungen über den Sinn des menschlichen Daseins, mit seinem

Dualismus und seiner Erkenntnisresignation festeren Boden unter

den Füssen hat und weiter reicht als Kant und dessen Schüler,

weil er aus ihren Fehlern gelernt hat.
Eher als Kant gehört Schweitzers Achtung dessen unmittelbaren

Vorläufern, den frühen und naiv fortschrittsgläubigen
Rationalisten des 18. Jahrhunderts. Er verteidigt sie gegen die

Geringschätzung, der sie seit langem verfallen sind. Denn ihre
ethische Lehre hat — solange noch nicht klargeworden war, dass

ihr weltanschauliches Fundament, der Fortschrittsglaube, nicht
tragfähig sei — tatsächlich zu grossen Kulturtaten angeregt
und hat den Menschen jener Tage innere Befriedigung gegeben.
Auch Schweitzer ist Rationalist, will es sein; nur glaubt er nicht
mehr wie die Aufklärer an die Allmacht der Ratio. Er ist
vielmehr zutiefst davon überzeugt, dass aller Rationalismus, der
sich zu Ende denkt, notwendig zum Irrationalen führe, zur
Mystik, weil jede Gedankenreihe hinleitet zu der ewig unbeant-
wortbaren Frage nach dem Sinn des Lebens, dem Wunder der
Existenz. „In Welt- und Lebensbejahung und in Ethik erfülle
ich den Willen des universellen Willens zum Leben, der sich
in mir offenbart. Ich lebe mein Leben in Gott, in der geheimnisvollen

ethischen Gottespersönlichkeit, die ich so in der Welt
nicht erkenne, sondern nur als geheimnisvollen Willen in mir
erlebe."

Nur in seiner Mystik zeigt sich Schweitzer als Monist, sonst
bleibt ihm ständig der dualistische Gegensatz von Individuum
und Weltgeschehen im Bewusstsein. Er postuliert ihn sogar als

86



Bedingung jeder wahren Ethik. Denn nur aus diesem Gegensatz

ergibt sich die dauernde dynamische Auseinandersetzung
zwischen Ich und Du, zwischen Ich und Gesellschaft, zwischen
Ich und Natur, — durch die der Kulturwille sich beweisen kann.
Dieser Wille lässt sich nicht mehr verwirren durch die Erwägung,

dass die von ihm geübte Erhaltung und Vollendung von
Leben neben der ständig erfolgenden Vernichtung durch
Naturgewalten fast nicht in Betracht kommt. Wichtig ist allein, dass
to dem ethisch gewordenen Menschen ein von Ehrfurcht vor dem
Leben und vor Hingebung an Leben erfüllter Wille sich
beweist.

„Wenn ich ein Insekt aus dem Tümpel rette, so hat sich Leben
an Leben hingegeben, und die Selbstentzweiung des Lebens ist
aufgehoben. Wo in irgend einer Weise mein Leben sich an Leben
hingibt, erlebt mein endlicher Wille zum Leben das Einswerden
toit dem Unendlichen, in dem alles Leben eins ist." Schweitzers
Mystik ist ganz und gar ethischer Natur, während die des
Ostens ebenso wie die des europäischen Mittelalters, die
Schweitzer als Identitätsmystik bezeichnet, ohne inneren Zusam-
toenhang mit der Ethik ist, ja, sie im Grunde ausschliesst.
Anderseits erhellt schon aus dem Beispiel von dem aus dem Tüm-
Pd geretteten Insekt, das hier für zahlreiche ähnliche steht, wäh-
rend es bei früheren abendländischen Ethikern vergeblich
gesucht würde, wie sehr die indische Ethik mit ihrer Absolutheit
ai'f Schweitzer gewirkt hat.

Die modernen indischen Denker haben ebenso vergeblich wie
Meister Eckhart versucht, die ihnen bekannten oder instinktiv
Mahnten ethischen Gebote in ihrer Identitätsmystik zu begründen.

Schweitzers ethische Mystik verspürt kein Bedürfnis, die
Welt zu erklären; sie lässt den Weltwillen vielmehr als etwas
tor den Menschen Unergründliches dahingestellt. Während die
Identitätsmystik die Ratio und den Geist der Wissenschaft ge-
ring achtet, weil sie ihr unwichtig und lächerlich scheinen im
Vergleich zu dem eigenen intuitiven Verstehen, schätzt die
ethische Mystik den Wert des Wissens hoch ein. Schweitzer
Weiss, dass alle Forschungen und Entdeckungen nur von neuem
Zu dem Geheimnis des allgegenwärtigen Lebenswillens hinleiten
und somit zu vertiefter Mystik und Ehrfurcht führen. In diesem
Sinne nimmt er die Forderung von der ,docta ignorantia' auf.

87



Die Abtötung des Lebenswillens im Individuum, wie sie die

eigentlichen indischen Mystiker verlangt haben, lehnt Schweitzer
ab. Doch er fordert anderseits mehr als die indischen Ethiker,
die sich auf leidende Selbstvervollkommnung beschränkten. Aus
seinem europäischen Gefühl heraus will er, dass sie durch die

tätige ergänzt werde.
So sind Schweitzers Ethik und Weltanschauung gleichzeitig

weiter als die unserer Traditionen oder anderseits als die des

fernen Ostens. Seine Philosophie stellt die lebendige, zukunftsträchtige

Synthese aus den beiden Wurzeln dar; und es ist noch
nicht abzusehen, ob ihre Bedeutung grösser sein wird für
unsere Erdhälfte oder für jene andere. Sie wendet sich jedenfalls
bewusst an beide. Und das Entscheidende ist, dass sie beide
Traditionen verschmilzt und die Möglichkeit bietet, dass Ost
und West — nicht mehr getrennt — grundsätzlich dieselbe
Werthierarchie anerkennen. Die Notwendigkeit, in unserer Zeit
schrumpfender Entfernungen und sich näher rückender Kontinente

zu einer Weltphilosophie zu kommen, ist gross.
In früheren Jahrhunderten wäre Schweitzer mit dieser Geistestat

wahrscheinlich nicht als Philosoph, sondern als Religionsstifter

aufgetreten, als Begründer einer Welt religion im

eigentlichen Sinne des Wortes. Jedoch auch die Lehre des Denkers

gewinnt an Ueberzeugungskraft durch die Tatsache, dass

Schweitzer sein Lambarene-Werk geschaffen und seine Ueber-

zeugung beispielsweise vorgelebt hat. Dass Schweitzers Leiben
und Wirken eine einzigartige Kulturtat darstellen, steht ausser
Zweifel, und dass seine Leistung in dieser Gegenwart möglich
war und ist, mag denen zu Trost und Beispiel dienen, die an

unserer Zeit glauben verzweifeln zu müssen.

88


	Die Botschaft Albert Schweitzers

