
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 12

Artikel: Jacob Burckhardt's "Weltgeschichtliche Betrachtungen"

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacob Burckhardt's
„Weltgeschichtliche Betrachtungen"

Von Wemer Kaegi

Im Verlag Hallwag A.-G., Bern, wird demnächst eine Neuausgabe der
„Weltgeschichtlichen Betrachtungen" von Jacob Burckhardt erscheinen. Für
die Betreuung des Neudruckes hat der Verlag unsern Mitarbeiter, Prof. Werner
Kaegi, gewonnen. Wir freuen uns, unsern Lesern den Hauptteil aus der
meisterhaften Einleitung als Vorabdruck darbieten zu können. Red.

/\ us jenem relativ glücklichen. Gleichgewichtszustand, in dem
sich unser Kontinent im Zeitalter Metternichs befunden

hatte, war Europa in die Epoche der nationalstaatlichen Imperialismen

eingetreten. Die inneren Spannungen in dem europäischen
Friedenssystem, das die grossen Mächte einst nach dem Sieg über
Napoleon errichtet hatten, waren, anfänglich nur den Eingeweihten

bekannt, unter dem Druck revolutionärer Energien in
sichtbaren Rissen des Systems immer deutlicher wahrnehmbar
geworden und schliesslich in einem ersten blutigen gemeineuropäischen

Konflikt zum Ausbruch gekommen. Noch in der Stimmung
der abklingenden Jugend schreibt Burckhardt während des
Krimkrieges an Emilie Brenner-Kron : „Es ist im Grunde jetzt ein
recht poetischer Augenblick, nicht nur für Ihr heiteres Innenleben,

Verehrteste, sondern in der grossen weiten Welt: die
kolossalste Tapferkeit, so gross als in irgendeinem Kriege des
Altertums müht sich ab im Dienste der diplomatischen Pfuscher
und Bankerotterer, welche man en bloc die grossen Mächte
nennt Wer weiss, ob nicht künftig ein Dichter diese Sache

von dieser Seite auffasst. Es ist das Grosse im Dienst des
Kleinen; Herakles im Dienste des Eurystheus." Während der
Krimkrieg indessen nur die Ränder Europas tiefer erschüttert
hatte, luden sich in den folgenden Jahren die gegensätzlichen
Pole im Herzen des Kontinents mit drohender Spannung. Unter

schweren Wehen und im Zusammenhang mit einem
österreichisch-französischen Krieg hatte sich die italienische
Nationalmonarchie gebildet. Während das Europa der ersten
Jahrhunderthälfte von der alten Kaiserstadt an der Donau aus wenn

ter
chis

747



nicht regiert, so doch gelenkt und überwacht worden war,
drängte nun ein neues Kaisertum in Paris, gestärkt durch die

italienischen Erfolge, zur europäischen Hegemonie; und ein
drittes war in Frankfurt begründet und wenn nicht politisch
realisiert, so doch zur unsichtbar schon wirkenden deutschen

Hauptmacht geworden. In Italien wie in Deutschland hatte ein
Sterben der Kleinstaaten eingesetzt. Der Gang der europäischen
Dinge war in ein Tempo geraten, von dem niemand wusste, ob

es je ein Einhalten geben könne. Nach dem dänischen Krieg von
1864 und dem deutschen von 1866 war ein guter Beobachter
eher erstaunt, dass der deutsch-französische so lange ausblieb,
als dass er an seinem Kommen hätte zweifeln dürfen. Am
wenigsten aber war in diesem Gang der Dinge vorauszusehen, dass

mit dem Frieden von 1871 eine langdauernde Ruhepause beginnen

würde, während deren eine Generation auszusterben und
eine andere heranzuwachsen Zeit finden sollte, eine Generation,
für deren Bewusstsein die Zusammenhänge mit der Zeit vor
1870 als rein geschichtliche verblassten. Am Vorabend des

Krieges von 1870 lebte man im Bewusstsein sich überstürzender

Machtkämpfe in Europa, unter dem Eindruck des Eintretens
Amerikas in die Weltpolitik, im Anblick sich zuspitzender
Gegensätze im Kampf um afrikanische und asiatische Besitzungen.
In diesem Augenblick, wo die nahen und fernen Mächte des

europäischen Schicksals wie an einem Föhntag klarer erkennbar
waren als je in den kommenden vierzig Jahren, machte sich

Jacob Burckhardt daran, die aus der Gegenwart gewonnenen
Erkenntnisse mit dem gewaltigen Wissen um die Vergangenheit,
das sein reifer Geist im fünfzigsten Jahr seines Lebens
beherrschte, zusammenzubringen und eine Elementarlehre der
Weltgeschichte zu entwerfen, die ihm selbst und seinen Hörern zur
Orientierung in Gegenwart und Vergangenheit dienen konnte.
Mehr als einmal war in den letzten Jahren die Versuchung an
ihn herangetreten, den freien Standpunkt reiner Betrachtung,
den er auf seinem Basler Katheder genoss, preiszugeben und
sich mit der einen oder andern der in Deutschland kämpfenden
Parteien zu verbinden. Berufungen nach München, nach Göttingen,

nach Tübingen hatten gespielt, lange bevor ihm die Nachfolge

Rankes angeboten wurde, und jeweils hatte man bei jenen
früheren Anträgen mit offenen oder verdeckten Worten auf seine

den
sich 748



Hinneigung zu süddeutschem Wesen angespielt. Burckhardt aber
war nun seiner eigenen Sache zu sicher geworden, als dass er
sich seine freien Perspektiven noch hätte verwirren lassen. „An
die Gefahren, welche unser Leben von allen Seiten umgeben,
denke ich möglichst wenig Ich glaube nicht, dass man durch
beharrliches Starren ins Chaos weiser und besser wird. Die
fünf Bretter, welche mein Katheder ausmachen, haben wenigstens

das für sich, dass ich weder grossdeutsch noch
kleindeutsch, weder etc. noch etc. zu predigen brauche, sondern auf
alle Manieren meine Meinung sagen kann."

* * *

Der geistige Lebensweg, auf dem Jacob Burckhardt an die
grossen Fragen herangekommen war, zu denen er im Sommer
1868 seine Meinung zu sagen unternahm, ist biographisch
einigermassen erkennbar. Schwerer zu bestimmen ist der Weg,
den jene Fragen selbst im geistigen Bewusstsein Europas
zurückgelegt hatten bis zu dem Punkt, wo ihnen Burckhardt
begegnete. Und doch muss die eine wie die andere Kurve gesehen
sein, wenn man den Ort kennen will, wo die „Weltgeschichtlichen

Betrachtungen" stehen, wenn man wissen will, was sie für
uns bedeuten.

Zunächst das Werk selbst: es fällt auf, dass es in ihm Haupt-
unid Nebengedanken, Haupttrakte und Nebengebäude gibt. Als
Seitenflügel sind leicht erkennbar: die Einleitung, deren

Ursprung auch biographisch weit zurückliegt, dann die beiden
Schlusskapitel „Die historische Grösse" und „Ueber Glück und
Unglück in der Weltgeschichte". Sie sind ausserhalb der
ursprünglichen Vorlesung als besondere Zusammenhänge in der
Aula des Museums vorgetragen worden. Den Kern des Werkes
bilden offensichtlich, auch der Entstehung nach, die drei
Hauptkapitel: „Von den drei Potenzen", „Die Betrachtung der sechs
Bedingtheiten", „Die geschichtlichen Krisen". Diese drei Teile
stehen in einem besonders engen logischen Zusammenhang, der
auf der ersten Seite des Buches angedeutet wird: „Nach einer
allgemein einleitenden Darlegung werden wir von den drei
grossen Potenzen Staat, Religion und Kultur zu sprechen haben,
dann zunächst deren dauernde und allmähliche Einwirkung
aufeinander behandeln, weiterhin zur Betrachtung der beschleu-

749



nigten Bewegungen übergehen also zu dem, was man Sturmlehre

nennen könnte."
Zweifellos ist manches in den „Weltgeschichtlichen Betrachtungen"

improvisiert, denn sie gehören zu den Büchern, die
nicht lange systematisch vorbereitet werden können, sondern
bei denen der Autor eines Tages ein Vaterunser betet und in
Gottes Namen anfängt. Aber gerade die Grundkonzeption von
den drei Potenzen ist wohl überdacht, und man hat nachweisen

können, dass gerade sie erst im Lauf der verschiedenen
Gestaltungen im Sommer und Herbst 1868 plastisch herausgearbeitet

worden ist.1) In der ersten stichwortartigen Niederschrift
vom Sommer 1868 ist noch von einer etwas zufälligen Vielheit
von Gebieten die Rede, wenn ein Titel lautet: „Betrachtung
des Geschichtlichen in Staat und Recht, Religion, Philosophie,
Wissenschaft, Poesie und Kunst". Erst in der ausgearbeiteten
Fassung vom Winter 1868/69 ist neben die in den
Sommerentwürfen allein behandelten Potenzen Staat und Religion eine

geschlossene dritte: die Kultur getreten. Sicher haben formale
Gesichtspunkte bei dieser Straffung des Grundschemas eine Rolle
gespielt; es mag Burckhardt einen eigenartigen Genuss bereitet
haben, dieses sein persönlichstes Werk, sein „Secretum", ge-
wissermassen im Stil einer dreifigurigen Renaissancekomposition
zu fassen. Aber diese Komposition besass zugleich eine tiefe
innere Notwendigkeit. Die Zweiheit von Staat und Religion war
das Grundthema im Lebenswerk desjenigen Meisters der
Universalgeschichte gewesen, aus dessen Schule Burckhardt
hervorgegangen war, Rankes. Diese Spannung, die Ranke im
ersten Satz seiner „Deutschen Geschichte" berührt, zieht sich
als beherrschender Grundakkord durch sein ganzes Lebenswerk.
Was Burckhardt zu der Konzeption Rankes hinzuzufügen hatte,
war die Lebenssphäre einer dritten Potenz: der Kultur. Als
Einheit erschien sie ihm gerade im Gegensatz zu den beiden
andern. In diesem Kontrast hat er sie in seine Betrachtungen
eingefügt, als die „Summe derjenigen Entwicklungen des Geistes,

welche spontan geschehen und keine universale oder
Zwangsgeltung in Anspruch nehmen", als die „Kritik der
beiden" andern, als „die Uhr, welche die Stunde verrät, da in je-
') Hermann Bächtold, Die Entstehung von Jakob Burckhardts

„Weltgeschichtlichen Betrachtungen" (1928), jetzt in Gesammelte Schriften, Aarau 1939.

stes 750



neu Form und Sache sich nicht mehr decken." Man hat gewiss
mit Recht bemerkt, dass sich hinter der Dreiheit der Potenzen
in einer hintergründigen Sphäre eine Zweiheit verberge, jene
Zweiheit, die eben im Gegensatz der Kultur zu den beiden
andern, mit Zwangsgeltung ausgestatteten, liege: im Gegensatz
der unaufhörlich wandelbaren zu den stabilen Potenzen, — im
Gegensatz von Freiheit und Macht. Wenn man nun aber in der
weiteren Analyse feststellte, dass Burckhardts Herz ganz der
einen Potenz Kultur gehöre, dass die hellsten Lichter in seinem
Bild der Weltgeschichte dorthin fallen, wo die Elemente der
Freiheit und der Spontaneität sich in reichen, vielgestaltigen
Schöpfungen entfalten, so ist damit der Sinn der „Weltgeschichtlichen

Betrachtungen" nur zum geringsten Teil getroffen. Dass

Burckhardts Herz am Bild der griechischen Städte, der italienischen

Communen, an den Schöpfungen des Geistes und der
Kunst hing und nicht an der Erinnerung der asiatischen Despotien,

der neueren Grosstaaten, auch nicht an den Gestalten der
Religionsstifter und Kirchengründer, das wüssten wir auch, wenn
Burckhardt dieses Buch nicht geschrieben hätte. Nicht um die

Entfaltung des Elementes Kultur in seiner Freiheit, sondern

um dieses Element in seiner Bedingtheit durch die andern, in
seiner Verflechtung mit den Potenzen Staat und Kirche zu

zeigen, ist dieses Werk geschaffen worden. Wohl trat Burckhardt
als Wertender immer wieder auf die Seite der Kultur, wo sie
ihm ein solches Bekenntnis zu verdienen schien. Burckhardt als
Erkennender aber visierte viel eher die andern Potenzen, und
das, was ihnen in seiner Auffassung gemeinsam war: den
Charakter der Zwangsgeltumg, das beklemmende Phänomen der
Macht. Wohl sind die „Weltgeschichtlichen Betrachtungen" unter

anderm ein Bekenntnis zur Freiheit, sie sind aber vor
allem ein Buch der Erkenntnis. Dieser Erkenntniswille aber gilt
der Macht. Auf diesem Gebiet lagen die aufregenden Erlebnisse
der eben vergangenen Jahre. Hier war die Generalpotenz, die
nach Burckhardts Prognose die nächste Zukunft bestimmen
würde. Diese Grösse nach ihren inneren Gesetzen, nach ihrer
Kraft und ihrer Bedingtheit zu durchschauen, war ihm die
dringende Aufgabe des Augenblicks.

Als Theoretiker der Macht tritt Burckhardt in eine illustre
Reihe von Denkern, die in der neueren Geschichte Europas seit

751



den Tagen Machiavellis ein nie unterbrochenes Gespräch über
die Zeitalter und Nationen hinweg geführt haben. Den Gang
dieser Unterredung über die Natur der politischen Macht auch

nur anzudeuten, müssen wir uns versagen; er ist mehr als einmal

von berufener Hand aufgezeichnet worden. Immerhin gibt
es ein paar Höhepunkte jener Unterhaltung, zu denen wir
Burckhardt in Beziehung setzen müssen, um seinen eigenen
Standort recht zu erkennen.

Auch wenn der Name Rankes in den Aeusserungen Burckhardts

nur selten fällt, — gelegentlich freilich in einem

Zusammenhang erster Ordnung — so bedeutet doch das aus
Verehrung und Gegensatz seltsam gemischte Verhältnis zu seinem
Berliner Meister eine der grundlegenden Beziehungen im Denken

Burckhardts. Verwandtschaft und Gegensatz mischen sich
auch in beider Beurteilung der Macht. Auch Burckhardt steht
noch im Gedankenkreis der „historischen Schule", d. h. auch

für ihn gilt zunächst im Denken über Staat und Geschichte die
Ablehnung der naturrechtlichen Vertragstheorien, und seine Ironie

ist nirgends bitterer, als wenn er auf Rousseau kommt.

„Die Gewalt ist wohl immer das Prius", heisst es so krud wie
möglich in den Weltgeschichtlichen Betrachtungen. „Oder hätte
das Rechtsbedürfnis allein schpn den Staat geschaffen? Ach,
das hätte noch lange warten müssen!" Burckhardt ist diesen
Thesen so stark verhaftet, dass er gerade hier in Gefahr kommt,
historisch unsachlich und einseitig zu werden. Es steht heute
z. B. ausser Frage, dass er in der Auseinandersetzung zwischen

„zitternden Romanen und siegreichen Germanen" in der
Völkerwanderungszeit, wie er sie in seinem Neujahrsblatt über die
Alemannen oder in der zitierten Stelle der „Weltgeschichtlichen
Betrachtungen" andeutet, das Moment der Gewalt unhistorisch
dramatisiert hat. Burckhardts innerer Zusammenhang mit der
„historischen Schule" geht aber noch weiter. Er spielt von der
gemeinsamen Negation naturrechtlicher Theorien ins Positive
hinüber. Seine Liebe für die spontanen, freien Bildungen des
mittelalterlichen Staatslebens, seine Ideen vom Individuellen
und Organischen der kulturellen Entfaltungen sowohl im
griechischen wie im italienischen und deutschen Bereich hangen mit
allen Fasern zusammen mit den Grundüberzeugungen der Sa-

vigny, Niebuhr, Grimm. Man lese etwa, was der junge Niebuhr
hir.
mit- 752



im Angesicht der französischen Okkupation Italiens von 1796/97
geschrieben hat: „Denn Italien mag ich nun nicht sehen, nackt

von seinen unsterblichen Meisterwerken, dem unveräusserlichen

Eigentum des einzigen Landes, welches solche Künstler gebären

konnte — und im Harlequinskittel sogenannten
Republikanismus. Die Schweiz und die unberaubten, in altem Rost und

eigner Entstellung liegenden Teile Italiens; das öde Griechenland,

eigentlich fände sich da wohl das meiste fürs Herz." Solche

Worte könnte mit leichter Abwandlung der Burckhardt von 1846

geschrieben haben. Denn der Abscheu gegen den napoleonischen

Universalstaat, der den Dänen Niebuhr zum Preussen gemacht
und die Savigny, Grimm, Ranke zur historischen Schule

zusammengeschlossen hat, lebte zeitlebens auch in Burckhardt. Die

Symbole des modernen Grosstaates: Mietshaus, Fabrik, Kaserne,

in denen sich nach den Worten Michelets die napoleonisch'e

Staatsidee verkörperte, waren auch 'für Burckhardt die
Wahrzeichen des Grauens.

Gerade daraus, dass Burckhardt diese Grundposition der

historischen Schule so beharrlich festhielt, in einer Zeit, wo sie

sonst langsam in Vergessenheit geriet, erwuchs sein Gegensatz

zu Ranke. Er liegt wesentlich in der Interpretation der Macht.

Im Bestreben, den rationalistischen Vertragstheorien gegenüber
das Historisch-Gewordene, das Organische und rein Tatsächliche

der europäischen Staaten herauszuarbeiten, war Ranke zu

einer Gleichsetzung von Machtgesetz und Staatsgeist gelangt,
die von Burckhardt als optimistische Verschleierung empfunden
wurde: „Du wirst mir wenig wichtige Kriege nennen können,

von denen sich nicht nachweisen Hesse, dass die wahre moralische

Energie den Sieg behauptete!" sagt Friedrich im „Politischen

Gespräch." Mit solchen Ueberzeugungen Rankes hing es

zusammen, dass er das innere Leben eines Staates vor allem
auf den Erfolg in Aussenpolitik und Krieg hin organisiert
sehen wollte. Daraus entsprang die Lehre vom Primat der Aussenpolitik,

die von der deutschen Geschichtschreibung später fast
einstimmig rezipiert worden ist. Wie der Mitunterredner im
„Politischen Gespräch" vor diesen Folgerungen Bedenken
bekommt und einwirft: „Du scheinst mir eine militärische
Tyrannei zu begünstigen", erwidert Friedrich: anders als freiwillig

werde eine Zusammenfassung aller Kräfte im Staat ohnehin
pol.
eins 753



nie zu verwirklichen sein. Und wie sich im weiteren Verlauf
der Unterredung dann der Konflikt zwischen den politischen
und den religiösen Pflichten abzeichnet, beruhigt Friedrich
ebenso optimistisch: die Gemeinschaft der Kirche sei eine so

überlegene und geistige, dass ein wirklicher Konflikt mit dem
Staat eigentlich nicht möglich sei.

Genau hier setzt Burckhardt ein. Seine „Weltgeschichtlichen
Betrachtungen" sind eine pessimistische Lehre von den Konflikten

zwischen Staat, Kirche und Kultur. Sie zerstören die
romantische Geschichtsidylle vom organischen Wachstum der
kollektiven Körper nach eingeborenen Gesetzen. Nicht eindeutige

Wachstumsprinzipien nationalen Lebens, sondern seltsam

durcheinanderwirkende, nationale und universale, politische,
religiöse und kulturelle Impulse bestimmen das Dasein der Völker;

und sie tun es wohl einmal in glücklichem Zusammenströmen,

in der Regel aber in tragischem Streit, sich gegenseitig
bedingend, da fördernd, dort hemmend, in unübersehbarer
Verflechtung. Die „Weltgeschichtlichen Betrachtungen" münden
nicht in eine historische Theodizee, sondern in eine Sturmund

Katastrophenlehre. Für sie sind die Prinzipien des politischen

Lebens nicht mehr greifbare Gedanken Gottes, sondern
da die Macht an sich böse ist

„Es sind Kräfte, und zwar geistige, Leben hervorbringende,
schöpferische Kräfte, selber Leben, es sind moralische Energien,

die wir in ihrer Entwicklung erbliaken", hatte der junge
Ranke von den Prinzipien der grossen Mächte gesagt. Und da
er die Entfaltung dieser Prinzipien vor allem in der Aussen-

politik und im Staate erkannte, war für ihn die Geschichte der
moralischen Energie Europas zu einer Geschichte des Staatensystems

geworden. Die Ideen der Weitgeschichte waren ihm
die Prinzipien der grossen Mächte. In dem gewaltigen,
allumfassenden Geiste Rankes hatten diese Ideen noch wirklich die
Fülle abendländischen Lebens in Staat, Kirche und Kultur um-
fasst. Bei den kleineren Geistern, die sich auf ihn beriefen,
wurde sein Grundgedanke wörtlich genommen, nationale Idee
mit dem Primat der Aussenpolitik gleichgestellt, und damit die
Ideengeschichte universaler Tradition zur Machtgeschichte der
politisierenden Historie gemacht. Zugleich hatte sich die Lehre

vom organischen Wachstum der staatlichen Individualitäten im
fas.

_

wur 754



Gegensatz zum Naturrecht dahin ausgewirkt, dass die Geschichte
mit dem blossen Erzählen, „wie es eigentlich gewesen" ihre
Aufgabe für erschöpft, ja für viel besser gelöst hielt, als es die
räsonnierende Geschichtschreibung des 18. Jahrhunderts gekonnt
hatte. Gegen diese Entartungen der Geschichtschreibung in
Publizistik und Stoffhuberei reagierte in Burckhardt das normensetzende

Bewusstsein des reifen Menschen. Macht und Geist
waren für ihn gründlich zweierlei. Nicht nur sein künstlerisches
sondern auch sein sittliches Talent war zu reich entwickelt, als
dass er Geist, Sittlichkeit und Kunst als blosse eingeschobene
Nebenkapitel einer politischen Weltgeschichte akzeptieren und
das krude mixtum compositum für eine Harmonie anerkennen
konnte. Er wusste zu genau, dass eine Reihe von schöpferischen
Kräften des Menschen nur dort echt wirken können, wo sie
sich frei und autonom bewegen. So wollte es die Natur. Diese
Kräfte, die in den Schöpfungen der deutschen Klassik eben eine
ihrer grössten weltgeschichtlichen Stunden erlebt hatten, fasste
er auf Grund ihrer unveräusserlichen Spontaneität zum Begriff
der Kultur zusammen. Sie setzte er als dritte Potenz eigenen
Rechtes neben Staat und Kirche. Derselbe normensetzende und
künstlerische Sinn Burckhardts ertrug es bei aller epischen
Begabung nicht, dass Geschichtschreibung zur blossen Erzählung
des Gewesenen werden sollte. Sein Sinn für Qualität forderte
Unterscheidung, Vergleichung, Wertung. So entstand in seinem
Geiste ein Werk, das ideell und formal auf einer neuen Ebene
doch wieder dem verwandt war, was einst das naturrechtliche
Denken dunkel gewollt hatte. Gibt es ein Werk, das den
„Weltgeschichtlichen Betrachtungen" formal näher steht als der „Esprit
des Lois"? Auch Montesquieu hatte ejne Lehre von den
geschichtlichen Grundkräften und ihrer wechselseitigen Bedingtheit
entwickelt. Wenn auch die Potenzen Montesquieus teilweise ganz
andere sind als diejenigen Burckhardts, so tragen doch von den
31 Büchern des „Eprit des Lois" 24 den Begriff der Bedingtheit
— rapport, relative — schon im Titel. Auch der „Esprit des Lois"
ist herausgewachsen aus einem lebenslänglichen Parallelisieren
der historischen Fakten. Auch der „Esprit des Lois" geht aus von
der menschlichen Bedingtheit und ist geschrieben im Interesse
der Freiheit.

Die Missverständnisse liegen indessen hier allzu nahe. Schon

ist
der

755



der „Esprit des Lois" ist nicht eine Tat des Normensetzens,
sondern ein Werk des historischen Erkennens gewesen und dies
in viel höherem Masse als man es gemeinhin weiss. Was die
„Weltgeschichtlichen Betrachtungen" betrifft, so ist es wohl
wahr, dass sie, sofern Wünsche und Ueberzeugungen des Autors
zum Ausdruck kommen, mit dem grossen Erbe der europäischen
Freiheitsideen, wie sie im England Lockes begründet, im Frankreich

Mirabeaus experimentiert und im Deutschland Schillers
dichterisch gestaltet wurden, zusammenhängt. Viel mehr noch
als der „Esprit des Lois" sind aber die „Weltgeschichtlichen
Betrachtungen" ein Buch des Schauens und des Erkennens. Wohl
gibt es kein Bild, das dem Autor teurer wäre als das des
Menschen in seiner schöpferischen Freiheit. Das Objekt seiner
Betrachtung ist aber hier der Mensch in seiner Bedingtheit: „Unser

Ausgangspunkt ist der vom einzig bleibenden und für
uns möglichen Zentrum, vom duldenden, strebenden und
handelnden Menschen, wie er ist und immer war und sein wird;
daher unsre Betrachtung gewissermassen pathologisch sein
wird." Der duldende Mensch — und die Potenzen der
Geschichte. Wieder geht der Blick auf die Gegenseite hinüber,
zum „grossen durchgehenden Hauptphänomen: es entsteht eine

geschichtliche Macht von höchster momentaner Berechtigung ..."
Wir gedenken nicht, hier das berühmte: „Die Macht ist böse

an sich" zu diskutieren. Es wäre schon nicht ganz leicht
festzustellen, wo eigentlich Schlosser diese Formulierung geprägt
hat und ob sie nicht in dieser Fassung echtester Besitz Burck-
hardts ist. Wenn wir indessen feststellten, dass über die näheren

•Beziehungen zu Ranke und der deutschen Klassik hinweg sich

ein Bogen des Gedankens spannt zu Montesquieu und zum Naturrecht

englischer Herkunft hinüber, so möchten wir doch einen
noch weiteren Bogen nicht vergessen, der sich von den
„Weltgeschichtlichen Betrachtungen" in eine viel fernere Gedankenwelt

hinüberschlägt: zu Machiavelli.
Das ständige Parallelisieren der persönlichen Erfahrungen

und historischen Fakten, die Ordnung des geschichtlichen Wissens

nach Gegenständen und Aufgaben, die Beziehung auf das
eine Zentrum, den Menschen, „wie er ist und immer war und
sein wird", endlich das gespannte Interesse dem Hauptphäno-
men gegenüber: wie Macht gegründet, erhalten und verloren

und 756



wird — ist das nicht echter Machiavelli? Wir möchten den
Vergleich nicht pressen, sondern nur daran erinnern, dass — mögen

die sittlichen und geistigen Akzente in beiden Fällen noch
so verschieden liegen — jenes „die Macht ist böse an sich"
schon einmal im Munde des Florentiners geklungen hatte: „Ein
Mensch, der in allem nur das Gute tun wollte, müsste zu Grunde
gehen unter so vielen, die nicht gut sind. Daher muss ein Fürst,
der sich behaupten will, auch imstande sein, nicht gut zu
handeln..

Was Burckhardt mit Machiavelli verbindet, ist der unbestechliche,

scharfe Blick für die Naturseite des Staates, für die
Biologie der Macht. Was ihn von ihm trennt, ist nicht nur das durch
drei Jahrhunderte politischer Erfahrung und historischer
Forschung vermehrte und unendlich verfeinerte geschichtliche Wissen,

sondern vor allem ein reicheres, tiefer geschichtetes Bild
vom Menschen. Neben der politischen war Burckhardt die
religiöse Dimension des geschichtlichen Lebens von der älteren
Geschichtschreibung her mit Selbstverständlichkeit vertraut, und
er selbst hat diesen beiden eine dritte, die kulturelle hinzugefügt.
Der Mensch in der Geschichte ist durch das Zusammenspielen
dieser drei Perspektiven erst recht plastisch erkennbar geworden.

Wohl hatte jedes der drei Lichter gelegentlich eine
Universalgeschichte erhellt, man denke an die Kulturgeschichtschreibung

des 18. Jahrhunderts. Dass es dem Verfasser der
„Weltgeschichtlichen Betrachtungen" gelingt, alle drei Lichter gleichzeitig

spielen zu lassen und jedes nach den Gesetzen seines
Objektes zu handhaben, sodass der geschichtliche Mensch in
der Fülle seiner Anlagen, im Reichtum seiner natürlichen und
geistigen Beziehungen, im Adel seiner Freiheit, aber auch in
der Vielfalt seiner Konflikte, im Joch seiner Bedingtheiten und
im Elend seiner Entartungen zur Erscheinung kommt, darin lieg*
die Meisterschaft dieses kleinen Werkes. So hatte die
Geschichtschreibung noch nie den Menschen gezeigt.

757


	Jacob Burckhardt's "Weltgeschichtliche Betrachtungen"

