Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 12

Artikel: Jacob Burckhardt's "Weltgeschichtliche Betrachtungen™
Autor: Kaegi, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ter
chis

~Jacob Burckhardt’s
» Weltgeschichtliche Betrachtungen

Von Werner Kaegi

Im Verlag Hallwag A.-G., Bern, wird demndchst eine Nemausgabe der
,, Weltgeschichtlichen Betrachtungen“ von Jacob Burckhardt erscheinen. Fiir
die Betrenung des Neudrackes hat der Verlag unsern Mitarbeiter, Prof. Werner
Kaegi, gewonnen. Wir freuen uns, unsern Lesern den Hauptteil aus der
meisterhaften Einleitung als Vorabdruck darbieten zu kinnen. Red.

Auls jenem relativ gliicklichen Gleichgewichtszustand, in dem

sich unser Kontinent im Zeitalter Metternichs befunden
hatte, war Europa in die Epoche der nationalstaatlichen Imperia-
lismen eingetreten. Die inneren Spannungen in dem europiischen
Friedenssystem, das die grossen Michte einst nach dem Sieg iiber
Napoleon errichtet hatten, waren, anfinglich nur den Eingeweih-
ten bekannt, unter dem Druck revolutionirer Energien in sicht-
baren Rissen des Systems immer deutlicher wahrnehmbar ge-
worden und schliesslich in einem ersten blutigen gemeineuropii-
schen Konflikt zum Ausbruch gekommen. Noch in der Stimmung
der abklingenden Jugend schreibt Burckhardt wihrend des Krim-
krieges an Emilie Brenner-Kron: ,Es ist im Grunde jetzt ein
recht poetischer Augenblick, nicht nur fiir Ihr heiteres Innen-
leben, Verehrteste, sondern in der grossen weiten Welt: die ko-
lossalste Tapferkeit, so gross als in irgendeinem Kriege des
Altertums miiht sich ab im Dienste der diplomatischen Pfuscher
und Bankerottierer, welche man en bloc die grossen Michte
nennt ... Wer weiss, ob nicht kiinftig ein Dichter diese Sache
von dieser Seite auffasst. Es ist das Grosse im Dienst des
Kleinen; Herakles im Dienste des Eurystheus.” Wihrend der
Krimkrieg indessen nur die Rinder Europas tiefer erschiittert
hatte, luden sich in den folgenden Jahren die gegensitzlichen
Pole im Herzen des Kontinents mit drohender Spannung. Un-
ter schweren Wehen und im Zusammenhang mit einem §sterrei-
chisch-franzésischen Krieg hatte sich die italienische National-
monarchie gebildet. Wihrend das Europa der ersten Jahr-
hunderthélfte von der alten Kaiserstadt an der Donau aus wenn

147



nicht regiert, so doch gelenkt und iiberwacht worden war,
dringte nun ein neues Kaisertum in Paris, gestirkt durch die
italienischen Erfolge, zur europiischen Hegemonie; und ein
drittes war in Frankfurt begriindet und wenn nicht politisch
realisiert, so .doch zur unsichtbar schon wirkenden deutschen
Hauptmacht geworden. In Italien wie in Deutschland hatte ein
Sterben der Kleinstaaten eingesetzt. Der Gang der europiischen
Dinge war in ein Tempo geraten, von dem mniemand wusste, ob
es je ein Einhalten geben konne. Nach dem dinischen Krieg von
1864 und dem deutschen von 1866 war ein guter Beobachter
eher erstaunt, dass der deutsch-franzosische so lange ausblieb,
als dass er an seinem Kommen hitte zweifeln diirfen. Am we-
nigsten aber war in diesem Gang der Dinge vorauszusehen, dass
mit dem Frieden von 1871 eine langdauernde Ruhepause begin-
nen wiirde, wiahrend deren eine Generation auszusterben und
eine andere heranzuwachsen Zeit finden sollte, eine Generation,
fiir deren Bewusstsein die Zusammenhidnge mit der Zeit vor
1870 als rein geschichtliche verblassten. Am Vorabend des
Krieges von 1870 lebte man im Bewusstsein sich iiberstiirzen-
der Machtkampfe in Europa, unter dem Eindruck des Eintretens
Amerikas in die Weltpolitik, im Anblick sich zuspitzender Ge-
gensitze im Kampf um afrikanische und asiatische Besitzungen.
In diesem Augenblick, wo die nahen und fernen Michte des
europaischen Schicksals wie an einem Fohntag klarer erkennbar
waren als je in den kommenden vierzig Jahren, machte sich
Jacob Burckhardt daran, die aus der Gegenwart gewonnenen
Erkenntnisse mit dem gewaltigen Wissen um die Vergangenheit,
das sein reifer Geist im fiinfzigsten Jahr seines Lebens be-
herrschte, zusammenzubringen und eine Elementarlehre der Welt-
geschichte zu entwerfen, die ihm selbst und seinen Hoérern zur
Orientierung in Gegenwart und Vergangenheit dienen konnte.
Mehr als einmal war in den letzten Jahren die Versuchung an
ihn herangetreten, den freien Standpunkt reiner Betrachtung,
den er auf seinem Basler Katheder genoss, preiszugeben und
sich mit der einen oder andern der in Deutschland kimpfenden
Parteien zu verbinden. Berufungen nach Miinchen, nach Géttin-
gen, nach Tiibingen hatten gespielt, lange bevor ihm die Nach-
folge Rankes angeboten wurde, und jeweils hatte man bei jenen

1 fritheren Antrigen mit offenen oder verdeckten Worten auf seine
€L

sich 748
P-



ste,
auf
alle

L]

Hinneigung zu siiddeutschem Wesen angespielt. Burckhardt aber
war nun seiner eigenen Sache zu sicher geworden, als dass er
sich seine freien Perspektiven noch hitte verwirren lassen. »An
die Gefahren, welche unser Leben von allen Seiten umgeben,
denke ich méglichst wenig ... Ich glaube nicht, dass man durch
beharrliches Starren ins Chaos weiser und besser wird. Die
fiinf Bretter, welche mein Katheder ausmachen, haben wenig-
stens das fiir sich, dass ich weder grossdeutsch noch klein-
deutsch, weder etc. noch etc. zu predigen brauche, sondern auf

alle Manieren meine Meinung sagen kann.”

* ok ok

Der geistige Lebensweg, auf dem Jacob Burckhardt an die
grossen Fragen herangekommen war, zu denen er im Sommer
1868 seine Meinung zu sagen unternahm, ist biographisch
einigermassen erkennbar. Schwerer zu bestimmen ist der Weg,
den jene Fragen selbst im geistigen Bewusstsein Europas zu-
riickgelegt hatten bis zu dem Punkt, wo ihnen Burckhardt be-
gegnete. Und doch muss die eine wie die andere Kurve gesehen
sein, wenn man den Ort kennen will, wo die , Weltgeschichtli-
chen Betrachtungen’ stehen, wenn man wissen will, was sie fiir
uns bedeuten.

Zunichst das Werk selbst: es fillt auf, dass es in ihm Haupt-
und Nebengeda_nken, Haupttra:kte und Nebengebéiude glbt Als
Seitenfliigel sind leicht erkemnbar: die Einleitung, deren Ur-
sprung auch biographisch weit zuriickliegt, dann die beiden
Schlusskapitel ,,Die historische Grésse” und ,,Ueber Gliick und
Ungliick in der Weltgeschichte”. Sie sind ausserhalb der ur-
spriinglichen Vorlesung als besondere Zusammenhinge in der
Aula des Museums vorgetragen worden. Den Kern des Werkes
bilden offensichtlich, auch der Entstehung nach, die drei Haupt-
kapitel: ,Von den drei Potenzen”, ,Die Betrachtung der sechs
Bedingtheiten’”, ,,Die geschichtlichen Krisen”. Diese drej Tejle
stehen in einem besonders engen logischen Zusammenhang, der
auf der ersten Seite des Buches angedeutet wird: | Nach einer
allgemein einleitenden Darlegung ... werden wir von den drej
grossen Potenzen Staat, Religion und Kultur zu sprechen haben,
dann zunichst deren dauernde und allmihliche Einwirkung auf-
einander ... behandeln, weiterhin zur Betrachtung der beschley-

749



ein,

7

nigten Bewegungen iibergehen ... also zu dem, was man Sturm-
lehre nennen konnte.”

Zweifellos ist manches in den ,,Weltgeschichtlichen Betrach-
tungen’ improvisiert, denn sie gehéren zu den Biichern, die
nicht lange systematisch vorbereitet werden koénnen, sondern
bei denen der Autor eines Tages ein Vaterunser betet und in
Gottes Namen anfingt. Aber gerade die Grundkonzeption von
den drei Potenzen ist wohl iiberdacht, und man hat nachweisen
konnen, dass gerade sie erst im Lauf der verschiedenen Ge-
staltungen im Sommer und Herbst 1868 plastisch herausgear-
beitet worden ist.!) In der ersten stichwortartigen Niederschrift
vom Sommer 1868 ist noch von einer etwas zufilligen Vielheit
von Gebieten die Rede, wenn ein Titel lautet: ,,Betrachtung
des Geschichtlichen in Staat und Recht, Religion, Philosophie,
Wissenschaft, Poesie und Kunst”. Erst in der ausgearbeiteten
Fassung vom Winter 1868/69 ist neben die in den Sommer-
entwiirfen allein behandelten Potenzen Staat und Religion eine
geschlossene dritte: die Kultur getreten. Sicher haben formale
Gesichtspunkte bei dieser Straffung des Grundschemas eine Rolle
gespielt; es mag Burckhardt einen eigenartigen (Genuss bereitet
haben, dieses sein personlichstes Werk, sein ,Secretum”, ge-
wissermassen im Stil einer dreifigurigen Renaissancekomposition
zu fassen. Aber diese Komposition besass zugleich eine tiefe
innere Notwendigkeit. Die Zweiheit von Staat und Religion war
das Grundthema im Lebenswerk desjenigen Meisters der Uni-
versalgeschichte gewesen, aus dessen Schule Burckhardt her-
vorgegangen war, Rankes. Diese Spannung, die Ranke im er-
sten Satz seiner ,Deutschen Geschichte” beriihrt, zieht sich
als beherrschender Grundakkord durch sein ganzes Lebenswerk.
Was Burckhardt zu der Konzeption Rankes hinzuzufiigen hatte,
war die Lebenssphire einer dritten Potenz: der Kultur. Als
Einheit erschien sie ihm gerade im Gegensatz zu den beiden
andern. In diesem Kontrast hat er sie in seine Betrachtungen
eingefiigt, als die ,,Summe derjenigen Entwicklungen des Gei-
stes, welche spontan geschehen und keine universale oder
Zwangsgeltung in Anspruch nehmen”, als die ,,Kritik der bei-
den” andern, als ,die Uhr, welche die Stunde verrit, da in je-

) Hermann Bichtold, Die Entstehung von Jakob Burckhardts ,Weltge-
schichtlichen Betrachtungen”(1928), jetzt in Gesammelte Schriften, Aarau 1939,

stes 750



nac
wilr
Kr

nen Form und Sache sich nicht mehr decken.” Man hat gewiss
mit Recht bemerkt, dass sich hinter der Dreiheit der Potenzen
in einer hintergriindigen Sphire cine Zweiheit verberge, jene
Zweiheit, die eben im Gegensatz der Kultur zu den beiden
andern, mit Zwangsgeltung ausgestatteten, liege: im Gegensatz
der unaufhérlich wandelbaren zu den stabilen Potenzen, -— im
Gegensatz von Freiheit und Macht, Wenn man nun aber in der
weiteren Analyse feststellte, dass Burckhardts Herz ganz der
einen Potenz Kultur gehore, dass die hellsten Lichter in seinem
Bild der Weltgeschichte dorthin fallen, wo die Elemente der
Freiheit und der Spontaneitit sich in reichen, vielgestaltigen
Schopfungen entfalten, so ist damit der Sinn der ,,Weltgeschicht-
lichen Betrachtungen’” nur zum geringsten Teil getroffen. Dass
Burckhardts Herz am Bild der griechischen Stidte, der italieni-
schen Communen, an den Schopfungen des Geistes und der
Kunst hing und nicht an der Erinnerung der asiatischen Despo-
tien, der neueren Grosstaaten, auch nicht an den Gestalten der
Religionsstifter und Kirchengriinder, das wiissten wir auch, wenn
Burckhardt dieses Buch nicht geschrieben hitte. Nicht um die
Entfaltung des Elementes Kultur in seiner Freiheit, sondern
um dieses Element in seiner Bedingtheit durch die andern, in
seiner Verflechtung mit den Potenzen Staat und Kirche zu zei-
gen, ist dieses Werk geschaffen worden. Wohl trat Burckhardt
als Wertender immer wieder auf die Seite der Kultur, wo sie
ihm ein solches Bekenntnis zu verdienen schien. Burckhardt als
Erkennender aber visierte viel eher die andern Potenzen, und
das, was ihnen in seiner Auffassung gemeinsam war: den Cha-
rakter der Zwangsgeltung, das beklemmende Phinomen der
Macht. Wohl sind die ,,Weltgeschichtlichen Betrachtungen” un-
ter anderm ein Bekenntnis zur Freiheit, sie sind aber vor al-
lem ein Buch der Erkenntnis. Dieser Erkenntniswille aber gilt
der Macht. Auf diesem Gebiet lagen die aufregenden Erlebnisse
der eben vergangenen Jahre. Hier war die Generalpotenz, die
nach Burckhardts Prognose die nichste Zukunft bestimmen
wiirde. Diese Groésse nach ihren inneren Gesetzen, nach ihrer
Kraft und ihrer Bedingtheit zu durchschauen, war ihm die drin-
gende Aufgabe des Augenblicks.

Als Theoretiker der Macht tritt Burckhardt in eine illustre
Reihe von Denkern, die in der neueren Geschichte Europas seit

751



hin

den Tagen Machiavellis ein nie unterbrochenes Gesprich iiber
die Zeitalter und Nationen hinweg gefithrt haben. Den Gang
dieser Unterredung iiber die Natur der politischen Macht auch
nur anzudeuten, miissen wir uns versagen; er ist mehr als ein-
mal von berufener Hand aufgezeichnet worden. Immerhin gibt
es ein paar Hohepunkte jener Unterhaltung, zu denen wir
Burckhardt in Beziehung setzen miissen, um seinen eigenen
Standort recht zu erkennen.

Auch wenn der Name Rankes in den Aeusserungen Burck-
hardts nur selten fillt, — gelegentlich freilich in einem Zu-
sammenhang erster Ordnung — so bedeutet doch das aus Ver-
ehrung und Gegensatz seltsam gemischte Verhiltnis zu seinem
Berliner Meister eine der grundiegenden Beziehungen im Den-
ken Burckhardts. Verwandtschaft und Gegensatz mischen sich
auch in beider Beurteilung der Macht. Auch Burckhardt steht
noch im Gedankenkreis der ,historischen Schule”, d. h. auch
fiir ihn gilt zundchst im Denken iiber Staat und Geschichte die
Ablehnung der naturrechtlichen Vertragstheorien, und seine Iro-
nie ist nirgends bitterer, als wenn er auf Rousseau kommt.
,Die Gewalt ist wohl immer das Prius”, heisst es so krud wie
moglich in den Weltgeschichtlichen Betrachtungen. ,,Oder hitte
das Rechtsbediirfnis allein schon den Staat geschaffen? Ach,
das hitte noch lange warten miissen!” Burckhardt ist diesen
Thesen so stark verhaftet, dass er gerade hier in Gefahr kommt,
historisch unsachlich und einseitig zu werden. Es steht heute
z. B. ausser Frage, dass er in der Auseinandersetzung zwischen
»Zitternden Romanen und siegreichen Germanen” in der Volker-
wanderungszeit, wie er sie in seinem Neujahrsblatt iiber die
Alemannen oder in der zitierten Stelle der ,,Weltgeschichtlichen
Betrachtungen” andeutet, das Moment der Gewalt unhistorisch
dramatisiert hat. Burckhardts innerer Zusammenhang mit der
»historischen Schule” geht aber noch weiter. Er spielt von der
gemeinsamen Negation naturrechtlicher Theorien ins Positive
hiniiber. Seine Liebe fiir die spontanen, freien Bildungen des
mittelalterlichen Staatslebens, seine Ideen vom Individuellen
und Organischen der kulturellen Entfaltungen sowohl im grie-
chischen wie im italienischen und deutschen Bereich hangen mit
allen Fasern zusammen mit den Grundiiberzeugungen der Sa-
vigny, Niebuhr, Grimm. Man lese etwa, was der junge Niebuhr

mit: 752

i 8 s



pol
eins

im Angesicht der franzosischen Okkupation Italiens von 1796/97
geschrieben hat: | Denn Italien mag ich nun nicht sehen, nackt
von seinen unsterblichen Meisterwerken, dem unveridusserlichen
Eigentum des einzigen Landes, welches solche Kiinstler gebi-
ren konnte — und im Harlequinskittel sogenannten Republi-
kanismus. Die Schweiz und die unberaubten, in altem Rost und
eigner Entstellung liegenden Teile Italiens; das 6de Griechen-
land, eigentlich finde sich da wohl das meiste fiirs FHerz.” Solche
Worte konnte mit leichter Abwandlung der Burckhardt von 1846
geschrieben haben. Denn der Abscheu gegen den napoleonischen
Universalstaat, der den Dinen Niebuhr zum Preussen gemacht
und die Savigny, Grimm, Ranke zur historischen Schule zusam-
mengeschlossen hat, lebte zeitlebens auch in Burckhardt. Die
Symbole des modernen Grosstaates: Mietshaus, Fabrik, Kaserne,
in denen sich nach den Worten Michelets die napoleonische
Staatsidee Verk{jrperte, waren auch ‘fir Burckhardt die Wahr-
zeichen des Grauens.

Gerade daraus, dass Burckhardt diese Grundposition der hi-
storischen Schule so beharrlich festhielt, in einer Zeit, wo sie
sonst langsam in Vergessenheit geriet, erwuchs sein Gegensatz
zu Ranke. Er liegt wesentlich in der Interpretation der Macht,
Im Bestreben, den rationalistischen Vertragstheorien gegeniiber
das Historisch-Gewordene, das Organische und rein Tatsich-
liche der europiischen Staaten herauszuarbeiten, war Ranke zu
einer Gleichsetzung von Machtgesetz und Staatsgeist gelangt,
die von Burckhardt als optimistische Verschleierung empfunden
wurde: , Du wirst mir wenig wichtige Kriege nennen konnen,
von denen sich nicht nachweisen liesse, dass die wahre mora-
lische Energie den Sieg behauptete!” sagt Friedrich im ,,Politi-
schen Gesprich.” Mit solchen Ueberzeugungen Rankes hing es
zusammen, dass er das inmere Leben eines Staates vor allem
auf den Erfolg in Aussenpolitik und Krieg hin organisiert se-
hen wollte. Daraus entsprang die Lehre vom Primat der Aussen-
politik, die von der deutschen Geschichtschreibung spiter fast
einstimmig rezipiert worden ist. Wie der Mitunterredner im
,Politischen Gesprich” vor diesen Folgerungen Bedenken be-
kommt und ejnwirft: ,Du scheinst mir eine militirische Ty-
rannei zu begiinstigen”, erwidert Friedrich: anders als freiwil-
lig werde eine Zusammenfassung aller Krifte im Staat ohnehin

753



fas.

wur 754

n‘l‘

nie zu verwirklichen sein. Und wie sich im weiteren Verlauf
der Unterredung dann der Konflikt zwischen den politischen
und den religiosen Pflichten abzeichnet, beruhigt Friedrich
ebenso optimistisch: die Gemeinschaft der Kirche sei eine so
iiberlegene und geistige, dass ein wirklicher Konflikt mit dem
Staat eigentlich nicht moéglich sei.

Genau hier setzt Burckhardt ein. Seine ,Weltgeschichtlichen
Betrachtungen’ sind eine pessimistische Lehre von den Konflik-
ten zwischen Staat, Kirche und Kultur. Sie zerstoren die ro-
mantische Geschichtsidylle vom organischen Wachstum der
kollektiven Korper nach eingeborenen Gesetzen. Nicht eindeu-
tige Wachstumsprinzipien nationalen Lebens, sondern seltsam
durcheinanderwirkende, nationale und universale, politische, re-
ligiose und kulturelle Impulse bestimmen das Dasein der Vol-
ker; und sie tun es wohl einmal in gliicklichem Zusammenstro-
men, in der Regel aber in tragischem Streit, sich gegenseitig
bedingend, da férdernd, dort hemmend, in uniibersehbarer Ver-
flechtung. Die ,Weltgeschichtlichen Betrachtungen” miinden
nicht in eine historische Theodizee, sondern in eine Sturm-
und Katastrophenlehre. Fiir sie sind die Prinzipien des politi-
schen Lebens nicht mehr greifbare Gedanken Gottes, sondern
da die Macht an sich bose ist ...

»Es sind Krifte, und zwar geistige, Leben hervorbringende,
schopferische Krifte, selber Leben, es sind moralische Ener-
gien, die wir in ihrer Entwicklung erblicken’”, hatte der junge
Ranke von den Prinzipien der grossen Michte gesagt. Und da
er die Entfaltung dieser Prinzipien vor allem in der Aussen-
politik und im Staate erkannte, war fiir ihn die Geschichte der
moralischen Energie Europas zu einer Geschichte des Staaten-
systems geworden. Die Ideen der Weltgeschichte waren ihm
die Prinzipien der grossen Michte. In dem gewaltigen, allum-
fassenden Geiste Rankes hatten diese Ideen noch wirklich die
Fiille abendlandischen Lebens in Staat, Kirche und Kultur um-
fasst. Bei den kleineren Geistern, die sich auf ihn beriefen,
wurde sein Grundgedanke wortlich genommen, nationale Idee
mit dem Primat der Aussenpolitik gleichgestellt, und damit die
Ideengeschichte universaler Tradition zur Machtgeschichte der
politisierenden Historie gemacht. Zugleich hatte sich die Lehre
vom organischen Wachstum der staatlichen Individualititen im

{1 -



Gegensatz zum Naturrecht dahin ausgewirkt, dass die Geschichte
mit dem blossen Erzihlen, ,,wie es eigentlich gewesen” ihre Auf-
gabe fiir erschopft, ja fiir viel besser geldst hielt, als es die
rasonnierende Geschichtschreibung des 18. Jahrhunderts gekonnt
hatte. Gegen diese Entartungen der Geschichtschreibung in Pu-
blizistik und Stoffhuberei reagierte in Burckhardt das normen-
setzende Bewusstsein des reifen Menschen. Macht und Geist
waren fiir ihn griindlich zweierlei. Nicht nur sein kiinstlerisches
sondern auch sein sittliches Talent war zu reich entwickelt, als
dass er Geist, Sittlichkeit und Kunst als blosse eingeschobene
Nebenkapitel einer politischen Weltgeschichte akzeptieren und
das krude mixtum compositum fiir eine Harmonie anerkennen
konnte. Er wusste zu genau, dass eine Reihe von schopferischen
Kraften des Menschen nur dort echt wirken koénnen, wo sie
sich frei und autonom bewegen. So wollte es die Natur. Diese
Krifte, die in den Schopfungen der deutschen Klassik eben eine
ihrer gréssten weltgeschichtlichen Stunden erlebt hatten, fasste
er auf Grund ihrer unverdusserlichen Spontaneitit zum Begriff
der Kultur zusammen. Sie setzte er als dritte Potenz eigenen
Rechtes neben Staat und Kirche. Derselbe normensetzende und
kiinstlerische Sinn Burckhardts ertrug es bei aller epischen Be-
gabung nicht, dass Geschichtschreibung zur blossen Erzihlung
des Gewesenen werden sollte. Sein Sinn fiir Qualitit forderte
Unterscheidung, Vergleichung, Wertung. So entstand in seinem
Geiste ein Werk, das ideell und formal auf einer neuen Ebene
doch wieder dem verwandt war, was einst das naturrechtliche
Denken dunkel gewollt hatte. Gibt es ein Werk, das den ,Welt-
geschichtlichen Betrachtungen” formal naher steht als der ,,Esprit
des Lois”? Auch Montesquieu hatte eine Lehre von den ge-
schichtlichen Grundkriften und ihrer wechselseitigen Bedingtheit
entwickelt. Wenn auch die Potenzen Montesquieus teilweise ganz
andere sind als diejenigen Burckhardts, so tragen doch von den
31 Biichern des , Eprit des Lois” 24 den Begriff der Bedingtheit
— rapport, relative — schon im Titel. Auch der ,,Esprit des Lois”
ist herausgewachsen aus einem lebenslinglichen Parallelisieren
der historischen Fakten. Auch der ,,Esprit des Lois” geht aus von
der menschlichen Bedingtheit und ist geschrieben im Interesse
der Freiheit.
Die Missverstindnisse liegen indessen hier allzu nahe. Schon
ist | 755
der



L
und 756

o

der ,,Esprit des Lois” ist nicht eine Tat des Normensetzens, son-
dern ein Werk des historischen Erkennens gewesen und dies
in viel hoherem Masse als man es gemeinhin weiss. Was die
,,Weltgeschichtlichen Betrachtungen” betrifft, so ist es wohl
wahr, dass sie, sofern Wiinsche und Ueberzeugungen des Autors
zum Ausdruck kommen, mit dem grossen Erbe der europiischen
Freiheitsideen, wie sie im England Lockes begriindet, im Frank-
reich Mirabeaus experimentiert und im Deutschland Schillers
dichterisch gestaltet wurden, zusammenhidngt. Viel mehr noch
als der ,,Esprit des Lois” sind aber die,,Weltgeschichtlichen Be-
trachtungen” ein Buch des Schauens und des Erkennens. Wohl
gibt es kein Bild, das dem Autor teurer wire als das des Men-
schen in seiner schopferischen Freiheit. Das Objekt seiner Be-
trachtung ist aber hier der Mensch in seiner Bedingtheit: ,,Un-
ser Ausgangspunkt ist der vom einzig bleibenden und fiir
uns moglichen Zentrum, vom duldenden, strebenden und han-
delnnden Menschen, wie er ist und immer war und sein wird;
daher unsre Betrachtung gewissermassen pathologisch sein
wird.” Der duldende Mensch — und die Potenzen der Ge-
schichte. Wieder geht der Blick auf die Gegenseite hiniiber,
zum ,grossen durchgehenden Hauptphidnomen: es entsteht eine
geschichtliche Macht von hochster momentaner Berechtigung . ..”

Wir gedenken nicht, hier das berithmte: ,,Die Macht ist bose
an sich” zu diskutieren. Es wire schon nicht ganz leicht fest-
zustellen, wo eigentlich Schlosser diese Formulierung geprigt
hat und ob sie nicht in dieser Fassung echtester Besitz Burck-
hardts ist. Wenn wir indessen feststellten, dass iiber die niheren

‘Beziehungen zu Ranke und der deutschen Klassik hinweg sich

ein Bogen des Gedankens spannt zu Montesquieu und zum Natur-
recht englischer Herkunft hiniiber, so mdchten wir doch einen
noch weiteren Bogen nicht vergessen, der sich von den ,Welt-
geschichtlichen Betrachtungen” in eine viel fernere Gedanken-
welt hiniiberschligt: zu Machiavelli.

Das stindige Parallelisieren der personlichen Erfahrungen
und historischen Fakten, die Ordnung des geschichtlichen Wis-
sens nach Gegenstinden und Aufgaben, die Beziehung auf das
eine Zentrum, den Menschen, ,,wie er ist und immer war und
sein wird”, endlich das gespannte Interesse dem Hauptphino-
men gegeniiber: wie Macht gegriindet, erhalten und verloren



wird — ist das nicht echter Machiavelli? Wir méchten den Ver-

gleich nicht pressen, sondern nur daran erinnern, dass — mg-
gen die sittlichen und geistigen Akzente in beiden Fillen noch
so verschieden liegen — jenes ,,die Macht ist bése an sich”

schon einmal im Munde des Florentiners geklungen hatte: , Fin
Mensch, der in allem nur das Gute tun wollte, miisste zu Grunde
gehen unter so vielen, die nicht gut sind. Daher muss ein Fiirst,
der sich behaupten will, auch imstande sein, nicht gut zu
handeln...”

Was Burckhardt mit Machiavelli verbindet, ist der unbestech-
liche, scharfe Blick fiir die Naturseite des Staates, fiir die Bio-
logie der Macht. Was ihn von ihm trennt, ist nicht nur das durch
drei Jahrhunderte politischer Erfahrung und historischer For-
schung vermehrte und unendlich verfeinerte geschichtliche Wis-
sen, sondern vor allem ein reicheres, tiefer geschichtetes Bild
vom Menschen. Neben der politischen war Burckhardt die relj-
giose Dimension des geschichtlichen Lebens von der ilteren
Geschichtschreibung her mit Selbstverstindlichkeit vertraut, und
er selbst hat diesen beiden eine dritte, die kulturelle hinzugefiigt.
Der Mensch in der Geschichte ist durch das Zusammenspielen
dieser drei Perspektiven erst recht plastisch erkennbar gewor-
den. Wohl hatte jedes der drei Lichter gelegentlich eine Uni-
versalgeschichte erhellt, man denke an die Kulturgeschichtschrei-
bung des 18. Jahrhunderts. Dass es dem Verfasser der ,Welt-
geschichtlichen Betrachtungen” gelingt, alle drei Lichter gleich-
zeitig spielen zu lassen und jedes nach den Gesetzen seines
Objektes zu handhaben, sodass der geschichtliche Mensch in
der Fiille seiner Anlagen, im Reichtum seiner natiirlichen und
geistigen  Beziehungen, im Adel seiner Freiheit, aber auch in
der Vielfalt seiner Konflikte, im Joch seiner Bedingtheiten und
im Elend seiner Entartungen zur Erscheinung kommt, darin liegt
die Meisterschaft dieses kleinen Werkes. So hatte die Geschicht-

schreibung noch nie den Menschen gezeigt.

757



	Jacob Burckhardt's "Weltgeschichtliche Betrachtungen"

