
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 10

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Thomas Manns Indische Legende

Thomas Mann: „Die vertauschten Köpfe", eine indische Legende
(Bermann-Fischer, Verlag, Stockholm 1940)

Thomas Mann schreibt eine indische Legende? Das klingt befremdlicher
als es ist. Schon einmal haben wir uns durch ihn dem Hier und Heute
entführen lassen: in die Patriarchenluft seines Josefromans. Warum sollten
wir ihm also nicht vertrauensvoll in der eingeschlagenen Richtung noch
weiter durch Raum und Zeit folgen, in die Tiefe des Ostens, an einen
Ursprung der Menschheitsgeschichte.

Zudem ist dieser Weg von deutschen Dichtern seit langem beschritten
worden und gleichsam schon gebahnt. Er ist eine legitime Pilgerroute vor
allem romantischer Geister. Als einer der letzten und berechtigsten
Wallfahrer ist Hermann Hesse, mit dem sich verwandt zu fühlen Thomas Mann

gerne bekannt hat, zu seiner ,,Morgenlandfahrt" aufgebrochen. Wenn
„Morgenland" in diesem Buch freilich mehr sinnbildlich als wirklich
gemeint ist, so kann eine seiner echtesten Dichtungen, sein „Siddhartha",
auf keiner andern als indischer Erde gedeihen und zudem mit Recht auch
als eine „Legende" gelten.

An mehr als einer Stelle fühlt man sich an sie bei Thomas Manns
Legende erinnert. Dass die Vision der tausendgestaltigen Schöpfung im Felsentempel

der Muttergottheit Kâlî Hesses Vision des unerschöpflichen
Lebensstromes entspricht, ist mehr als Zufall. Schmerzliche Verstrickung in Maya,
die wahnhafte Erscheinungswelt, und Sehnsucht den Weg aus ihr heraus,
hinter sie zurückzufinden ins Alleine, in die Urheimat alles Daseins im
Sinne des Novaliswortes: „Wohin gehen wir? Immer nach Hause", das

ist die gemeinsame Grundempfindung solch europäischer Indiendichtungen.
„Bin ich schuld an deiner Tat durch mein Sein, wenn auch nicht kturch

mein Tun?... Aber was kann der Mensch mehr tun, als das Tun
vermeiden?" Solche Fragen verbinden Thomas Manns indische Legende mit
derjenigen Stefan Zweigs, „Die Augen des ewigen Bruders", wo Tun und
selbst noch Nichttun unauflöslich an die wirre Menschenwelt fesseln und
schuldig machen.

Ueber Maya und Nirwana, über Sansara, über Sinnenschönheit und
geistige Erkenntnis unterhalten sich in den „Vertauschten Köpfen" am
lauschigen Waldufer eines heiligen Flusses die beiden jungen Inder, —
in eben der Stunde, wo ihnen das Verhängnis in der schönen Gestalt der
badenden Sita erscheint, welche die Arglosen, selber arglos, in Schuld
und Wahn und Leiden verstrickt.

Ideen der indischen Philosophie und Religion waren Thomas Mann
längst vertraut durch jenen Denker aus den Jahrzehnten der deutschen

'

642



Romantik, den man die geistige Brücke vom Abendland nach Indien
nennen könnte. Welches Werk ist es doch, durch das der nach
Todesfrieden sich sehnende Senator Thomas Buddenbrook, sich im Innersten
angesprochen fühlt? Es ist „die Welt als Wille und Vorstellung" Arthur
Schopenhauers. Dass dieser neben Wagner und Nietzsche zu dem
„Dreigestirn" grosser geistiger Wegweiser über Thomas Mann gehört, hat
Carl Helbling frühe schon festgestellt. Man wird zugeben, der
Verfasser ist zu einem Visum für Indien in seinem geistigen Reisepass
berechtigt

Aber die Form der Legende? Er bedient sich ihrer zum erstenmal.
Als Romancier zeitgenössischen Schlages hat er uns bisher gegolten, das
heisst als naturalistischer und psychologischer Wirklichkeitsschilderer.
Noch in seinem Josefsroman ist er das, und freilich — um es
vorauszunehmen — selbst noch diese Legende wächst mit der einen halbversteckten

Wurzel aus diesem Grunde empor.
Zur vollen Auswirkung aber gelangt in ihr, und in ihr zum erstenmal,

ein gegensätzliches Element von Thomas Manns Erzählungskunst. Auch
es war ihr allerdings von Anfang an eigen, gleichsam als Kontrapunkt
zu seinem Naturalismus. Es ordnete und beherrschte heimlich die
Stoffmassen der „Buddenbrooks" und des „Zauberbergs"; ihm verdankt der
„Tod in Venedig" schon seine Eigenart. Um ein Musizieren mit geistigen
Motiven, ein Komponieren und Variieren handelt es sich, um eine Art
Spiel auf den straffgezogenen und reingestimmten Saiten des Geistes.
Spiel sogar in jedem andern Sinn des Wortes, der des homo ludens würdig
ist, im wahrhaft künstlerischen Sinn und dem konkreteren des
Kunststücks.

In keinem Werk aber ist er so sehr ein Meister geistigen Spieles in
jeder Hinsicht wie in dieser Legende. Aller realistischen Wahrscheinlichkeit,

aller Beschwerung und Verumständung einer bürgerlichen oder
alltäglichen Stoffwelt ist er hier ledig, — das Reich der Legende ist das

Reich der absoluten künstlerischen und geistigen Freiheit. Man fühlt
sich an Zaubergeschichten und Märchenkomödien erinnert, die es bun!
treiben mit Verwechslungen und Vertauschungen von Masken, Gewändern,
Körpern und Seelen. „Die vertauschten Seelen" heisst ein solches Stück,
aber „die vertauschten Köpfe" treiben die Hexerei vielleicht noch weiter,
noch aufreizender.

Dass zwei Männer sich selber enthaupten: jeder sich eigenhändig den

eigenen Kopf abschlägt, ist makaber und monströs genug; dass die
geliebte Frau, um deretwillen sie es getan, ihnen aus Versehen (oder
doch hauptsächlich aus Versehen die falschen Köpfe aufsetzt, ist eine
Zuspitzung ins Tragische und Komische, ins Grausige und Lächerliche
zugleich.

Ein unerwartetes Schauspiel, wahrhaftig: Thomas Mann als Akrobat,
als Artist, als Jongleur mit zwei Menschenköpfen als Bällen! Und das

Spiel reicht von dieser fabelhaften „Fabel" als folgerichtiges Stilprinzip
° bis ins Einzelne. So kommt es in der Sprachgebung als Wortspiel
doc,

Zus' u 643



zum Vorschein; grausig ironisch z. B., wenn die Frau sich
vornimmt, den beiden Männern, auf die sie, während sie sich enthaupten,
nichts ahnend wartet „die Köpfe zurechtzusetzen". Oder wenn die
unrichtig Zusammengesetzten sich solcher Redensarten bedienen wie „ganz
anders den Kopf hochtragen als bisher", „auf seinem Kopf bestehen", „zu
Gesichte stehen, oder doch wenigstens zu Leibe". Und gelegentlich wird
der Schritt der Erzählung sozusagen tänzerisch oder tänzelnd: er geht
in ein heimliches oder eher unheimliches Rermgeklingel und einmal sogar
in ein burleskes Liedchen über.

Derlei Kunststücke mögen nicht nach jedermanns Geschmack sein. Sie
sind gewagt. Aber aus Spass wird Thomas Mann nicht solche Spässd
treiben. Es ist hinter ihnen weder die Naivität eines Moritatensängers,
noch der Zynismus eines geistig Verzweifelten zu vermuten. Vielleicht will
er den blutigen Ernst dadurch erträglicher machen, dass er ihn in die
Sphäre des Unwirklichen, Legendären entrückt.

Es geschieht ja aber auch nicht als Spiel und zum Spass, wenn der
moderne Naturforscher an niederen Tiersorten immer kühnere, ja
nachdenklich und beängstigend stimmende Experimente anstellt; indem er
Gewebe, Drüsen, Organe verpflanzt und vertauscht, will er aus den
Wirkungen seine Schlüsse ziehen und den Gesetzen des Lebens näher kommen.

Mit diesem biologischen Forschungsdrang ist Thomas Manns
dichterisches Experiment im Grunde verwandt. Er wagt, wenn auch nur in
der Imagination, den einschneidendsten Eingriff in ein höheres, das
höchste Lebewesen, indem er Menschenköpfe abtrennt und auf die
verkehrten Schultern setzt.

Was wird geschehen? Wird der Körper den Kopf, der Kopf den Körper

beeinflussen? In welchem Masse, und wie? Das Haupt, so zeigt
sich, ist immerhin die Hauptsache, in ihm behaupten sich die „Ich- und

Meingefühle". Es ist der Sitz des Bewusstseins, des Geistes, oder auch
der „Seele", sofern man das im Deutschen doppeldeutige Wort nicht als

Gegensatz zu Geist brauchen will. Das Motiv „vertauschte Köpfe" ist
also beinahe gleichbedeutend dem Motiv: „vertauschte Seelen". Ein
beseeltes Geistwesen wird in einen andern Leib verhext. Zwei Potenzen
verschiedener Art werden auf ihre Wechselwirkung hin untersucht: eine
übersinnliche und eine sinnliche, eine metaphysische und eine physische,
oder um sie anders zu benennen: Geist und Leben.

Der Gegensätzlichkeit und dem Zusammenhang dieser Begriffe hat
Thomas Manns Präokupation von je gegolten. Und wer ihn kennt, der
wird vorausberechnen können, wie er das Experiment anlegt um es

ergiebig ausfallen zu lassen. Schridaman und Nanda, die beiden befreundeten
jungen Inder, verhalten sich ungefähr wie ein heutiger Intellektueller zu
einem Sportsmann. Schridaman ist geistig entwickelt, ein Kopfwesen sozusagen,

dem der Körper „als Zubehör und Anhängsel dient, wo hingegen bei

dem ganzen Nanda sozusagen der Körper die Hauptsache war und der

Kopf bloss ein nettes Zubehör." Demgemäss ist jener von älterer
Abkunft, höherer Kaste und edlerem Beruf. Nanda hingegen „populär" nach

giel
jung 644



Physionomie, Gliederbau, Sprache, Beschäftigung und Neigung. Beide
übrigens anständigen Charakters und menschlicher Gesinnung. Sie sind
Freunde aus dem Bedürfnis heraus sich zu ergänzen. Freunde ganz ähnlich

wie Hanno Buddenbrook und Kai, oder wie Tonio Kröger und sein
blonder einfacher Jugendkamerad, jeder sehnt sich nach dem andern,
ohne doch aus seiner Haut heraus zu können.

Sita, das Mädchen, steht, in jeder Hinsicht, zwischen ihnen. Ihrem
Gatten Schridaman gehört ihre Seele und ihr Gewissen, aber ihre
weiblichen Sinne neigen zu Nanda. Die Spannung der heimlichen Leidenschaft
entlädt sich auf einer gemeinsamen Reise. Schridaman scheint die Tragik
ihrer dreifachen Verflechtung so unlösbar, dass er sich in jenem
verzweifelten Gewaltakt der Selbstenthauptung zum Opfer bringt, — den
beiden andern zürn Opfer und in gewissem Sinn auch der Gottheit,
nämlich dem grauenerregenden Bild der Lebensurmutter KâLî in ihrem
Felsentempel. Wie möchte ihn der Ehrenmann Nanda überleben? Er
richtet sich an der Leiche des Freundes. Die Göttin aber weigert sich
diese fragwürdigen Opfer anzunehmen. Sie verbietet Sita den beiden
in den Tod zu folgen, befiehlt ihr vielmehr mit herrisch wilden Worten
durch einen Zauberritus den Leibern die Köpfe wieder aufzusetzen.

In ihrem Missgriff mag unbewusst der Wunsch hineingespielt haben,
dem Gatten Schridaman zu einem der Vollkommenheit seines Kopfes
entsprechenden Körper zu verhelfen. Ihm wird sie auch durch den orakelhaften

Schiedsspruch eines Asketen zugesprochen. Aber nach dem ersten,

übermässigen Glück vollzieht sich langsam der furchtbare Rückschlag.
Denn die Vollkraft des Leibes beeinträchtigt den Geist Schridamans, und

umgekehrt muss sie sich überzeugen, dass unter dem Einfluss der
zarteren und verfeinerten Körperkonstitution sich Nandas Geist und
Gesichtsausdruck veredelt. Von neuem steht sie in furchtbarer Verwirrung
der Gefühle zwischen den beiden Männern. Diesmal töten diese einander

willentlich im Zweikampf und Sita Iässt sich nach indischer Sitte
als Witwe zwischen ihren Leichen verbrennen.

Offenbar ist es ein fragwürdiges Beginnen, der Natur nachhelfen zu

wollen, und bei der Addition von Vollkommenheiten droht eine der andern

Abtrag zu tun. Man fühlt sich an ein allgemeines Weltgesetz erinnert,
wie es der Pan-Tragiker Friedrich Hebbel im Bilde der beiden Eimer
am Brunnen zum Ausdruck bringt, von denen nur immer der eine voll
sein könne; oder im Gleichnis der beiden Geschlechter, deren jedes
der Vorzüge des andern entbehren müsse, wenn es die eigenen bewahren
wolle. So scheint es sich die Schöpferkraft der Natur nicht leisten zu können,

ein Menschenwesen zugleich mit vollkommenem Kopf und
vollkommenem Körper auszustatten. Eines muss dem andern das Primat
lassen und sich unterordnen, oder auf Kosten des andern zunehmen.

In der Tat, wer hat das nicht wenigstens andeutungsweise schon
erfahren? Der Geistesarbeiter spürt mit jedem Monat Militärdienst
deutlicher den Schwund seiner Differenziertheit, im selben Mass etwa wie
seine Muskeln schwellen. Im Handwerker oder Sportler hingegen, dessen

645



Leib durch ein langes Krankenlager Lahm gelegt wird, beginnen sich
geistige Fähigkeiten zu entfalten, die sonst latent geblieben wären.

Krankheit vergeistigt! Das ist eine These, für die man die schönsten
Exempel aus Thomas Mann, dem „Zauberberg" etwa, zusammenlesen
kann. Und das gilt nicht minder für die Umkehr: Geist macht krank,
er wuchert auf Kosten des Lebens, er macht sich bezahlt mit Vitalität
Ein Gedanke, der uns in Nietzsches Formel „Geist ist das Leben, das
sich selber ins Leben schneidet" und durch Ludwig Klages' Anklage-
„Der Geist als Widersacher des Lebens" vertraut ist.

Er ist zugleich das bedeutende Thema der „Buddenbrooks": Vitalität
nimmt in dem Masse ab, als sie sich vergeistigt. Ein Vorgang, der je
nach der Blickrichtung als Abfall zu Entartung, Krankheit und Tod,
oder als Aufstieg zu Sublimierung, Veredelung und • Kultivierung
erscheinen kann. Was Thomas Mann mit dem Scharfblick eines biologischen

oder medizinischen Forschers in diesem Erstlingswerk am
typischen Beispiel einer Familie durch vier Generationen stufenweise und

genau verfolgt, das und nichts anderes demonstriert er neuestens am
legendenhaften Gleichnis eines höchst gesteigerten Experimentes.

Und unablässig hat er das grosse Thema variiert. Im Josefsroman
stehen die Söhne der Lea den Raheiskindern gegenüber wie
grobschlächtige Körperkraft der geistigen Verfeinerung. Selbst sein Goethe (in
„Lotte in Weimar"), der mit Lebensfülle und Regenerationsvermögen
wahrhaft Gesegnete, — dieser Goethe gehört mit seiner Reizbarkeit und

Anfälligkeit, seiner haushälterischen Selbstschonung, und durch alles, was
über sein Liebesleben angedeutet und über seine Physis ausgesagt wird,
durchaus zur Kategorie des Schridaman. Sein Haupt, diese Hauptsache,
macht seinem Leib zu schaffen und zehrt an ihm.

So ist es also das alte Lied, das Thomas Mann anstimmt, nur auf
eine neue, fremdartige Weise. Ob er nun in der indischen Ueberlieferung,
die mindestens durch den Reinkarnationsgedanken Aehnliches nahelegt
und in der z. B. Menschen mit Tierköpfen keine Seltenheit sind, das

Thema der vertauschten Köpfe vorgefunden habe oder nicht, — irgend
einmal hätte er es in sich selber entdeckt. Er musste darauf stossen als

auf die paradox zugespitzte Formel seiner lebenslänglichen Preokupation
um das Verhältnis von Leben und Geist.

Das alte Lied Aber sein Thema ist kaum erschöpflich, und wir lassen

uns seine neue legendenhafte Orchestrierung gefallen. Der fremdartige
Ueberwurf eines orientalischen Rhapsoden ist bei aller üppigen Bestickung
nicht undurchdringlicher als der von Hafis-Goethe im „westöstlichen
Divan". Beunruhigend wäre es weit eher, wenn der in Amerika schreibende

Europäer und Zeitgenosse sich mit Leib und Seele in einen mythischen

Orientalen verwandelt hätte. Nein, mit diesem Ueberwurf treibt
er von A bis Z sein Spiel. So gern er hinein geschlüpft ist, so
sorgfältig er ihn zuschnitt, so lässt er doch jeden Augenhlick durchblicken,
wer darunter steckt. Die Maskierung könnte uns zwar nicht, sie soll
uns aber auch gar nicht täuschen.

646



Noch als Legendenerzähler bleibt er Biologe, noch in seinen Visionen
scharfsinniger Beobachter körperlich-geistiger Symptome, Entartungsmerkmale,

erblicher Eigentümlichkeiten. Welche Exaktheit und Behutsamkeit
in den physiognomischen Beschreibungen, den Feststellungen physischer
Veränderungen und Merkmale bis zu Haut und Haaren. Noch durchs
tragische Pathos schimmert seine Ironie. Welch souveräner Spott in der
Schilderung der asketischen Quälereien des indischen Heiligen; — Nietzsche

hätte sich an diesen Seiten geweidet.
Die Fülle der Züge freilich fehlt, die den Reichtum seiner grossen

Romane ausmacht. Der einzelne Zug steht nur als Symptom da, er ist
vertretender Art. Wie im „Tod in Venedig" sind wenige Fäden in
sinnvoller Linienführung zu einer bedeutenden Figur verwoben; das

Nurstoffliche ist, soweit immer entbehrlich, ausgeschieden.
Ganz abgesehen davon, dass alle Dichter als Geistige in die Kategorie

der „Schridaman" gehören, könnte man unter ihnen immer noch Schrida-
manhaftere und Nandahaftere unterscheiden. Kein Zweifel zu welchem

Typ Meyer oder Gotthelf, Shaw oder Hauptmann gehörten. Kein Zweifel,
zu welchem Thomas Mann. Und nirgends bei ihm herrscht der Kopf so
unverkennbar vor wie in den „Vertauschten Köpfen". Robert Faesi

Georg Trakls Werke und Nachlass

„Die Dichtungen" von Georg Trakl sind im Jahr 1938, in vierter
Auflage, bei Otto Müller (Salzburg-Leipzig) herausgegeben worden. Man
gedenkt der ersten Gesamtausgabe, bei Kurt Wolff, in Quartformat, blauem

Umschlag und mit dem Signet der zerbrochenen Leier. Der Deckel der
neuen Ausgabe, in Taschenformat, trägt auf dem hellen Grund dasselbe
Zeichen. Die Anordnung der Gedichte blieb unverändert, nur in Titeln
und einzelnen Verszeilen gibt es da und dort eine unerhebliche Abweichung

vom frühern Wortlaut. Das Gedicht „Menschliches Elend" wurde
ersetzt durch die zweite Fassung, die ihm der Autor kurz vor seinem

Tode zu geben wünschte, unter dem Titel „Menschliche Trauer". Der

neuen Ausgabe ist eine kurze Einführung mit biographischen und

bibliographischen Mitteilungen vorangestellt.
Wie Stadler und Heym gehört Trakl zu den früh vollendeten Dichtern

der Vorkriegszeit von 1914; seine letzten Visionen und Klagen sind

allerdings noch unter dem Eindruck des Wirklichkeit gewordenen Grauens

entstanden, das er, ähnlich wie der Norddeutsche Georg Heym, —
der den Krieg gar nicht mehr erlebt hat —, lange vorausgeahnt und
vorausgelitten. Wir erinnern an den Beginn des Gedichtes „Grodek", des
letzten der Sammlung:

Am Abend tönen die herbstlichen Wälder
Von tödlichen Waffen, die goldnen Ebenen

Und blauen Seen, darüber die Sonne

Düster hinrollt; umfängt die Nacht
Sterbende Krieger, die wilde Klage

P Ihrer zerbrochenen Münder,
letz,

647



Im August 1914 war Trakl als Medikamentsakzessist mit einer
Innsbrucker Sanitätskolonne nach Oalizien ins Feld gerückt. Nach der Schlacht
bei Orodek sollte er in einer Scheune neunzig Schwerverwundete pflegen,
ohne den Beistand einer Hilfskraft. In seiner Verzweiflung wollte er
sich erschiessen, was jedoch seinen Kameraden zu verhindern gelang.
Einige Wochen darauf wurde er in die psychiatrische Abteilung des

Qarnisonspitals nach Krakau verbracht. Er starb dort, Anfang November,

an einer zu starken Dosis Gift; ob er diese in selbstmörderischer
Absicht genommen ist ungewiss ,da er gewohnheitsmässig Drogen ass.

Er starb mit 27 Jahren.
Trakls angeborene Begabung ist die eines Elegikers etwa vom Umfang

Höltys; Bewegung und Bereicherung brachten seiner innern Welt jene
Vorahnung der Katastrophe und die soziale Unruhe, die sich bis zu
apokalyptischen Visionen steigern konnte. Vorbedingungen für solches bot
die seelische und leibliche Umgebung seiner Jünglingszeit. Ihm unbe-
wusst mögen ihre Eindrücke in ihm in Bereitschaft gelegen haben, bis aus

irgend einem Anlass der Impuls zur Formgebung erwachte und in ziemlich

rascher Folge Gesichte und Gestalten, teils scheinbar in der Art
musikantischer Improvisation (Trakl war halb-tschechischer Abstammung),
teils bewusst „Bild an Bildchen reihend", in oft völlig unerwarteten
Zusammenhängen und Färbungen zutage traten. Wie bei Heym ist bei ihm
der Uebergang vom Impressionismus zum Expressionismus festgestellt
worden. Seine Verwandtschaft mit diesem ist unverkennbar. Man
betonte, Trakl sei Kolorist, in eher höherm Grade noch als Musiker. Gewiss
ist das bildhafte Element in seinem Gedicht überall vertreten und die
Farbe führt darin ein heftiges, eigenes Leben. Ein Kolorist aber verbindet
und stuft die Töne. Wir finden unter den Neuromantikern mehr Kolo-
risten als unter den Expressionisten. Diese hat man dagegen als

„farbsüchtig" bezeichnet, ein Ausdruck, der auf Trakl voll zutrifft. Er saugt
sich förmlich ins Wesen des ungebrochenen Rot oder Blau, die nicht aus
einem Naturbild gewonnen, sondern aus dem Raum der innern Gesichte
aufgerufen sind. — Bestimmte unvergessliche Kadenzen seiner freien
Rhytmen haben ihm den Vergleich mit Hölderlin eingetragen, doch nur
für diese wenigen Einzelfälle und nur bedingt wird er sich halten lassen.

Hölderlin, auch noch der „von Apoll geschlagene", ist eine durchaus
solar gerichtete Natur, die sich freilich über das irdische in ein göttlicheres

Leben ganymedisch hinaufsehnt; Trakl, ein Mondmensch, in steter
Ungewissheit über sich selbst, sich aus der Zweideutigkeit und den

Schrecken seines Kosmos hinwegsehnend, nicht in ein höheres Leben,
sondern in einen endgültigen Tod. — Wegen der Entfesselung aller emotionalen

Neigungen erinnerten sich manche vor den Werken der Aktivisten
und Expressionisten der Dichter des „Sturms und Drangs". Doch sind
diese, bei allem Selbstzerstörerischen, weit mehr Träger aktiver als
passiver Affekte. Trakl kennt aber fast nur die zweiten: Furcht, dunkles
Grausen, Melancholie, Wahnsinn.

Die auffallende Hingabe der Expressionisten an Erscheinungen der
a<- Krankheit und Verwesung, an Fäulnis und stofflich Widerwärtiges, ist
nale
und 648
d'v



öfter mit Dichtern und Malern des Barock in Beziehung gebracht worden.
Wir glauben jedoch, dass vor allem Rilke, mit einigen Seiten des „Malte
Laurids Brigge" und Gedichten aus seiner ersten Pariser Zeit, hiezu ermutigt

hat. (Ausserdem könnte man Baudelaire missverstanden haben). Trakl
schreckte denn auch nicht davor zurück, dem „ekelhaften Zug von
Schmutz und Räude" bei sich Zutritt zu gewähren. Er sieht Kinder mit
verschorften, kahlen Stirnen, die Aussätzigen, die um Mitternacht tanzen,
„die Engel mit kotgefleckten Flügeln, aus deren vergilbten Lidern Würmer

tropfen".
Es muss gesagt sein: diese Momente, wie überhaupt ein Teil vonTrakls

Bildlichkeit, sind zu verstehen, einmal als Uebersteigerungen in seinem
Ringen nach dem dichtesten Ausdruck; sodann wird der Anblick nackten
Elends, der Vertierung und Verlorenheit des Menschen, den Empfänglichen

zum Aufschreien genötigt haben. Doch dürften, sowenig bei den
Expressionisten wie bei ihm, gerade die eben bezeichneten Ausdrucksformen
das ^Bleibende des Werkes ausmachen. Es gibt von Trakl Gedichte von nur
geringem Aufwand an Gegenständlichkeit und geballter Kraft, die wir
aber als ganz besonders ihm zugehörig empfinden:

Immer wieder kehrst du Melancholie
O Sanftmut der einsamen Seele.

Zu Ende glüht ein goldener Tag.
Demutsvoll beugt sich dem Schmerz der Geduldige
Tönend von Wohllaut und weichem Wahnsinn.
Siehe es dämmert schon.

Wieder kehrt die Nacht und klagt ein Sterbliches
Und es leidet ein anderes mit.
Schaudernd unter herbstlichen Sternen

Neigt sich jährlich tiefer das Haupt.

Die Menschen in Trakls „Dichtungen" haben wenig menschliche
Eigenschaften. Sie sind häufig nur im Umriss gezeigt, halb Phantome, halb
Marionetten, und nur generell benannt als: Die Mutter, Der Irre,
die Närrin, die weint im offenen Haar, der Tote, der sich abends am Fenster

rührt, Der Einsame, Der Knabe, Der Bruder, Die Schwester. Man
konnte sich fragen, ob diese manchmal phantastischen Figuren Gestaltungen

unmittelbarer menschlicher Erfahrung seien? Der Nachlassband „Aus
goldenem Kelch" (Jugenddichtungen 1909—1912), den uns das Jahr 1939

bescherte, verrät jedenfalls, dass alles Menschliche, das ihm begegnete,
in Trakl tiefe Geleise zog, umgekehrt das im Literarischen enthaltene
Menschliche ihn persönlich zu ergreifen vermochte. Aufschlussreich waren

für uns im Nachlass an erster Stelle die Prosadichtungen „Traumland",

„Barrabas", „Maria Magdalena", „Verlassenheit" und das Puppenspiel

„Blaubart".
„Traumland", eine doch wohl als autobiographisch zu verstehende

Episode, erzählt, wie der Knabe einen Sommer in der kleinen umgrünten
Stadt, bei seinem Onkel, verleben durfte, die Pracht der Wälder und Wiesen

geniessend. In dem Hause wohnte auch des Onkels junge, unheilbar



kranke Tochter Maria. Den Knaben überfiel oft ein Schuldgefühl auf
seinen glücklichen Streifereien, wenn er an sie dachte. So oft er am Zaun
vorüberkam, brach er eine Rose und legte sie in Marias Schoss —" und
mein Schatten berührte den ihrigen wie eine Umarmung". Später heisst
es „vielleicht waren diese Stunden, da wir zwei beisammen sassen und
schweigend ein grosses, ruhiges, tiefes Glück genossen, so schön, dass ich
mir keine schöneren zu wünschen brauchte. Einmal aber sagte der Onkel
zu ihm: „Deine Seele geht nach dem Leiden, mein Junge". Bald darauf
starb Maria. -—• „Barrabas" schildert den von der Menge im Triumph
geholten freigelassenen Verbrecher. Ein reicher Jüngling lädt ihn in sein
Haus ,damit er einen Tag mit ihm alle seine Freuden koste. In dem Dialog

„Maria Magdalena" berichtet der Römer Marcellus dem jüngern
Agathon, dass die schöne Tänzerin und Hetäre plötzlich das Haus der Lust
verlassen, um dem vorübergegangenen Propheten von Nazareth zu
dienen. Der Stil des Dialogs gemahnt an den von Wildes „Salome".
„Verlassenheit" führt in das zerfallende Schloss eines Letzten seines
Geschlechtes. Motiv und Stimmung sind, in kleinerm Rautn^ die von Poes

„Untergang des Hauses Usher". — Das Puppenspiel „Blaubart" ist in
seinen dramatischen Qualitäten, die zum mindesten die einer unheimlichen
Ballade sind, durchaus ernst zu nehmen. — Der Band enthält ausserdem
die von Trakl 1909 zusammengestellte Sammlung von Gedichten und eine

Folge „Einzelne Gedichte", 1908—1912. Es überwiegen darin Verbindungen

von gereimten Vierzeilern, neben 2- oder 3-Zeilern. Nur zweimal
begegnen wir freien Rhythmen, aber nie jener weit ausgreifenden
rhythmischen Prosa der „Dichtungen".

Georg Trakl zählt unter den „Ausdruckskünstlern" zu den wenigen
zeitweise wirklich inspirierten, wenn auch von einer mehr seelischen als

geistigen, darum eher niederziehenden Macht. Aber er war auch ein be-
wusst schaffender, suchender, probender Künstler. Beides brauchte es, zur
Entstehung der nicht grossen Menge von Gedichten wie: „Elis", „Die
Bauern", „Im Herbst", „Kindheit", „Der Herbst des Einsamen",
„Abendländisches Lied", mit denen Trakl die Dichtung in deutscher Sprache um
Dauerndes vermehrt hat. Um ihn auch da zu erfassen, wo er der
Besessene seiner Gedichte gewesen, nicht mächtig sie in die Form zu
schliessen, dazu müssten wir in den Zustand eingehen können, in dem er
selbst leidenschaftlich-leidend existiert hat. Siegfried Lang

Deutsche Romane

Von Soldatentum und Gemeinschaft, Liebe, Schuld und Einsamkeit

Ernst Wiechert hat in seinem letzten Roman1) mit erstaunlicher
Konsequenz auf die seelischen Mängel und Störungen hingewiesen, die
das Dasein seit dem letzten Kriege kennzeichnen. Er führt seinen

') Das einfache Leben. Albert Langen, Georg Müller, München 1939

650



Helden, den Korvettenkapitän Thomas von Orla, aus der Erschütterung
durch den Krieg und aus den Wirren der Nachkriegszeit hinaus auf die
einsame Insel eines ostpreussischen Waldsees. In der harten Arbeit
des Fischers, im Horchen auf die Stimmen einer mächtigen Landschaft,
in komtemplativer Versenkung in die Geheimnisse von Leben und
Sterben findet er Erlösung. „Das einfache Leben" wird zum Leben des
Mystikers, der „stille werden" will „wie der Stein auf dem Grund", der
sich, „ledig Leibes und Geistes", mit der Einheit alles Seienden im
ewigen Weltall vereinigen möchte. So sympathisch das Lob der vita
contemplativa in den Zeiten des Aktivismus ertönt, so wenig dürfte diese
Flucht in eine letztenendes nihilistische Mystik des Ostens eine
allgemeine und verbindliche Lösung bedeuten. Sie bleibt im Bereich der
betörenden, immer etwas selbstgeniesserischen Gefühlskunst Wiecherts.
Zudem hat der Dichter denn auch dafür gesorgt, dass die Leser nicht
allzusehr erschrecken; er Lässt den adligen Namen des unbekannten
Fischers auf der Insel auskommen, er verschafft ihm standesgemässen
Umgang im gräflichen Schloss und beschenkt ihn mit dem herrlichen Landgut

eines verstorbenen Nachbars, sodass der Mystiker nicht allzu glanz-
und namenlos im All verschwindet. Grundsätzlich aber bleibt die kritische

Absicht dieser Romandichtung, die wie der Schluss des „Jedermann"

und wie „Die Majorin" die Heimkehr aus dem Kriege zum Thema
hat: Der Weltkrieg, und als dessen Folge der Zusammenbruch von
1918, hat trotz allem Heldentum ein tiefes Versagen und eine menschliche
Niederlage offenbar gemacht, die durch lautes Reden und forschen
Tatendrang nicht zu überwinden sind. „Ein Geduldiger ist besser, denn
ein starker, und der seines Mutes Herr ist, denn der Städte gewinnet."
Dieses Bibelwort richtet Wiechert gegen die alte Generation, soweit sie

„in alter Frische" aus dem Krieg zurückgekommen ist und nun einfach
die alten Begriffe in neue Köpfe hämmert; es richtet sich aber auch

gegen einen Teil der jungen Generation, hier durch den Sohn des

Kapitäns, Joachim, vertreten. Dieser nämlich gehört zu jener Jugend, die

genau weiss, was sie will (nicht nur Kapitän, sondern Geschwaderchef

werden), die wortgewandt ist und selbstbewusst, aber ohne Ehrfurcht
und ohne Ahnung; sie wird erst noch die Probe ihres Charakters darauf
ablegen müssen, ob sie mehr als blosse Karriere machen will.

Die Geschichte eines heimkehrenden Frontoffiziers und seiner Suche
nach dem wahren Weg ist auch Walther Georg Hartmanns Roman
„Friedrich Brekow" 2). Er unterscheidet sich von vielen andern Romanen
über den „Weg zurück" und auch vom Buche Wiecherts darin, dass
sein Ausgangspunkt nicht die Erschütterung durch den Krieg ist, sondern
das im Krieg erfahrene Glück eines vollkommen geordneten, von der
höchsten Gemeinschaft getragenen und durch die Nähe des Todes
gesteigerten Lebens. Wie der norddeutsche Leutnant Friedrich Brekow
heimkehrt, steht er ausweglos vor dem Nichts. Das „Wir" ist zerstoben
und so hat er weder ein „Ich" noch eine Wirklichkeit. Damit erweist sich

Sti
2) Carl Schünemann, Verlag, Bremen 1940

das
höc' 651



sen
der
geh

hinterher auch der Mangel des vergangenen Gemeinschaftslebens. Der
„Weg ins Wirkliche" — so heisst der Untertitel — hat wie bei Wiechert
zuerst in die Tiefe der Einsamkeit zu führen und zur bitteren Begegnung
mit sich selber. Der Weg ist hart und schwer und lässt den Mann schuldig
werden: die Frau, die ihm ihre Liebe schenkt, die von ihrer Sicherheit
aus ihm eine Brücke bauen will und mit der er qualvoll um Gemeinsamkeit

ringt, kann ihm nicht bieten, was er selber suchen muss und über
sie hinaus verlangt, das eigene Gesetz und die Wirklichkeit, und so geht
sie als sein Opfer in den Tod. Erst aus der Erkenntnis des „Werde,
der du bist", des Zusichselberstehenmüssens, erwächst auch die Möglichkeit

einer neuen Einordnung. Es ist nicht der Kreis der Frontkameraden,
die tätig geblieben sind und nun teilweise gespenstisch wieder auftauchen,
und es ist auch nicht ein Kreis schöngeistiger Seelen, die edel und
unpolitisch sich der Welt der Musik und der schönen Betrachtung widmen,
wo Brekow sich eingliedern könnte. Er übernimmt vielmehr im Dienst eines
deutschen Unternehmens die schwierige und gefährliche Aufgabe, die
Ausbeutung von dessen Waldungen im entlegenen Osten zu überwachen und zu

reorganisieren. Ein Freund aus der jungen, lebenssicheren und weniger
gehemmten Generation begleitet ihn und hilft zum Erfolg. Mit der neuen
Arbeitsgemeinschaft, die ihm geschenkt wird, kann ihm nun auch das
Glück eines echten „Du", einer Frau, zuteil werden. Hartmanns Roman
ist eine ungewöhnlich tief dringende Auseinandersetzung mit den soviel
beschrieenen Ideen der Gemeinschaft und dies wirklichen Lebens, eine

Biographie von fast abstrakter Innerlichkeit, die oft mühsam, aber niemals
billig ist. Ihr Hauptkreis liegt vielleicht nicht in der gefundenen Lösung,
sondern im Versuch, den inneren Kampf eines Menschen zu schildern,
der gar nichts sein eigen nennt als eine grosse Lauterkeit, die er in
der Hülle eines mühsam-schüchternen Wesens tapfer bewahrt, weil er
auch in der Hoffnungslosigkeit Zugeständnisse verschmäht und ahnt, dass

nur aus dieser Lauterkeit die Gnade eines neuen, Weges kommen wird.
Es ist eine neue und innerliche Abwandlung des alten deutschen Themas
„Ich hab mein Sein auf Nichts gestellt".

Der preussische Offizier ist auch der Held zweier anderer neuer
Romane junger Dichter, die in diesem Zusammenhang genannt werden
können: „Die Liebe des Leutnant Wartenstein" von Gert von Kla sss)
und „Ulanenpatrouille" von Horst Lange4). Nur ist hier die seelische
Problematik des soldatischen Helden nicht Ueberdruss und nicht ein
Mangel an Wirklichkeit, sondern umgekehrt das Uebermass der
Spannungen. Wo Hartmann seinen Friedrich Brekow trotz aller Schuld wachsen

lässt auf seiner Suche nach neuer Liebe und neuer Wirklickeit, ist hier
der tragische Untergang zwischen Kriegertum und Liebesleidenschaft
gegeben. v. K 1 a s s zeigt in einer kühl und verhalten vorgetragenen
Erzählung den tapferen und männlich-verschlossenen Leutnant aus altem

3) Propyläen, Verlag, Berlin 1940

4) H. Goverts Verlag, Hamburg 1940

652



Preussenadel, der mitten im Krieg zu der Braut seines Kameraden in
eine Leidenschaft gerät, die vor nichts mehr zurückschreckt und
unaufhaltsam zum Verrat des Freundes, zum nächtlichen Stelldichein mit der
Geliebten und zum Tod beider Männer vor dem Feinde führt.

Dichterisch bedeutender als diese Variation des ewigen Tristan-Motivs
von Tod und Liebe ist Horst Langes Erzählung vom Führer einer
Dianenpatrouille, dem Leutnant von G der anlässlich eines Manövers
im Osten und kurz vor dem Krieg schicksalhaft in die Arme einer
früh geliebten Frau getrieben und damit zu einer soldatischen
Pflichtvergessenheit verführt wird, die er mit dem Tode büsst. Dieses
Geschehen spielt sich ab in einem merkwürdigen Zwielicht: der ermüdende,
eintönige Ritt durch Tag und Nacht, der einschläfernde Rhythmus des
Pferderückens und die melancholische und zugleich erregende Stimmung
der östlichen Grenzlandschaft bewirken in dem Offizier einen Zustand der
Unwirklichkeit und des hellsichtigen Traumes. Die Vergangenheit kommt
über ihn zugleich mit der Ahnung einer unerreichbaren Zukunft; das
Gefühl des .Schwebens zwischen Resignation und dunkler Ahnung weitet sich
zum Gefühl eines Schwebens zwischen den Zeiten überhaupt, „als wären die

Figuren, die sich vor seinem inneren Auge bewegten, transparent gleich
Schattenbildern, hinter denen zwei Sonnen stehen — die matte, gedämpfte
eines absinkenden Zeitalters und das blutige, von gleissenden Protuberanzen

eingefasste, noch halb hinterm Horizont hängende Gestirn einer
unerhörten und grausamen Zukunft." Und wie sich eines zum andern fügt,
lässt er sich widerstandslos zu dem Gartenpavillon geleiten, wo die
Geliebte ihn erwartet. Hatte er diese einst der sog. Ehre des Regiments
geopfert, damit sie den reichen alten Grafen heirate, so opfert er nun seine

Soldatenpflicht der inzwischen abgründig verdorbenen und gereiften Frau.
Da er so jenseits aller Ordnungen angekommen ist, erfüllt ihn ein jähes
Gefühl der unversehrlichen Freiheit und eine glückliche Gewissheit über
den Sinn des Daseins, wie sie nur vor dem Tode möglich sind. Vom
durchgehenden Pferd stürzt er fliegend „mitten in die kühle und feuchte

Ewigkeit". Lange ist ein Meister des Doppelwertigen ; Schwermut und

Gier, Liebe und Hass, Traum und Wirklichkeit dichtet er unlöslich
zusammen. Und diese Gesamtheit von Leben und Tod ist undenkbar ohne
die Macht und den Zauber der landschaftlichen Umgebung, die durch

Langes Sprache zart und doch bezwingend vergegenwärtigt ist.

Die „Ulanenpatrouille" erweist aufs neue die überzeugende Kraft
Horst Langes. Dieser Dichter schlesischer Herkunft ist schon vor drei
Jahren mit einem umfänglichen Roman „Schwarze Weide"5)
hervorgetreten, der noch nicht so beherrscht ist wie das neue Werk, aber dank
seiner Ungebärdigkeit eine noch grössere und kaum überschaubare Fülle
der Gesichte enthält. Es ist hier nicht nur das Einzelne, die Hauptperson
dieser Icherzählung, die ihrem Schicksal gegenübertritt, sondern das

ganze, von der Schwarzen Weide durchflossene Dorf Kaltwasser mit dem
Gutshof des Obersten und der benachbarten schlesischen Kreisstadt. Der

gei
6) H. Goverts Verlag, Hamburg 1937

seim

der 653



Roman spielt wieder in der Nachkriegszeit wie die Werke Wiecherts und
Hartmanns, aber die Lebensschwierigkeiten bestehen wieder nicht in
einem Lebensekel und Schwund der Wirklichkeit, sondern in der
Ohnmacht der schuldigen Menschen vor einer aus dem Gefüge gegangenen,
dämonisch übermächtig gewordenen Welt. Der Junge, der hier um der
Gesundheit willen aufs Dorf kommt, wird nicht wie der Held Wiecherts
von der heilenden Natur empfangen, sondern ist alsbald verstrickt, in ein
schwer durchdringbares Netz von altem Fluch und neuer Schuld, von
Hass, Geiz und Gier jeder Art. Die Heillosigkeit der seit altersher
vergifteten menschlichen Beziehungen kommt in der Ermordung.des
Grossbauern zum deutlichen Ausdruck, sie belastet auch die Liebe zu der
jungen, Leidenschaftlichen und rätselhaft-widerspenstigen Tochter des Obersten,

Cora. So verliert sich der junge Mann an eine lange Reihe anderer
Frauen — von der überirdischen Irene bis zu. den animalischen
Bauernmägden, und von Cora gilt Entsprechendes. Bis der Erzähler wieder
aufs Land kommt, vergehen zehn Jahre tiefster Entfremdung und
Verworfenheit. Nun aber drängen die Dinge zu einer Bereinigung, die freilich

nicht von einer menschlichen sondern nur noch einer „höheren
Gerechtsame" ausgehen kann. Das Verbrechen wird aufgedeckt, die
Schwarze Weide tritt über die Ufer und bringt mit ihrem aus eisiger
Tiefe heraufquellenden Wasser Gericht und Besinnung, nicht nur den Tod,
sondern auch eine befreite Liebe. Diese „Gerechtsame" kommt über die
Menschen, wie auch Schuld und Sünde über sie gekommen ist, zwanghaft

und aus den Tiefen einer Naturmacht, in der auch die Toten mit
ihren erfüllten und unerfüllten Schicksalen noch mächtig sind. Vor dieser
Verbundenheit und oft genug Verstrickung zwischen Natur und
Menschen, Lebenden und Abgeschiedenen gibt es keine sittliche Autonomie
und keine Gnade als die des Lebens, und nach dem abschliessenden
Spruch Heraklits wird alles, was da kreucht, mit der Geissei. zur Weide
getrieben. Lange bewährt diese unheimliche Beziehung noch im letzten
Satz eines Buches. Die Quelle dieses Langeschen Dichtertums ist aber
nicht eine billige Naturverbundenheit — dazu ist es zu mächtig, ist „Natur"

zu vieldeutig, — sondern die eigentümlich im Sinnlichen verhaftete
Mystik der Schlesier, von Hermann Stehr zurück zu Johann Christian
Günther und den Dichtern des Barock. Eine oft quälende Sinnlichkeit
steht auch bei Lange untrennbar neben der Sehnsucht nach den letzten,

Dingen — auf Schritt und Tritt aber auch immer wieder die makellose
Schönheit der motivischen und sprachlichen Einfälle. Wie wundervoll
geistert etwa die verwitterte, aber rätselhaft lebendige Sandsteinfigur aus
dem Park des Obersten durch die Welt des Buches, zugleich griechische
Göttin und ein seit mehr als hundert Jahren totes vom Schlossherrn
geliebtes Bauernmädchen — wenn es die Kinder in dunkler Meuterung
zerschlagen und begraben oder wenn am Schluss das veruntreute Haupt
wieder heimkehrt, so kann das nur darum soviel bedeuten, weil sich
auf jedem Punkt der Bezug zum Ganzen als wirklich erweist.

Max Wehrli.
U

Göt
lieb 654



Das Jahrbuch der Neuen Helvetischen Gesellschaft

„Die Schweiz. Ein nationales Jahrbuch". 11. und 12. Jahrgang, 1940/4-1.
Im Selbstverlag herausgegeben von der Neuen helvetischen Gesellschaft.

Zentralvertriebsstelle : Dr. Paul Pfeil, Aarau, Ilerzogstr. 29

Nach einer mit der Mobilmachung zusammenhängenden Unterbrechung
von einem Jahre veröffentlicht die Neue Helvetische Gesellschaft wieder
ein Doppelband ihres Jahrbuches „Die Schweiz"). Wie seine
Vorgänger, zeichnet sich auch dieser Sammelband dadurch aus, dass er die
wichtigsten Probleme der schweizerischen Kultur, Politik und
Wirtschaft durch Fachleute oder direkt Beteiligte gemeinverständlich zur
Darstellung bringt. Wer sich die Mühe nimmt, die dreihundert Seiten des
Buches durchzuarbeiten, fühlt sich über die Lage des Landes und das
Streben des Volkes vielseitig und anregend orientiert. Rückwärts gewendet

sind die Seiten, welche dem Andenken an die Bundesräte Obrecht,
Haab und Motta sowie der Erinnerung an den fünfzigsten Todestag Gottfried

Kellers gewidmet werden. Auch die politische und kulturelle Chronik

tragen, wie es in ihrem Wesen liegt, historischen Charakter. Doch die
übrigen Beiträge gelten Erscheinungen, die heute und unter uns besonders
häufig erörtert werden, behandeln Fragen, die in absehbarer Zeit der
Lösung bedürfen. Die geistige Haltung eines neutralen Volks in Kriegszeiten,

die innere Rechtfertigung des schweizerischen Freiheitsglaubens,
die Einstellung der welschen Eidgenossen zur Landespolitik, die Sorgen
der Jugend und die Nöte des Alters, die Zukunft der Parteien und die
kulturellen Beziehungen zu unseren Nachbarn, das Familienproblem und
die Beschaffung zusätzlicher Arbeitsgelegenheiten durch Privatwirtschaft
und öffentliche Körperschaften — wer wollte leugnen, dass uns all diese

Fragen heute aufs innerste bewegen?

Ein anderer Vorzug des neuhelvetischen Jahrbuches scheint uns darin

zu liegen, dass Wortführer aller Landesteile, Vertreter der verschiedensten

Berufe, Männer und Frauen von sehr ungleicher Weltanschauung und

Lebenserfahrung auf seinen Seiten zum Worte kommen, und zwar in ihrer

eigenen Muttersprache. Tritt in diesen beiden Kennzeichen der „Schweiz"
eindeutig die vorurteilsfreie und gewandte Arbeit der Redaktionskommission

und ihres Präsidenten, Prof. Dr. A. Laett, zutage, so ergibt sich ein

drittes Charakteristikum der Veröffentlichung aus dem Umstand, dass

die Autoren mit wenig Ausnahmen einem Kreise nahestehen, welcher
regelmässig und freimütig über die Landesfragen zu debattieren gewohnt
ist. Der Leser hat das Gefühl, an einem Gespräche zwischen Schweizern

teilzunehmen, denen die Zukunft der Schweiz das erste und grösste
Anliegen ist. Er gewinnt den Eindruck, in Diskussionen einbezogen zu werden,

die an helvetischen Gruppenabenden oder Vorstandssitzungen in

Baden, Chexbres, Lausanne oder Bern eingeleitet, von den

Generalversammlungen der Helvetischen Gesellschaft bis in die späte Nacht
fortgesponnen worden sind und nun in der Gestalt mehr oder weniger ausgefeilter

Artikel ergänzt und vertieft werden. An den Generalversammlungen
teih
':eg( 655



der Helvetischen Gesellschaft hat jedes Mitglied das Recht, sich frei und
ungehemmt zu äussern; die Präsidenten pflegen den Redestrom nicht zu
zensurieren oder gar Noten für das Niveau der einzelnen Diskussionsbeiträge

auszuteilen. In ähnlicher Weise hat auch die Redaktionskommission
des neuesten Jahrbuches zahlengespickte Exposés so gut wie literarisch
streng geformte Betrachtungen, schlichte Beiträge, die durchaus terre-
â-terre bleiben, so gut wie Arbeiten in der umständlichen Sprache der
existentiellen Philosophie zur Veröffentlichung zugelassen. Was von den
Mitarbeitern geboten wird, ist nicht in allen Teilen unanfechtbar und
führt längst nicht immer zu denselben Schlussfolgerungen. Aber es beruht
auf identischen Voraussetzungen — auf der Liebe zum Land und dem
Willen, seine Zukunft zu sichern —, und es entspringt ein und derselben
Bereitschaft zur gegenseitigen Verständigung und zur wechselweisen
Klärung der Anschauungen.

Der Glarner Georg Thürer eröffnet den Sammelband für 1940 und 1941

mit einem kurzen Hinweis auf die Notwendigkeit einer inneren Straffung
des Volkes: Durch jedes Schweizerhaus geht eine heimliche Landesgrenze;

sie besetzt zu halten, ist gleich wichtig wie der militärische
Grenzschutz. Am wenigsten Verlass ist an der unsichtbaren Grenze auf
die Menge der Unpolitischen. Hier sollten die Parteien einsetzen und
gemeinsam in jedem Ort Zellen bilden, welche Verzagte aufrichten, Gleichgültige

aufrütteln, Gerüchte im Keim ersticken und auch die letzte
Möglichkeit zur Beschäftigung erwerbsloser Volksgenossen auskundschaften.

Der Schutz der geistigen Grenze bleibt aber auch solange
unvollständig, als die Schweizer gemächlich auf den Wall der Alpen
vertrauen, als sie ihre Masstäbe aus fremden Staatsdoktrinen übernehmen,
als sie selbst bei dem bescheidensten persönlichen Verzicht das Vaterland

in Gefahr wähnen, als sie unruhig allen erdenklichen Prophetien
Glauben schenken. Sie sollten sich vielmehr auf das Wesen der
schweizerischen Freiheit besinnen und aus der biblischen Verheissung innere
Festigkeit, gelassene Ruhe und die Bereitschaft zu einem harten Leben

um geistiger Güter willen schöpfen.

Von dieser programmatischen Einleitung zweigen sich unwillkürlich
gewisse Einzelfragen ab, die in besonderen Beiträgen zum helvetischen
Jahrbuch erörtert werden. Ernst von Schenck erörtert auf zwölf gehaltvollen

Seiten den christlichen Freiheistbegriff. Die Heranbildung zu einem

harten, auf Zucht und Autorität beruhenden Leben erörtert Oberst
F. Rieter in einem Aufsatz über Offizierserziehung. Die überragende
Bedeutung des Rundspruchs für die geistige Sammlung des Volkes tritt
in einer Abhandlung von Generaldirektor A. W. Glogg zutage. Das
Daseinsrecht und die Aufgaben der Parteien in der Kriegszeit behandelt
Walo von Greyerz in einem Aufsatz, von dem man nur bedauern muss,
dass er aus äussern Gründen nicht über blosse Andeutungen und Hinweise
hinaus gedeihen konnte. Um spezifisch schweizerische Masstäbe in der

Beurteilung des internationalen Geschehens bemühen sich schliesslich Max
Nef („Falsche Vergleiche verleiten zu Fehlschlüssen"), Prof. William

656



E. Rappard (,,A propos de l'agonie de la Société des Nations") und
Prof. Armino Janner (,,/ nostri rapporti culiurali coll'Italia'1)

In gesonderten Aufsatzreihen kommen im neuhelvetischen Jahrbuch der
Konflikt zwischen Jung und Alt, die Staatsreform, der Familienschutz,
die Altersversicherung, sowie die Fülle von Fragen zur Erörterung, welche
das kühne Wort des Bundespräsidenten vom 25. Juni 1940 aufgeworfen
hat, dem Volke müsse Arbeit um jeden Preis bereitgestellt werden.
Direktor Carl Brüschweiler liefert zum Konflikt der Generationen einen
wertvollen Beitrag, indem er nachweist, dass der Anteil der Männer unter
vierzig Jahren an der Leitung der Privatwirtschaft und der eidgenössischen
Verwaltung erheblich grösser ist, als man gemeinhin annimmt. Doch gibt
er zu, dass in der Politik die Verhältnisse für die Jungen nicht so günstig
liegen: „Der Nationalrat von 1939 hat entschieden ein älteres
Aussehen als jener von 1919 Seither ist die Zahl der Jüngsten auf ein
Viertel des Bestandes zusammengeschmolzen, die der Alten (mehr sechzig
und Jahre) um nahezu die Hälfte angewachsen. Interessanterweise haben
zu dieser Veralterung die historischen Parteien (Katholisch-Konservative
und Radikaldemokraten) weniger beigetragen als die Sozialdemokraten".
Eine der Ursachen für den geringen Anteil der Jungen an den öffentlichen

Körperschaften kleidet der Direktor des Eidgenössischen Städtischen

Amtes in die Worte: „Wenn die Jungen glauben, sie würden im

politischen Leben zu wenig zur Geltung kommen, wird ihnen vielleicht
entgegnet werden, dass sie eben zu wenig taten, um sich diese Geltung
zu verschaffen. Der Einwurf wäre nicht ganz unbegründet". Zur Begründung

dieser Sätze weist der Verfasser darauf hin, dass im Jahre 1926

in der Stadt Zürich „die Zahl der Nichtwähler unter den Zwanzig- bis

Dreissigjährigen fast doppelt so gross war wie unter den Fünfzig- und
Mehrjährigen".

Dieser Argumentation ist dreierlei entgegenzuhalten. Die Jungen,
welche seit den letzten Zwanzigerjahren das Zeitbewusstsein und Lebensgefühl

ihrer Generation besonders deutlich verspürten und verkörperten
und auf Grund dieser Voraussetzungen etwas zu „tun" wagten, um
„sich Geltung zu verschaffen", sind von den politischen Organisationen
in ihrer Mehrzahl isoliert und „unschädlich" gemacht worden, während die

gefügigen und schmiegsamen Gestalten aus der heranwachsenden
Generation mit auffallender Eleganz die Leiter der Parteiwürden und öffentlichen

Aemter emporklimmen konnten. Zum andern darf die grosse,
sachliche und zeitnahe Arbeit nicht übersehen werden, welche die
politische Jugendbewegung im letzten Jahrzehnt geleistet hat. Der Ertrag
dieser Arbeit ist von den Parteien mit verbindlichem Dank eingeheimst
worden — was in den Manifesten der Jugend schon um 1933 stand, figuriert

heute nicht selten in den Entschliessungen der Parteien —, aber
an der Beteiligung der Jugend an Parteichargen und Aemtern hat sich
deswegen nicht viel geändert. Schliesslich sollte die Statistik aus dem
Jahre 1926 in der Weise ergänzt werden, dass auch das Alter der
in Vorschlag kommenden Kandidaten untersucht würde. Die bürgerlichen

wore
rie'

657



Parteien des Kantons Zürich hatten auf die Nationalratswahllisten des
vorletzten Jahres einige wenige Vertreter der jungen Generation genommen.

Die jüngeren Wahlberechtigten des Zürichbiets scheinen sich
infolgedessen an dem Urnengang von 1939 stark beteiligt zu haben.
Wenigstens verzeichneten ihre besonderen Vertrauensmänner auf den
verschiedenen Wahlvorschlägen ansehnliche Stimmenzahlen. Doch gerade
die gegenseitige Unterstützung, welche sich die Jugend der verschiede-
denen bürgerlichen Richtungen gewährte, gab den Parteileitungen Anlass
zu scharfen Strafpredigten, beeinträchtigte sie doch die Chancen
besonders aussichtsreicher Parteikandidaten sowie die „wohlerworbenen
Rechte" der Anciennität. Georg C. L. Schmidt.

Ueber die Fundamentalstruktur des Staates

(J. J. Kindt-Kiefer: „Ueber die Fundamentalstruktur des Staates". Theorie der
sozialen Ganzheit. Verlag Paul Haupt, Bern, 19401

Der Mensch ist schicksalshaft in seinen Staat hineingestellt. Die
Wechselbeziehungen sind mannigfach. Der Bürger kann seinen Staat
in der Existenz und Eigenart bejahen, aktiv an dessen Wirksamkeit
teilnehmen und passiv durch ihn eine Beschränkung der eigenen
Persönlichkeit erfahren. Ein bestimmter, oder der Staat überhaupt, ist
möglicher Gegenstand geistiger Auseinandersetzungen. Diese können
in blossem Erkennen verharren oder zum geistigen Entwurf einer
geänderten oder radikal neuen staatlichen Ordnung führen. Verbindet sich
damit der Wille zur Verwirklichung der neuen Ordnung, so kommt
es zum Kampf mit Führern und Geführten in den Stufen der
gesitteten Einflussnahme, der legalen Machtentfaltung und der rohen
Gewalt.

Die Menschen der Gegenwart sind schicksalshaft in einen
gigantischen Kampf um die Existenz und Eigenart der Staaten hineingestellt.
Die Entwürfe staatlicher Ordnungen verschiedenster Prägungen werden
angepriesen. Die einen Menschen bleiben Erzfeinde des Neuen.
Andere werden irre an ihren bisher festgeglaubten Auffassungen. Wieder
andere sind fanatische Anhänger der neuen Lehren. Zum geistigen
Zweifel gesellt sich mancherorts akut die faktische Not des Staates, die
sich bis zur Selbstzerknirschung oder Ueberbetonung der Selbstsicherheit

auswirken kann. Wir sehen den Verfall alter staatlicher Ordnungen

und ahnen das Erstehen neuer Gebilde. So hat sich alles Staatliche

in Frage gestellt. Wann kommt die Abklärung, die
Zeitspanne der Ruhe?

Bevorzugt sind die Menschen, denen es vergönt ist, wenigstens in
ihrem eigenen Geiste eine Abklärung der Problematik von Existenz
und Wesen des Staates zu erarbeiten. Diese sind dann denen dankbar,
die hiezu in Wort oder Schrift in echt wissenschaftlicher Haltung den
Weg bereiten. Dieser Dank gebührt auch Dr. phil. et iur. J. J. Kindt-
Kiefer, dessen Werk „Ueber die Fundamentalstruktur des

spai



Staates, Theorie der sozialen Ganzheit" kürzlich im Verlag

Paul Haupt, Bern, erschienen ist.

Wie der Titel dieses stattlichen Buches klar anzeigt, bemüht sich der
Verfasser den Ort des Staates im sozialen Ganzen und die innere Struktur

des Staates aufzuweisen. Dieses Bemühen wird wesentlich durch eine
streng eingenommene Haltung des Autors gekennzeichnet: durch die
saubere und kritisch-philosophische Wissenschaftlichkeit. Die
Wissenschaftlichkeit ist gewährleistet durch die präzise Sprache, die exakte
Befolgung der Regeln der Konsequenzlogik und die straffe Systematik,
sodann durch den reichen und sicheren Rückgriff auf das ganze Schrifttum.

Kindt zählt in seiner Quellenangabe namentlich gegen 300 Werke
auf. Auch das Namenregister legt Zeugnis ab von der gründlichen
Verarbeitung der massgebenden Literatur. Die Sauberkeit zeigt sich durch
die offene und klare Darlegung Kindts über den Ausgangspunkt, die
Methode und das Ziel seines Werkes und durch die strikte
Durchführung seiner Prinzipien. Eine Folge davon ist, dass Kindt Polemiken
vermeiden kann, ohne dass die Klarstellungen darunter leiden. Die
Krönung aber bildet seine kritisch-philosophische Haltung. Kindt sucht
nicht irgendwelche Hypothesen aufzustellen und zu beweisen, irgend
einen geistreichen Querschnitt durch das Gebilde „Staat" aufzuzeigen
oder gar eine Staatstheorie zu phantasieren. Der Blick Kindts geht
auf die ganze Wahrheit, die die Erscheinung „Staat" in Existenz
und Eigenart ausmacht. Damit ist die Aufgabe gestellt, all das, was
möglicherweise mit dem Staat zu tun hat, zu sichten und an seinen in der
Sache selbst begründeten Ort zu stellen. Wie der Mensch in seinem
Leben die Existenz von Widersprüchen erfährt, so bemüht sich Kindt
die Widersprüche auch im Bereiche der Problematik des Sozialen nicht
wegzukünsteln, sondern als Spannungen aufzudecken und deren richtigen
Ort im Zusamenhang aufzuweisen. Bei diesem strengen Blick auf die

ganze Wahrheit, was heisst, die existente Ordnung als solche zu
erkennen, ergibt sich ohne weiteres auch die Haltung Kindts gegenüber
der Unzahl der Meinungen über den Staat. Diese dogmatischen Lehren,
die uns allen als irgendwelche Ismen bekannt sind, gilt es als

Verabsolutierungen von Etwas, das nur ein Element des Staates und nicht die.

staatliche Ganzheit darstellt, aufzuzeigen und damit in ihre Schranken
zu weisen.

Eine so vorurteilslose Beschreibung dessen, was als Ordnung des
sozialen Ganzen zu erkennen ist, lässt sich nur durchführen, wenn sich
der Beschreiber auch über die Ordnung im Bereiche des Erkennens
im Klaren ist. Auch Kindt sieht sich daher veranlasst, dem Leser
seines Werkes die für ihn grundlegenden Prinzipien über die Methode
und den Gegenstand und deren Verhältnis zueinander in präziser, knapper

Form darzulegen. Kindt nennt seine Methode kritisch-dialektisch.
Sie könnte ebensogut als phänomenologisch im Sinne von Husserl
bezeichnet werden, denn sie ist keine beweisende oder konstruierende,
sondern ein direkt auf das Wesen des Gegenstandes gerichtetes An-

42 659



schauen. Dieses Anschauen ist bei Kindt nicht konfus, sondern streng
gesteuert. Als Leitsystem dient ihm das systematische Fragen. Dieses
führt von im Willensentscheid, somit im Irrationalen liegenden Grunde zur
rationalen Aufklärung des als Ganzes Erfragten. Diese Leistung
vollbringt das Fragen nur, wenn es entsprechend der Struktur des Grundes
vielfältig bleibt. Wird hinwiederum nach dieser Vielfalt gefragt, so
ergibt sich nach Kindt eine Vierfältigkeit der Gründe in einem
bestimmten Ordnungszusamenhang: der Ziel-, der Form-, der Wirk- und
der Materialgrund. Diese Gründe werden aber nicht etwa erst durch das
Denken gesetzt. Sie nehmen selbst teil iam einheitlichen Ganzen als
Strukturmomente und begründen die Spannungen und die Grenzen des
Ganzen. Dies weist Kindt im letzten Abschnitt seiner logischen Grundlegung

in Bezug auf die staatliche Ganzheit nach.

Die Leistung von Kindt erschöpft sich keineswegs in dieser
Prinzipienlehre. Dieser folgt in einem zweiten Teil eine meisterhafte
„Anwendung" auf dem ganzen Bereich des Staates. In dieser Anwendung
bewährt sich das auch graphisch dargestellte Koordinatensystem der
Gründe und ihrer Beziehungen, indem Kindt die vier Strukturenmomente
des Staates eingehend aufweist und die Struktur jedes einzelnen
Momentes in straffer Befolgung seines Leitsystems analysiert. So nimmt
das Moment der Finalität die Fülle der Probleme des Ethos auf, mit
den Ausgliederungen der Fragen nach den metaphysischen
Hauptentscheidungen, der Politik als Willensgestaltung, der geistigen Natur des
Menschen als Wirkgrund, und die Bildung als, materiale Sozialintegration
des Menschen. Das Normativ-Element stellt die Fragen über die Rechts-.

Ordnung. Kindt hat diesen Abschnitt zu einer gründlich durchdachten
Rechtstheorie ausgebaut. In dieser werden die Einzelfragen nicht nur
systematisiert. Die aufgeworfenen Probleme erfahren selbst ihre
Abklärungen. Nicht minder gründlich wird das Iniperativ-Moment des

Staates als Problem über die Macht aufgezeigt. Die Fülle der hier
gegebenen systematischen Problem- und Klarstellungen zwingt zu einem
blossen Hinweis auf das Gebotene. Kindt hat wohl alles, was mit
diesem Problem zu tun hat, gesichtet. Das Materialmoment nimmt eine

Sonderstellung ein. Dieses ist nicht mitbestimmend für die Einheit des

Staates. Das Material ist für sich allein nicht denkbar. Die Bestimmtheit

hat es nur durch die Form, im staatlichen Bereich also im Hinblick
auf die Normativität. Das Material ist aber zugleich Gegenstand
anderer Wissenschaften, der Physik, Biologie, Medizin, Psychologie,
Soziologie etc. und damit für den Staat vorgeformt. Kindt gelingt
es auch, das Materialmoment vierfältig auszugliedern, nämlich in die

Sphären der Schöpfung, der Erhaltung, der Gestaltung und
Entfaltung. Aus dem letzten Abschnitt, der vom dialektischen System
der Momente handelt, ist die entwurfartige Darlegung des Verhältnisses
zwischen Staat und Kirche als Teilproblem der Beziehungen: Impera-
tivität-Ethos besonders hervorzuheben. Bei all diesen systematischen,,
nicht in die Breite, sondern in die Tiefe gehenden Darlegungen entpuppt



sich Kindt nicht blos als gründlicher Jurist und Kenner der Philosophie,,
sondern auch als Theologe und vor allem als ein Mensch, der mit
offenen Augen unter Menschen lebt, der ihre geistigen und existentiellen
Nöte in allen Bereichen fühlt und kennt.

Kommt dem Buche von Dr. Kindt-Kiefer eine praktische Bedeutung
zu? Dies können wir bejahen. Es stiftet Ordnung beim Leser. Es.

bildet das klare und universale Denken über den Staat. Es hilft, das
herrschende Chaos der Lehren und Irrlehren zu entwirren. Ueber das
Denken hinaus erzieht es den Leser zur Toleranz, nicht zur Flucht
vor den Grundentscheidungen, wohl aber zum Achten der Grenzen
des Denkens und der Bedingungen des Handelns. Darüber hinaus
bleibt die grosse Hoffnung, dass durch die Lektüre dieses Buches die
gewonnenen Erkenntnisse zu Bekenntnissen werden; dass die Menschen
aus dem Staate das machen, was der Staat ist: eine Ordnung der
Ordnungen ; und dass die Menschen diese Ordnungen einsehen und ihnen
nachleben, womit der Friede gewährleistet ist.

Für den Schweizer enthält das Werk von Kindt eine philosophische
Rechtfertigung seines Staates und eine Mahnung. Die in der Schweizerischen

Eidgenossenschaft zur Grundverfassung erhobene Vielfalt und
Beschränkung erweist sich als die dem gesunden Staate schlechthin
adäquate Struktur. Damit ist dem Schweizerbürger eine klare Aufgabe
gestellt. Dafür zu sorgen, dass keines der Momente in seinem Staate
verkümmert. Weder die Freiheit noch die Zucht. Weder die Achtung vor
dem Ganzen noch die Achtung vor den Teilen. Weder die Pflichterfüllung
der Bürger noch die der Beamten.

Der Verlag Paul Haupt, Bern, hat dem Werke eine würdige
Ausstattung gegeben. Die Schrift und die Anordnung des Ganzen sind
zweckmässig und gefällig. Die Sprache Kindts ist beschwingt,
aufgelockert und doch diszipliniert; sie hält Mass im Gebrauche von
Fremdwörtern und ist frei von eigenen, eitlen Wortschöpfungen.
Gelegentlich ist das Schematische etwas stark hervorgehoben. Im ganzen
ist die Lektüre dieses Werkes ein geistiger Genuss. Bedauerlich ist,,
dass neben der detaillierten Inhaltsübersicht ein alphabetisches
Sachverzeichnis fehlt.

Die Zürcher Professoren Eberhard Grisebach und' Dietrich Schindler
dürfen erfreut sein, dass ihre wissenschaftliche und erzieherische Arbeit
mit dem Werke ihres Schülers J. J. Kindt-Kiefer eine erfolgreiche Frucht
getragen und eine hoffnungsvolle Fortsetzung gefunden hat.

Max Rappold

661



Bezugsbedingungen :

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr.

Erscheint jeweilen anfangs des Monats

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.O. Zürich, Akazienstr. 8

Inseratenverwaltung Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Zürich. Tel. 4 58 55

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 60 60

Printed in Switzerland

OBlumen-Xrämer
Telefon 34686 Das Haus, das Jeden zufriedenstellt.
Telegr.-Adresse:
Blumenkrämer BAHNHOFSTRASSE 38 - ZÜRICH

EMIL MEYER • Feine Herrenschneiderei
Sport- und Reitkostüme für Damen und Herren

Sihlstr. 3 ZÜRICH
Cityhaus Telefon 35186

0 52


	Kleine Rundschau

