Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 8 (1940-1941)

Heft: 10

Artikel: Christentum und Bildung

Autor: Brunner, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ste,

Neue Folge, 8. Jahrgang Februar 1941 Heft 10

Christentum und Bildung

Von Emil Brunner

Der christliche Glaube und die Bildung sind nicht auf dem
selben Stamm gewachsen. Was hat die Akropolis
von Athen und das perikleische Zeitalter mit dem Hiigel
Golgatha zu tun, wo der, der ,mnicht Gestalt noch Schéne” hatte,
zwischen zwei Verbrechern gehingt, sein Leben zur Erlésung der
siindigen Menschheit hingab? Wer empfindet nicht den Gegen-
satz zwischen dem Lebensideal eines Renaissancemenschen und
dem poverello von Assisi, dem die Nachfolge Christi das Ein
und Alles war? So sind wir auch der Versuche iiberdriissig
geworden, den, der als erster in deutscher Zunge die Bildung
zum Inbegriff alles menschlichen Strebens machte, Goethe, trotz
seinem ausdriicklichen Protest zu einem Gestalter des christli-
chen Lebensverstindnisses zu machen. Wir miissen als geschicht-
liche Tatsache anerkennen, dass es hochste Gipfel der Bildung
ohne Christentum und reinste Erscheinung christlichen Glaubens
in Menschenleben fast ohne alle hohere Bildung gegeben hat.

Nicht nur das Wort, sondern auch das Interessen an dem, was
man gemeinhin Bildung nennt, fehlt der heiligen Schrift. Nicht
der Mensch, seine schépferischen Krifte und deren harmonische
Auswirkung, steht hier im Mittelpunkt, sondern Gott, der
Schépfer und Herr — er ganz allein, konkurrenzlos. Gerade das,
dieses soli Deo gloria, ist ihr Thema. Der Gegensatz zwischen
gebildet und ungebildet, der in der griechischen Gegeniiber-
stellung von Hellene und Barbar die entscheidende Kategorie
antik humanistischer Lebensanschauung war, ist hier, mit vielen
anderen innerweltlichen Gegensitzen, aufgehoben: Hier ist nicht
Mann noch Weib, nicht Freier noch Knecht, nicht Grieche und
Barbar, ,,sondern sie sind allzumal einer in Christus.” Was kon-
nen solche Unterschiede fiir eine Rolle spielen im jiingsten Ge-

anti sg | 595

ar



Pla

richt und in der vollkommenen Gottesherrschaft? Was aber
dort keine Bedeutung hat, dem kann im christlichen Glauben
auf alle Fille keine entscheidende Wichtigkeit zukommen. Ge-
bildet oder ungebildet — du bist ein Geschépf Gottes, ein
Siinder und einer, fiir den Jesus Christus gestorben ist, um
ihn zum ewigen Leben zu erlosen.

Die Kirche und Theologie des Mittelalters hat den Versuch
unternommen, das antike Bildungsideal mit dem christlichen
Erlosungsglauben in einer grandiosen Synthese zusammenzu-
fassen. Es ist, als ob das gotische Spitzbogengewdlbe diese Zu-
sammenbiegung zweier zunichst unversohnlich nebeneinander
aufragenden Vertikalen symbolisch ausdriicken sollte. Die beiden
Vertikalen werden oben umgebogen, um zu einander zu kommen.
Die Losung des Problems beruht auf einer optischen T4uschung:
die Unendlichkeit, die Lésung in der Ewigkeit, ist vorwegge-
nommen, indem beide, die Bildung und der christliche Glaube,
etwas von ihrer Strenge und Reinheit preisgeben mussten. Die
Synthese war ein Kompromiss. Diese kiinstliche Einheit
wurde in der Reformation zerschlagen, indem das Evangelium
wieder in seiner biblischen Reinheit und Strenge verstanden
und verkiindet wurde; mit seinem harten Buch vom unfreien
Willen hat Luther das Biindnis mit dem zeitgendssischen Hu-
manismus, das ihm von den Freunden des Erasmus nahegelegt
war, aufgelost, noch ehe es recht geschlossen worden.

Die Reformation aber wurde, ganz gegen den Willen ihrer Fith-
rer, zur Wegbereiterin der neuzeitlichen Sékularisierung der Kultur
und Bildung. Mit der Vorherrschaft der Kirche wurde in der
nachreformatorischen Zeit der Aufklirung die Begriindung alles
menschlichen Tuns und Denkens in der gottlichen Offenbarung
verneint. Die rein auf das Innerweltliche, auf das Natiirlich-
Menschliche gerichtete Bildung iibernahm die Fiihrung im euro-
paischen Geistesleben. Sie lebte aus der Erbschaft der klassi-
schen Antike, aus dem idealistischen Humanismus, wie er von
Plato geschaffen, von Aristoteles und der Stoa weitergebildet
worden war. Dieser humanistische Idealismus ist es, der die
neuzeitliche Universitit geschaffen, der sich in den Klassikern
unserer deutschen Literatur und Philosophie seinen grossartig-
sten Ausdruck schuf und bis in die Mitte des letzten Jahr-
hunderts das geistige Leben des Abendlandes beherrschte. Bil-

Wwor 596

ne



ges
ist
?V

dung war das, was dieser Humanismus als Bildung verstand
und verstehen musste.

Dann kam der Gegenschlag. An den brutalen Realititen der
menschlichen Natur, des wirtschaftlichen Lebens und des poli-
tischen Machtkampfes zerbrach das feingeistige Bildungsideal.
Marx und Nietzsche trugen es zu Grabe. Das idealistische Men-
schenbild war eine schone Illusion, die mit den dimonischen
Untergriinden des Menschenwesens nicht rechnete; die huma-
nistische Bildungsidee mit ihrem aristokratischen Individualismus
war den kollektiven Michten und den Problemen, die sie der
Selbstbehauptung des Menschlichen stellten, nicht gewachsen,
Ein naturalistischer Realismus trat an seine Stelle und zogerte
nicht, die realen Maichte in seinen Dienst zu stellen. Das
Zeitalter des Humanismus wird abgel6st von dem des totalen
Staates mit seiner naturalistischen und kollektivistischen Zwangs-
bildung. Ob es sich dabei mehr um die kommunistisch-rationa-
listische oder die nationalsozialistisch-vitalistische Variante han-
delt, macht einen geringen Unterschied.

Hier und dort ist der Staat die grosse Menschenformungs-
maschinerie, Gleichschaltungsapparat. Das ist das Wesen des
totalen Staates. Er schafft sich den Menschen nach seinem
Bilde, und dieses Bild ist das des Trieb- und Macht-
wesens Mensch. Diesem realistischen Menschenbildner ge-
lingt das, was der Idealismus immer nur ersehnt hat: er formt
das Volk, die Vélker, er giesst sie in seine Formen, nach seinem
Willen. Das ist die neue Bildungsidee. Die erste grosse Lei-
stung, in der sie sich manifestiert, ist der gegenwirtige Welt-
krieg. Diese Bildungsidee hat ihre Leistungsfihigkeit in hand-
greiflicher Weise bewiesen.

Aber das Problem der Bildung ist damit nicht gelost, sondern
im Gegenteil mit unausweichlicher Dringlichkeit neu gestellt.
So lange der Mensch noch um Freiheit, Geist und Wiirde der
Person weiss, wird er ablehnen, als Mittel zum Zweck an-
gesehen zu werden. Das alte humanistische Bildungsideal zwar
ist tot — es ist an seinem mangelnden Wirklichkeitssinn und
an seiner Gemeinschaftslosigkeit gestorben; das neue Bildungs-
ideal aber totet den Geist, um den Menschen zum Instrument
eines sachlichen Zweckes zu machen. Wo aber ist die Bildungs-
idee, die den Menschen als Menschen zur Geltung bringt, ohne

397



ma

ihn zu idealisieren, die seiner Freiheit Lebensraum gibt, ohne die
Gemeinschaft aufzulosen, und die den Primat des Geistes aner-
kennt, ohne den Menschen der praktischen Wirklichkeit des All-
tagslebens zu entfremden? Das sind die Fragen, mit denen der,
dem wahre Bildung Lebensnotwendigkeit ist, Umschau hilt, und
mit denen er, trotz der Erinnerung an die Kompromisslésung des
Mittelalters, sich mit neuem Interesse dem christlichen Glauben
zuwendet. Muss er das? Bedarf die Bildung einer im Trans-
zendenten verankerten Idee? Was ist denn Bildung?

Es kann auch dem, der nicht allzu tief gribt, nicht entgehen,
dass das Wort Bildung vieldeutig ist. Wer ist gebildet, wer ist
ungebildet? Dem einen steht das Wissen, dem andern die For-
men der Lebensfiihrung, wieder einem anderen das Konnen oder
die Fihigkeit zum Verstehen und Werten im Vordergrund. Es
liegt eine ganze Stufenleiter von Bildungsbegriffen zwischen den
uns allen wohlvertrauten Worten ,,gewerbliche Fortbildung”
und ,,Herzensbildung”, zwischen dem, was ein ,,Bildungsinsti-
tut” anbietet und dem, was ein Humboldt als Wesen der
Bildung definiert. Solange wir nicht in diesen Wirrwarr einige
Klarheit gebracht haben, ist es aussichtslos, die Beziehung zwi-
schen dem christlichen Glauben und der Bildung zum Gegen-
stand unseres Nachdenkens zu machen; denn es liegt auf der
Hand, dass das Christsein zu dem, was Charakter- oder Herzens-
bildung heisst, in niherer, direkterer Beziehung steht als etwa
zu dem, was in einem gewerblichen Fortbildungskurs getrieben
wird.

Drei Sphiaren menschlicher Existenz treten zunichst deutlich
auseinander: die technische, die kulturelle und die persénlich-
menschliche.

Der Mensch muss sich zuerst einmal als lebendes Wesen unter
anderen lebenden Wesen und den Einwirkungen der Natur ge-
geniiber behaupten. Die handelnde Auseinandersetzung mit ihr
wird ihm aber sofort zum Erweis seiner Ueberlegenheit; er
macht sich durch seine planvolle Arbeit zum Herrn dessen, was
unter ihm ist. Er schafft sich die Werkzeuge, durch die die Natur
ihm dienstbar wird; das Werkzeug erweitert sich zur Technik,
der Werkzeuggebrauch zur technischen Wirtschaft. Weitaus der
grosste Teil des menschlichen Schaffens ist der Herstellung und
dem Gebrauch von Werkzeug zur Beschaffung, zur Bereitstel-

unt' 598

ib-



in

mit

lung und zum Austausch des zum Leben Notwendigen gewidmet.
Die Arbeit des Bauern, des Handwerkers und Fabrikarbeiters,
des Kaufmanns, des Eisenbahners, des Ingenieurs und des tech-
nischen Lehrers und Forschers gehéren nach ihrem unmittelbaren,
direkten Zweck und Sinn in diesen Bereich der niitzlichen, prak-
tischen Arbeit. Die Erinnerung an den einen Pestalozzi geniigt,
um die Wichtigkeit und Wiirde dieser, vom Humanismus in der
Regel wenig beachteten oder geschitzten Arbeit und der ihr
zugewandten Bildung zu gewdhrleisten. Die Tiichtigmachung
zu solcher Arbeit ist die Grundlage aller Bildung in einem
Volk oder Kulturkreis, ganz besonders auch wegen ihrer Be-
deutung fiir den Dienst an der Gemeinschaft.

Die Missachtung, die dieser Seite des menschlichen Lebens
von Seiten der sogenannten Gebildeten oft widerfihrt, ist aber
daraus begreiflich, dass hier der Geist nur als Mittel zum Zweck
gebraucht wird. Selbstzweck ist er erst im Gebiet der Kultur,
dort, wo das Schéne um der Schonheit willen, das Wahre um
der Wahrheit willen gesucht oder gestaltet wird. In der Kultur
will der Mensch nicht sein Leben erhalten, sondern den in ihm
lebendigen Geist betitigen und ausdriicken. In seinen Werken
will der Menschengeist sich selbst anschauen und der in ihm
lebendigen Idee Gestalt verleihen. Hier, nicht in den Erfindun-
gen der Technik, ist darum der Geist im eigentlichen Sinne
schopferisch und frei. Bildende Kunst, Dichtung, Musik, zweck-
freie Wissenschaft und Philosophie, Erforschung der Mensch-
heitsgeschichte, aber auch die Pflege der Sprache und des Ge-
sprichs, die Gestaltung feiner Geselligkeit und der Schmuck
des Lebens sind darum der bevorzugte Inhalt der héheren Bil-
dung. Hier erst wird dem Menschen recht bewusst, dass er anders
ist und anders tut als die lebendige Natur um ihn her. Am
Kulturschaffen wird er sein besonderes Sein als Mensch inne.

Und doch ist auch das Kulturschaffen noch nicht das, was
man das eigentlich Menschliche nennen kann. Der Mensch
in seiner hochsten. Kulturpotenz ist das Genie; aber man kann
mit viel Genie ein Unmensch sein — man denke nur an gewisse
Renaissancemenschen — und umgekehrt ein wahrhaft menschli-
cher Mensch mit wenig kultereller Begabung und Leistung.
Die Sphire der Person ist eine andere als die des Genies; sitt-
licher Charakter und Herz sind mehr oder weniger unabhingig

599



irg.

von kulturellem Vermdgen. Ueberhaupt sind die drei Sphiren
trotz ihrer mannigfaltigen Verflechtung von einander in er-
staunlichem Masse unabhingig. Das letzte Jahrhundert ist in
ausserordentlichem Masse produktiv in der ersten, mittelmassig
in der zweiten und jammerlich in der dritten Lebensform; die
Renaissance ist grossartig in ihrer Kulturleistung, aber arm an
wahrer Menschlichkeit und nicht besonders interessiert oder
produktiv im Gebiet des Technischen.

Aber sie alle hilt das Band der Bildung umschlungen. Zu
alledem mochte und sollte der Mensch gebildet werden. Denn
auf alles das hin ist das Menschenwesen angelegt, und diese
Anlage sollte entfaltet werden.

Es ist darum verstindlich, dass die Idee einer harmonischen,
gleichmissigen Entwicklung all dieser Krafte jeden, der iiber
Bildung nachdachte, beschiftigt hat und oft als des Ratsels
Losung angesehen wurde. Aber dieser Gedanke ist oberflichlich
und triigerisch. Diese drei Sphiren lassen sich nicht einfach
nebeneinanderstellen und nach dem Prinzip der Gleichberechti-
gung oder nach einer bestimmten Proportion einander zuordnen.
Wer fiir die Bildung verantwortlich ist, merkt bald das Unge-
niigen dieses zunichst so einleuchtenden Harmonieprin-
zips. Es fehlt ihm die Kraft der Ueber- und Unterordnung,
es fehlt ihm die Tiefe der Sinngebung, es fehlt ihm vor allem
die Fihigkeit, den Menschen als Einheit zu verstehen und aus
solcher Einheit heraus allem seinen rechten Platz anzuweisen und
sein Mass zu setzen. Harmonie aller Krifte als Bildungsprinzip
macht den Menschen gerade zu dem unfihig, worauf es unter
allen Umstanden ankidme: zum entschlossenen Einsatz seiner
Person.

Das Dringen auf Sinn und Ganzheit des Lebens aber ruft der
Frage nach einer wahren Bildungsidee; ja es treibt zwangslaufig
auf die Frage aller Fragen hin, die Frage nmach dem Sinn der
menschlichen Existenz. Denn wie soll ich wissen, wozu ich oder
irgend ein Mensch zu bilden ist, wenn ich nicht weiss, wozu er
lebt? Wie soll ich wissen, was an der Bildung Hauptsache,
was Nebensache, was falsch und was richtig, was Erstes und
was Letztes sein muss, wenn ich iiber Sinn und Bedeutung der
menschlichen Existenz innerhalb des Naturganzen im Dunkeln
bin? Der humanistische Idealismus hatte eine solche Antwort,

leb™ 600

wr



deh
In
D"l‘

aber sie hat sich als Halbwahrheit erwiesen, weil es ihr an rea-
listischer Erkenntnis der menschlichen Wirklichkeit und an Ver-
mogen, den einzelnen Menschen der Gemeinschaft einzuordnen,
gebrach. Auch der neuzeitliche naturalistische Realismus hat
eine solche Antwort, aber eine, die den Menschen der Natur
ausliefert und das Menschliche, das Herz, den Geist und die
Freiheit zerstampft. So fiihrt uns, nochmals, das Interesse an
der wahren Bildung fragend vor den christlichen Glauben: Was
kannst du uns bieten, das wahre Bildung gewihrleistet?
Trotzdem das Evangelium von Jesus Christus, so wie es
in der Bibel zu uns redet, nicht von der Bildung, sondern
von der Erlésung des Menschen handelt und nicht den Men-
schen und seine Gestaltung, sondern Gott, seinen Willen und
seine Herrschaft beherrschend in die Mitte stellt, gibt es uns
das, was zwar nicht Bildung, aber fiir alle Bildung die not-
wendige Voraussetzung und ordnendes Prinzip ist: eine Idee vom
Menschen und eine Antwort auf die Frage nach dem Sinn seiner
Existenz. Das ist nicht alles, aber das ist das erste, was zu
sagen ist. Auch die Bibel fragt: Was ist der Mensch, und sie
antwortet darauf, er ist Gottes Geschopf, geschaffen, zu seinem
Bilde. So steht es auf dem ersten Blatt der Bibel; das Neue
Testament aber gibt diesem Satz erst seinen vollen Gehalt. Der
Mensch ist von Gott geschaffen zur Gemeinschaft mit ihm, dem
Schopfer. In Gottes schenkendem und fordernden Liebeswort hat
er seinen Ursprung, sein wahres Wesen und seine ewige Be-
stimmung. Ihm, dem in Jesus Christus geoffenbarten ewigen
Gotteswort #hnlich zu werden durch die vertrauensvoll-ge-
horsame Antwort auf seinen Ruf, durch den Glauben, der die
gottliche Liebe empfingt und durch die Liebe, die das Emp-
fangene weiterschenkt — das ist der Sinn und Gehalt des
menschlichen Lebens. In diesem Glauben und in dieser Liebe
wird Gott Herr nicht nur iiber den Menschen, sondern am und
im Menschen, und in ihm gibt der Mensch Gott die Ehre als
dem Schopfer, von dem er alles, auch diesen Glauben empfingt.
In diesem Ursprung ist die ewige Bestimmung des Menschen
gesetzt. Ein aus Gottes Liebe selbst liebender — das ist der
wahre Mensch. So lautet der erste Satz. Aber diesem ersten ist
ein zweiter und dem zweiten ein dritter beizufiigen, und erst
alle drei zusammen geben uns das, was die heilige Schrift vom

601



wil

Menschen sagt. Der zweite Satz lautet, dass der Mensch —
nicht irgend ein Mensch, sondern wir alle, und nicht etwas am
Menschen, sondern der ganze Mensch — aus dieser Urordnung
herausgetreten und in Widerspruch geraten sei mit seiner gott-
lichen Bestimmung, darum auch in Widerspruch mit sich selbst
und seinesgleichen. Diese Zerstérung der Urordnung durch den
rebellischen Willen, durch das Freiseinwollen von der Abhingig-
keit von Gott, nennt die Bibel Siinde.

Die Siinde, durch die der Eigenwille und die Selbstliebe an
Stelle des gottlichen Lebenswillens tritt, ist also ebenso wie das
Geschaffensein nach dem Bilde Gottes ein Wesensmerkmal,
welches das Ganze des menschlichen Lebens bestimmt. Der
Mensch tut nicht nur Siinde, er ist Siinder; er tut nicht nur
Verkehrtes, er ist ein Verkehrter, darum weil mit dem Zentrum
seines Lebens alles ver-riickt, aus der rechten Ordnung geraten
ist. Beides aber, der erste Satz von der Schépfung zum Gottes-
bilde und der zweite Satz von der Zerstérung des Urspriingli-
chen ist uns nur darum zu sagen moglich, weil ein Drittes ge-
schehen ist: dass Gott dem, der sich von ihm getrennt und seinen
Ursprung in ihm verloren hat, diesen Ursprung und die Wahr-
heit iiber sich selbst, die er verloren hatte, wiedergeschenkt hat
durch Jesus Christus, das fleischgewordene Gotteswort. In ihm,
dem Christus, erkennen wir beides, Gottes Wesen und Willen
und uns selbst, unseren Ursprung in Gott, unseren Abfall von
Gott und unsere Erlésung durch Gott und zu Gott. Dieses Drei-
fache ist die christliche Idee des Menschen. Der Glaube, der
Empfang der gottlich-schenkenden Liebe in Christus ist zugleich
die wahre Erkenntnis vom Menschenwesen und der Beginn
seiner Wiederherstellung.

Dieses Geschehen ist etwas ganz anderes als Bildung, es ist
gottliches Offenbarungs- und Erlésungshandeln. Und doch geht
es darin um das, was alle Bildung sucht, um die Menschwerdung
des Menschen, das Werden des wahren Menschen. Aber hier
wird das wahre Menschsein und Menschwérden allerdings ganz
anders verstanden, als es der seinem eigenen Bildungsstreben
iiberlassene Mensch selber tut. Wie der Ursprung, so wird auch
das Wesen des Menschen in Gottes schenkend-offenbarendem
Liebeswort gesucht, und wie sein Wesen so auch das Werden.
Nicht die Bildungsarbeit des Menschen, sondern die Menschwer-

and 602

i



sch

nur
di

dung Gottes schafft die Menschwerdung des Menschen. Da-
durch, so heisst es hier, wirst du ein wahrer Mensch, dass
du glaubend, vertrauend, gehorchend die gottliche Wahrheit und
Liebe in Jesus Christus als eine geschenkte empfingst. Dadurch
wird dein Herz, dein Personzentrum, aus einem verkehrten ein
richtiges, aus einem eigensiichtigen und widerspruchsvollen ein
gehorsam-liebendes und versohntes, und eben damit ein wahr-
haft menschliches Herz. Ist aber das Herz geheilt, so muss
der ganze Mensch gesund werden; ist Gott wieder in der Mitte
des Lebens, so kommt alles andere an seinen rechten Platz.

Nur an zwei, allerdings entscheidenden Punkten sei das ver-
deutlicht, am Problem der Freiheit und an dem der Gemein-
schaft. An diesen Punkten ist ja der Gegensatz des idealistischen
Humanismus und des naturalistischen Kollektivismus aufge-
brochen. Das Wort Freiheit steht auch im Neuen Testament an
entscheidender, aber doch nicht an erster, sondern an zweiter
Stelle. Das erste ist nicht die Freiheit, sondern die Abhingig-
keit. Wir sind von Gott geschaffen, um von ihm zu empfangen.
In Freiheit sollen wir empfangen; denn nur als Akt der Freiheit
hat der Glaube Sinn und Wert. Gott will ja als Gehorsam
Gegenliebe; Liebe aber ist das freieste, was es gibt. Entweder
wir lieben frei oder wir lieben nicht. Aber unser Lieben kann
nur Antwort sein auf Gottes Lieben; unsere Freiheit ist be-
grilndet im Empfangen des schenkenden Wortes. Die Freiheit
des Menschen ist begriindet in der unbedingten Abhingigkeit
von Gott. Deo servire libertas. Der Mensch ist kein Gott, son-
dern Kreatur. Aber er ist vor aller anderen Kreatur dadurch aus-
gezeichnet, dass er zur Gottebenbildlichkeit, zur Gemeinschaft
mit Gott gerufen ist. Das ist sein echter Stolz, der in der echten
Demut begriindet ist.

Darum aber, weil der Mensch nicht sein eigener Herr ist, son-
dern Gott, den liebenden, als seinen Herrn hat, ist er nicht
zum Herrschen, auch nicht zum Alleinsein, sondern zur Gemein-
schaft mit seinen Mitmenschen berufen. Nur in der Liebe, also
nur in der Gemeinschaft kann er wahrhaft Mensch sein. Wo man
die Genialitit, das schopferische Leben als das eigentlich
Menschliche ansieht, scheint es, als ob der Mensch ebenso gut
allein wie in Gemeinschaft Mensch sein konne; zum Genie-sein
braucht es nur einen, nicht zwei, zum Lieben aber braucht es

603



BiL

zwei. Nur wo der Mensch die ihm geschenkte Liebe in eigenem
Lieben wiedergibt, ist er ein Kind Gottes, ist er Gott dhnlich,
ist er ein wahrhaft menschlicher Mensch. So ist also die Gemein-
schaft nicht etwas, was zum Menschsein hinzukommen kann oder
auch nicht, sondern sie ist geradezu das wahre Menschsein.
Darum gibt es ein Christsein nicht als einzelner, sondern nur
in der Gemeinschaft der Mitglaubenden, in der Gemeinde des
Christus. Hier und hier allein ist der Individualismus an der
Wurzel iiberwunden. Aber weil es die Gemeinschaft in der Frei-
heit der Liebe ist, ist sie ebenso sehr der Gegensatz gegen den
Kollektivismus, der die Person vernichtet, als des Individualis-
mus, der die Gemeinschaft verachtet.

Die Frage, mit der wir, vom Bildungsinteresse her bewegt,
an den christlichen Glauben herantraten, lautete: Was kannst du
uns fiir die Bildung geben? Die Antwort heisst: ein neues Ver-
stindnis des Menschen und eine neue Wirklichkeit des mensch-
lichen Lebens, nimlich das Verstindnis des Menschen als Eben-
bild Gottes und den Beginn seiner Wiederherstellung. Daraus
ergibt sich aber auch eine neue Sicht der Bildung. Durch den
Glauben wird der Mensch ja nicht aus der Alltagswirklichkeit
und dem geschichtlich-kulturellen Leben herausgerissen; er
bleibt in sie eingeordnet durch den Willen des Schopfers. Nicht
ausser ihr, in klosterlich-eremitischer Isolierung soll er sein
neues Leben betitigen, sondern in ihr, also auch in der Arbeit,
der die Bildung dient. Nicht in der Bildungsflucht, sondern in
einer neuen Sinngebung der Bildung soll sich das Christsein
bewédhren, und zwar innerhalb jeder der drei Bildungskreise.

Es ist gerade fiir das Christentum charakteristisch, dass es
im Unterschied von mystisch- asketischen Religionen niitz-
liche, alltagliche technische Arbeit durchaus bejaht. So-
gar noch in seiner klosterlichen Entartung hat es sich
durch seine zivilisatorische Pionierarbeit ausgezeichnet. Das
ist nicht zum Verwundern. Dicht neben jenem grundlegenden
Bibelwort von der Gottesebenbildlichkeit des Menschen steht das
andere, mit ihm zur Einheit verbunden: , Machet euch die Erde
untertan!” Gerade darum, weil der Mensch als Bild Gottes vor al-
ler Kreatur ausgezeichnet ist, soll er ilber sie herrschen. Als Mit-
kreatur ist er mit der Natur verbunden und sie mit ihm; die
Natur ist nicht das zu Fliehende, Bése. Das biblische Christen-

and 604

nr



we.

Ver:

AV

tum kennt ebenso wenig Naturfeindlichkeit als Verachtung des
Leibes. Alles Kreatiirliche ist leiblich und als solches gut, gott-
gewollt. Nicht das Natiirliche und Leibliche, sondern dessen
Perversion, die Selbstherrlichkeit und die willkiirliche Sinn-
entfremdung der natiirlichen Funktionen ist siindig. Zur gott-
lichen Schopfung gehort auch die Rangordnung; der Mensch
darf und soll vermbge seines Geistes iiber die vernunftlose Na-
tur herrschen, gerade so wie er durch seinen Geist iiber das
leibliche Begehren herrschen soll. Technische, zivilisatorische,
niitzliche Arbeit gehért zur Bestimmung des Menschen. Die
arbeitslose Existenz, die dem griechischen Philosophen ebenso
wie der mystischen Religion das Wiinschenswerte scheint, ist
dem Christentum verdichtig. ,,Wer nicht arbeiten will, soll auch
nicht essen.” Die, leibliche Nahrung und alles, was zu ihr gehort,
ist als Frucht der menschlichen Arbeit — und zwar der verant-
wortungsvollen Zusammenarbeit gemeint. Wer sich von der Ar-
beit anderer ernidhrt, ohne seinen eigenen Arbeitsbeitrag zu
leisten, ist ein Schmarotzer. Darum ist auch die Tauglichmachung
zu solcher Arbeit durch technische Schulung und Uebung ein
Teil der Bildung, die im christlichen Denken eine besondere
Wiirdigung erfihrt. Es ist kein Zufall, dass der Christ Pesta-
lozzi im Unterschied zu seinem grossen zeitgenossischen Kol-
legen Rousseau gerade auf diese Seite der Bildung ein so
grosses Gewicht gelegt hat. Er kannte nicht nur die &dussere,
sondern vor allem auch die innere Lebensnotwendigkeit der
technischen, wirtschaftlichen Arbeit. Er verabscheute den Snobis-
mus des Geistesaristokraten, er kannte die eminente Gemein-
schaftsbedeutung, die gerade der korperlichen Arbeit zukommt.
Er ist darin, wie in den meisten andern Punkten, der echte Ver-
treter der christlichen Bildungsidee.

Aber der christliche Glaube macht auch hellsichtig fiir den
Fluch, der aus der technischen Arbeit entspringen kann. Denn
er weiss um die Dimonie, der, aus der Tiefe des Menschen-
wesens heraus, jedes Lebensgebiet verfallen kann. Damonie ist
Vergotzung. Wo die materielle Lebenssicherung zum Ein und
Alles wird, wird der Mensch zum Sklaven seines eigenen Werk-
zeugs. Es ist dem 19. und 20. Jahrhundert vorbehalten gewesen,
Technik und Wirtschaft zum Gott zu erheben und den Menschen
zu ihrem Sklaven zu machen. Denn der wahre Gott allein macht

605



dev

frei, die Gotzen brauchen Sklaven. Der Mensch unseres Jahr-
hunderts wurde zum Sklaven seines Werkzeugs und seines Ar-
beitsproduktes, und die Bildung sank zur Dressur des Erwerbs-
tiichtigen ‘herab. Der Humanismus war gerade dieser Entwick-
lung gegeniiber machtlos, da er fiir Wirtschaft und Technik nie
ein rechtes Interesse aufbringen konnte. Einzig das Christen-
tum ist, dank seiner Einsicht in Notwendigkeit und Grenze
dieser Lebensordnung, fihig das fruchtbar-kritische Wort zu
sprechen. Wir wiirden auch dariiber das meiste, was nétig ist,
bei Pestalozzi finden.

Die Beziehung zur zweiten Sphire, zum eigentlich kulturellen
Leben, zum schopferischen Geist, ist in der Bibel weniger aus-
gesprochen. Unausgesprochen ist sie iiberall vorhanden. Das
ergibt sich schon aus der einzigartigen Schiitzung, die das
Wort, die Sprache hier fand. Die Sprache ist die Grundlage und
der Mutterschoss aller Kultur. Das Wort aber wird im biblischen
Glauben das Mittel der gottlichen Offenbarung. Der Offenbarer
und Erloser heisst selbst das fleischgewordene Wort. Wo die
gottliche Offenbarung und Erlésung durch das Wort geschieht,
da muss auch das menschliche Wort, das ja das Gefiss des gott-
lichen ist, in hoher Wiirde stehen. Das Wort — im. Unterschied
zum griechischen Logos, der mit Vernunft iibersetzt werden
muss — ist beides, Mittel des Geistes und Mittel der Gemein-
schaft. Darum miisste in einer christlichen Kulturphilosophie
immer auf beides, auf den Geist und auf die Gemeinschaft, ge-
achtet werden. Alle genialische Einzelgingerei muss der Ent-
artung verfallen; Kultur muss gemeinschaftsbezogen sein, wenn
sie lebendig und fruchtbar bleiben will. Darum auch alle Bil-
dung zur Kultur.

Vom Wort aus gewinnt der christliche Glaube eine positive
Wertschitzung alles kulturellen Schaffens als Ausdruck des
Geistes und zugleich Mittel der Gemeinschaft. Ist der Mensch
als Ebenbild Gottes geschaffen, so darf und soll er auch, in
den Grenzen seiner Natiirlichkeit, selbst schépferisch, selber
Bildner sein. Es ist ein verheerendes Vorurteil, das nicht nur
dem Wesen des Christentums Unrecht tut, sondern auch von
der Geschichte der Kunst Liigen gestraft wird, dass echtes Chri-
stentum kunstfeindlich sei, dass es dem Schonen gegeniiber sich
puritanisch verschliesse, Die Kunst ist, christlich verstanden,

dr



hab
Das

die adiquateste Form des Gotteslobes. Um Gott den Schopfer
zu preisen, kann man nicht hoch genug greifen in dem, was
uns als Ausdruck des Vollkommenen zu Gebote steht .

Alle Arbeit, auch die alltiglichste, ist dem christlichen Glau-
ben Gottesdienst; das ist die héchste Wiirdigung auch der
niedrigsten, banalsten Arbeit. Der berithmte Ausspruch Luthers
von der frommen Stallmagd, die durch ihre Arbeit mit Besen
und Lappen Gott ebenso vortrefflich lobe wie der feinste Lob-
gesang in der Kirche, steht in Kraft, und nichts soll von ihm
abgebrochen werden. Aber das andere ist nicht weniger wahr,
dass der Mensch, dem Gott den schaffenden Geist gegeben, dar-
nach strebt, Gott mit seinen hochsten Kriften zu loben. Auch
das liegt im Wesen der Gottesbildlichkeit, im gebotenen Stre-
ben, Gott dhnlich zu werden. Doch ist das nicht das einzige, ob-
schon das hochste Motiv christlichen Kunstschaffens. Dem Men-
schen ist nicht nur die Arbeit, sondern auch das Feiern geboten;
er soll auch im Diesseits schon einen Vorgeschmack der ewigen
Sabbathruhe haben. Die Kunst ist, als symbolische Vorweg-
nahme des Vollkommenen, niachst dem eigentlichen Kultus die
menschenwiirdigste Form des Ausruhens von der beschwerlichen
Arbeit. Sie ist das ernste Spiel des Geistes. Sie hat wie alles
Spiel, aber in tieferem Sinne als alles sonstige Spiel, voriibende
Bedeutung. Sie stimmt die Seele auf reinen und erhabenen
Ton.Was vom kirchlichen Lied im Gottesdienst allgemein aner-
kannt wird, gilt von aller Kunst grundsitzlich: sie macht emp-
fanglich fiir das, was iiber den Alltag hinaus geht.

Freilich sind der Schiatzung der Kunst vom christlichen Glau-
ben aus auch ganz bestimmte Grenzen gezogen. Die Kunstver-
gotzung, der Aesthetizismus, ist durch das Bilderverbot ausdriick-
lich ausgeschlossen. Die moderne Genievergotterung wider-
spricht dem niichternen biblischen Urteil, dass auch der im hoch-
sten Masse schopferische Mensch sterbliche, schwache und
siindige Kreatur sei, und iiberdies ein Narr, wenn er es vergessen
haben sollte, dass er alles, was er ist und kann, empfangen hat.
Dass aber durch das Bilderverbot des Dekalogs die bildende
Kunst iiberhaupt aus dem christlichen Leben verbannt sein soll,
ist eine Uebersteigerung des Wortprimates, die das Verbum
visibile, das Sakrament als bildhaftes Offenbarungsmittel ver-
gisst, Es ist aber nicht zu bezweifeln, dass in der christlichen

607



cha

Schiatzung die redende Kunst, vor allem das Lied, der Lob-
gesang, iiber aller anderen Kunstform steht. In dieser Gestalt
wird ja die Kunst geradezu wesentliches Element des christli-
chen Gottesdienstes.

Die unmittelbarste Beziehung aber besteht zweifellos zwi-
schen dem christlichen Glauben und dem dritten Bildungs-
kreis, den wir den personlich-menschlichen nannten. Charakter-
bildung, Herzensbildung, Gesinnungsbildung, Erziehung zu
wahrer Menschlichkeit sind Grenzpunkte, wo Glaube und Bil-
dung unmerklich ineinander {ibergehen. Auf die Frage: Was tut

der Glaube fiir das Personsein, fiir die wahre Menschlichkeit?

miissen wir antworten: alles. Gerade darum geht es im Glau-
ben. Gott ward Mensch, um die Menschen wahrhaft menschlich
zu machen. Jene Liebe, die mit wahrer Menschlichkeit identisch
ist, die schenkende, nicht die begehrende, die opfernde, nicht die
an sich reissende Liebe, ist die wahre Menschlichkeit. Der
christliche Glaube bringt als erstes die Erkenntnis, dass diese
Liebe keine menschliche Naturanlage, sondern Gottes besondere
Gabe sei. Aber dem christlichen Glauben fillt, innerhalb einer
nur auf menschliche Bildung bedachten Welt, noch eine andere
Aufgabe zu. Losgelost vom Glaubensgrund vergisst der Mensch
iiberhaupt, was Gehalt und Wiirde der Person ist. Bald
verwechselt er sich selbst mit der Gottheit, bald mit dem Tier;
bald nimmt er fiir sich selbst eine grenzenlose, unbedingte Frei-
heit in Anspruch, bald verfillt er einem Determinismus, der ihn
zum Bestandteil einer kosmischen Maschinerie entwiirdigt. Das
eine Mal entwertet er den Geist zugunsten des Triebes, dann
wieder den Trieb zugunsten einer abstrakten Geistigkeit. Was
aber ausserhalb des christlichen Glaubens beinahe mit Not-
wendigkeit auseinanderfallt ist ein doppeltes: Vernunft
und Herz, personliche Freiheit und Gemeinschaft. Geistlos
chaotisches Gefiihlsleben und herzlose Verniinftigkeit sind chro-
nische Krankheiten in der Menschengeschichte, ebenso wie anar-
chische Freiheit und kollektiver Zwang. Jede dieser aus der
Spaltung entstandenen Verirrungen treibt ihre Bildungsbliiten,
bringt ganze Bildungssysteme aus sich hervor. Es ist die unver-
gleichliche Leistung des christlichen Glaubens fiir alle Bildung,
diesen Entartungen der Menschheitsidee das wahre Menschen-
bild entgegenzuhalten.

SPa 608
hr’



tun,
ode;

Noch eine besonders charakteristische Auswirkung des christ-
lichen Menschenverstindnisses sei hervorgehoben, deren Bedeu-
tung gerade heute am Gegenbeispiel sichtbar wird: die Wertung
des schwachen, des sogenannt wertlosen Menschen. Nirgends
wie hier wird der Gegensatz zwischen Rousseau und Pestalozzi
greifbar. Fiir Rousseau existiert nur der in hoherem Mass bil-
dungsfihige Mensch; Pestalozzi aber symbolisiert in seinem
ganzen Lebenswerk, ja schon in seiner Gestalt und seiner
Gebdrde Ehrfurcht und Liebe zu dem, was unter ihm
ist, zum Geringen, Schwachen und Notleidenden, Benach-
teiligten. Das ist wahre Humanitit, die dem, was man gewdhn-
lich Humanismus nennt, vollig fremd ist, eine Haltung und Ge-
sinnung, die nur aus dem christlichen Glauben verstindlich und
nur durch ihn wirksam ist. Man darf wohl sagen, sie sei der
Gradmesser einer wahrhaft humanen Bildung.

Damit sind wir bereits zu einem neuen Aspekt des Verhilt-
nisses von Glaube und Bildung vorgestossen, den ich den dy-
namischen nennen mochte. Die Bedeutung des Glaubens fiir
die Bildung erschopft sich nicht in seiner Erkenntnis vom wahren
Menschentum; wo er echt ist, realisiert er, obgleich nur un-
vollkommen und bruchstiickhaft, was er erkennt. Glaube ist Wirk-
lichkeit, nicht nur Erkenntnis; er ist Kraft und Leben, nicht nur
Licht. Gerade darin unterscheidet er sich vom blossen Idealis-
mus. Er ist Gottes Kraft in der menschlichen Wirklichkeit. Bil-
dung aber will Wirklichkeit, oder wenigstens sollte sie das
wollen. Die schonste und erhabenste Bildungsidee taugt wenig,
wenn sie sich nicht in Wirklichkeit umsetzt. Es ist das entschei-
dende Manko im humanistischen Bildungswesen, dass Idee und
Wirklichkeit unverséhnt nebeneinander liegen. Das Ideal erweist
sich als machtlos den zerstorerischen Kriften der Menschen-
natur gegeniiber. Diese zerstorerischen Krifte aber brechen
verheerend in den Bereich menschlichen Schaffens ein. Sie ver-
wiisten den schaffenden Menschen, sie liahmen seine Gestal-
tungskraft und verderben sein Werk. Sie machen es zur Fratze,
oder sie vernichten es schlechtweg.

Das ist es was wir heute erleben. Seit der Emanzipation der
Kultur und Bildung vom christlichen Glauben geht ein Prozess
stetiger Zersetzung vor sich. In zwei Hauptformen mani-
festiert er sich, als fortschreitende Sinnentleerung und als Ent-

609



Ch.

fesselung des Chaos. Fiir das erstere ist wohl das sprechendste
Beispiel die Geschichte der neuern franzésischen Literatur. Im-
mer gehaltloser, immer nichtiger wird, von vielen rithmlichen
Ausnahmen abgesehen, ihr Gegenstand, und schliesslich treibt
sie zur offenen Verherrlichung des Nichts und der Nichtigkeiten.
Wer den Zusammenbruch Frankreichs verstehen will, darf daran
nicht voriibersehen. Das andere Beispiel, die Entfesselung des
Chaos, liegt uns noch niaher. Nietzsche hat mit seiner Verherr-
lichung des Triebes und der brutalen Vitalitit die Parole aus-
gegeben; die Testamentsvollstrecker liessen nicht lange auf
sich warten. Der , Antichrist”’, sein letztes Werk, hat reichste
Frucht, wahrhafte Hoéllenfrucht getragen. Das ist das Ende des
Weges, der mit den Renaissanceidealen und der humanistischen
Emanzipation vom christlichen Glauben begann. Er zeigt im Ne-
gativ, was der christliche Glaube fiir die Welt der mensch-
lichen Bildung bedeutet.

Man wendet etwa ein, der christliche Glaube mit seinem fest-
gefiigten Weltbild und seiner Versohnungs- und Erlésungs-
gewissheit lasse fiir die Erfassung der tragischen Abgriinde der
Existenz keinen Raum. Man deutet an, er sei doch letzten Endes
etwas wie ein metaphysisches happy end. Darauf wire zu ant-
worten, dass das Gegenteil jedenfalls der Wahrheit nidher kommt.
Im Vergleich zu den Gegensitzen, die der christliche Glaube auf-
reisst, Himmel und Hoélle, Gott und Teufel, ewige Seligkeit und
Verdammnis ist alles, was antikes oder modernes Heidentum
an tragischem Gegensatz kennt, harmloser Kontrast. Gerade
durch diese Gegensitze erhilt das menschliche Leben eine
Spannweite und Spannungsintensitit, von der weder die antike
noch die moderne Tragodie weiss. Man muss nur die Plastik
Michelangelos, etwa seine Sklavenfiguren, mit der klassisch-
griechischen vergleichen, um zu ermessen, was fiir eine neue
Tiefe die Kunst gewinnen kann, wenn sie vom christlichen Glau-
ben her gestaltet wird. Es ist, als ob die Dichtung durch das
Christentum {iberhaupt erst die Tiefendimension erhalten hitte.

Oder man hort den adhnlichen Einwand, dass jeder Glaube,
auch der christliche, durch seine Gleichrichtung aller den schop-
ferischen Reichtum, dessen echte Kultur bediirfe, begrenze und
dadurch die Kultur und Bildung einer unertriglichen Langeweile
entgegenfithre. Hinter diesem Einwand steckt die Anschauung,

C610

ar



Sch
til
Sr

das Bose und der Irrtum seien schépferischer als das Gute
und die Wahrheit. Wenn der christliche Glaube die Wahrheit
ist, die Wahrheit, die den Menschen menschlich macht, so brau-
chen wir um seine schépferische Kraft nicht besorgt zu sein. Die
Menschheit hat das Experiment noch nicht gemacht, wie eine
vom wahren Christenglauben her bestimmte Kultur aussehen
wirde. Es ist uns nicht verheissen, dass sie es je machen
werde. Die Gemeinde der Glaubenden wird wohl immer
in der Minderheit bleiben bis ans Ende der geschichtli-
chen Tage. Wo aber wahrhaft schopferische Kraft des Genies
vom christlichen Glauben erfasst und durchdrungen wurde, wie
bei Dante, Michelangelo, Rembrandt, Bach, da ist noch immer
Grosstes und man darf wohl sagen unvergleichlich Grosses ge-
worden,

Der christliche Glaube ist nicht selbst kulturschaffende Macht.
Man wird dadurch, dass man Christ wird, kein Kiinstler, kein
genialer Mensch. Der christliche Glaube will nicht das mensch-
liche Leben, wie es abgesehen vom Glauben sich vollzieht,
ersetzen, sondern er will dadurch, dass er das Herz des Men-
schen, das Personzentrum umbildet, die schopferischen Krifte,
die in der Menschennatur liegen, richten, lenken, und dem Schaf-
fen einen letzten Sinngehalt geben. Es ist nicht Sache des Glau-
bens, die Geheimnisse der Natur zu erforschen, die Mittel zu
erfinden, um sie zu beherrschen. Noch ist es Sache des Glau-
bens, das Schoéne zu entdecken und zu gestalten, oder die Ge-
setze des menschlichen Geistes in ihrem Zusammenhang zu ver-
stehen. Technik und Wissenschaft, Kunst und Schmuck des Le-
bens sind Auswirkungen des menschlichen Geistes, die der
Schépfer auch denen nicht vorenthdlt, die ihn nicht kennen.
Kultur und Bildung haben nicht erst auf das Christentum warten
miissen, um zu sein; sie werden auch immer wieder ohne christ-
lichen Glauben sich gestalten. Wir lernen aus der Bibel weder
wie man solide und billige Hauser baut, noch wie man sie
schon baut. Wir lernen in ihr weder die Gesetze der Mathema-
tik noch die des Kontrapunktes, noch auch die Didaktik des
Sprachunterrichtes oder die Regeln der Grammatik. Technische
Arbeit und kulturelles Schaffen sind autonome Gebilde. Sobald
wir aber das Wort Bildung hinzufiigen, merken wir, dass
diese Autonomie eine bloss relative ist. Denn all dieses Schaffen,

39 611



von der einfachsten Verrichtung der Hausfrau bis zum héchsten
Kunstwerk, will einem Gesamtsinn des menschlichen Lebens
eingeordnet und von einer richtenden, ordnenden, ausscheidenden
und anspornenden Kraft getragen sein. Auch die antike Kultur
wurzelte in einem religiosen Grund — in einer Religion, die
nicht mehr besteht. Wo die Kultur von der Religion sich 16st,
wird sie selbst zur Religion und entartet. Was die Religion be-
trifft, so haben wir keine Wahl. Entweder der christliche Glaube
oder der als Religion maskierte Sikularismus, die Vergoitung
des Menschen und seines Geschopfs. Der christliche Glaube
aber hat sich noch immer, wo er nicht selbst entartet war, als
die Macht gezeigt, die die schopferischen Krifte des Menschen
entbindet und die zerstorenden bindet, die dem Menschen nicht
nur die wahre Menschlichkeit zeigt, sondern sich in ihm als
Macht wahrer Menschlichkeit zur Geltung bringt, indem sie alles
Leben zum doppelten Dienst gestaltet, zum Gottesdienst und
Bruderdienst.

612



	Christentum und Bildung

