
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 10

Artikel: Christentum und Bildung

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 8. Jahrgang Februar 1941 Heft 10

Christentum und Bildung
Von Emil Brunner

Der christliche Glaube und die Bildung sind nicht auf dem
selben Stamm gewachsen. Was hat die Akropolis

von Athen und das perikleische Zeitalter mit dem Hügel
Golgatha zu tun, wo der, der „nicht Gestalt noch Schöne" hatte,
zwischen zwei Verbrechern gehängt, sein Leben zur Erlösung der
sündigen Menschheit hingab? Wer empfindet nicht den Gegensatz

zwischen dem Lebensideal eines Renaissancemenschen und
dem poverello von Assisi, dem die Nachfolge Christi das Ein
und Alles war? So sind wir auch der Versuche überdrüssig
geworden, den, der als erster in deutscher Zunge die Bildung
zum Inbegriff alles menschlichen Strebens machte, Goethe, trotz
seinem ausdrücklichen Protest zu einem Gestalter des christlichen

Lebensverständnisses zu machen. Wir müssen als geschichtliche

Tatsache anerkennen, dass es höchste Gipfel der Bildung
ohne Christentum und reinste Erscheinung christlichen Glaubens
in Menschenleben fast ohne alle höhere Bildung gegeben hat.

Nicht nur das Wort, sondern auch das Interessen an dem, was
man gemeinhin Bildung nennt, fehlt der heiligen Schrift. Nicht
der Mensch, seine schöpferischen Kräfte und deren harmonische

Auswirkung, steht hier im Mittelpunkt, sondern Gott, der
Schöpfer und Herr — er ganz allein, konkurrenzlos. Gerade das,
dieses soli Deo gloria, ist ihr Thema. Der Gegensatz zwischen
gebildet und ungebildet, der in der griechischen Gegenüberstellung

von Hellene und Barbar die entscheidende Kategorie
antik humanistischer Lebensanschauung war, ist hier, mit vielen
anderen innerweltlichen Gegensätzen, aufgehoben: Hier ist nicht
Mann noch Weib, nicht Freier noch Knecht, nicht Grieche und
Barbar, „sondern sie sind allzumal einer in Christus." Was können

solche Unterschiede für eine Rolle spielen im jüngsten Geste,

anti as 595
ar



rieht und in der vollkommenen Gottesherrschaft? Was aber
dort keine Bedeutung hat, dem kann im christlichen Glauben
auf alle Fälle keine entscheidende Wichtigkeit zukommen.
Gebildet oder ungebildet — du bist ein Geschöpf Gottes, ein
Sünder und einer, für den Jesus Christus gestorben ist, um
ihn zum ewigen Leben zu erlösen.

Die Kirche und Theologie des Mittelalters hat den Versuch
unternommen, das antike Bildungsideal mit dem christlichen
Erlösungsglauben in einer grandiosen Synthese zusammenzufassen.

Es ist, als ob das gotische Spitzbogengewölbe diese
Zusammenbiegung zweier zunächst unversöhnlich nebeneinander
aufragenden Vertikalen symbolisch ausdrücken sollte. Die beiden
Vertikalen werden oben umgebogen, um zu einander zu kommen.
Die Lösung des Problems beruht auf einer optischen Täuschung:
die Unendlichkeit, die Lösung in der Ewigkeit, ist vorweggenommen,

indem beide, die Bildung und der christliche Glaube,
etwas von ihrer Strenge und Reinheit preisgeben mussten. Die
Synthese war ein Kompromiss. Diese künstliche Einheit
wurde in der Reformation zerschlagen,' indem das Evangelium
wieder in seiner biblischen Reinheit und Strenge verstanden
und verkündet wurde; mit seinem harten Buch vom unfreien
Willen hat Luther das Bündnis mit dem zeitgenössischen
Humanismus, das ihm von den Freunden des Erasmus nahegelegt
war, aufgelöst, noch ehe es recht geschlossen worden.

Die Reformation aber wurde, ganz gegen den Willen ihrer Führer,

zur Wegbereiterin der neuzeitlichen Säkularisierung der Kultur
und Bildung. Mit der Vorherrschaft der Kirche wurde in der
nachreformatorischen Zeit der Aufklärung die Begründung alles
menschlichen Tuns und Denkens in der göttlichen Offenbarung
verneint. Die rein auf das Innerweltliche, auf das Natürlich-
Menschliche gerichtete Bildung übernahm die Führung im
europäischen Geistesleben. Sie lebte aus der Erbschaft der klassischen

Antike, aus dem idealistischen Humanismus, wie er von
Plato geschaffen, von Aristoteles und der Stoa weitergebildet
worden war. Dieser humanistische Idealismus ist es, der die
neuzeitliche Universität geschaffen, der sich in den Klassikern
unserer deutschen Literatur und Philosophie seinen grossartigsten

Ausdruck schuf und bis in die Mitte des letzten
Jahrhunderts das geistige Leben des Abendlandes beherrschte. Bil-

Pla S

wor 596



dung war das, was dieser Humanismus als Bildung verstand
und verstehen musste.

Dann kam der Gegenschlag. An den brutalen Realitäten der
menschlichen Natur, des wirtschaftlichen Lebens und des
politischen Machtkampfes zerbrach das feingeistige Bildungsideal.
Marx und Nietzsche trugen es zu Grabe. Das idealistische
Menschenbild war eine schöne Illusion, die mit den dämonischen

Untergründen des Menschenwesens nicht rechnete; die
humanistische Bildungsidee mit ihrem aristokratischen Individualismus
war den kollektiven Mächten und den Problemen, die sie der
Selbstbehauptung des Menschlichen stellten, nicht gewachsen.
Ein naturalistischer Realismus trat an seine Stelle und zögerte
nicht, die realen Mächte in seinen Dienst zu stellen. Das
Zeitalter des Humanismus wird abgelöst von dem des totalen
Staates mit seiner naturalistischen und kollektivistischen Zwangsbildung.

Ob es sich dabei mehr um die kommunistisch-rationalistische

oder die nationalsozialistisch-vitalistische Variante
handelt, macht einen geringen Unterschied.

Hier und dort ist der Staat die grosse Menschenformungsmaschinerie,

Gleichschaltungsapparat. Das ist das Wesen des
totalen Staates. Er schafft sich den Menschen nach seinem

Bilde, und dieses Bild ist das des Trieb- und
Machtwesens Mensch. Diesem realistischen Menschenbildner
gelingt das, Was der Idealismus immer nur ersehnt hat: er formt
das Volk, die Völker, er giesst sie in seine Formen, nach seinem
Willen. Das ist die neue Bildungsidee. Die erste grosse
Leistung, in der sie sich manifestiert, ist der gegenwärtige Weltkrieg.

Diese Bildungsidee hat ihre Leistungsfähigkeit in
handgreiflicher Weise bewiesen.

Aber das Problem der Bildung ist damit nicht gelöst, sondern
im Gegenteil mit unausweichlicher Dringlichkeit neu gestellt.
So lange der Mensch noch um Freiheit, Geist und Würde der
Person weiss, wird er ablehnen, als Mittel zum Zweck
angesehen zu werden. Das alte humanistische Bildungsideal zwar
ist tot — es ist an seinem mangelnden Wirklichkeitssinn und
an seiner Gemeinschaftslosigkeit gestorben; das neue Bildungsideal

aber tötet den Geist, um den Menschen zum Instrument
eines sachlichen Zweckes zu machen. Wo aber ist die Bildungsidee,

die den Menschen als Menschen zur Geltung bringt, ohne

597



ihn zu idealisieren, die seiner Freiheit Lebensraum gibt, ohne die
Gemeinschaft aufzulösen, und die den Primat des Geistes
anerkennt, ohne den Menschen der praktischen Wirklichkeit des

Alltagslebens zu entfremden? Das sind die Fragen, mit denen der,
dem wahre Bildung Lebensnotwendigkeit ist, Umschau hält, und
mit denen er, trotz der Erinnerung an die Kompromisslösung des

Mittelalters, sich mit neuem Interesse dem christlichen Glauben
zuwendet. Muss er das? Bedarf die Bildung einer im
Transzendenten verankerten Idee? Was ist denn Bildung?

Es kann auch dem, der nicht allzu tief gräbt, nicht entgehen,
dass das Wort Bildung vieldeutig ist. Wer ist gebildet, wer ist
ungebildet? Dem einen steht das Wissen, dem andern die Formen

der Lebensführung, wieder einem anderen das Können oder
die Fähigkeit zum Verstehen und Werten im Vordergrund. Es

liegt eine ganze Stufenleiter von Bildungsbegriffen zwischen den

uns allen wohlvertrauten Worten „gewerbliche Fortbildung"
und „Herzensbildung", zwischen dem, was ein „Bildungsinstitut"

anbietet und dem, was ein Humboldt als Wesen der
Bildung definiert. Solange wir nicht in diesen Wirrwarr einige
Klarheit gebracht haben, ist es aussichtslos, die Beziehung
zwischen dem christlichen Glauben und der Bildung zum Gegenstand

unseres Nachdenkens zu machen; denn es liegt auf der
Hand, dass das Christsein zu dem, was Charakter- oder Herzensbildung

heisst, in näherer, direkterer Beziehung steht als etwa
zu dem, was in einem gewerblichen Fortbildungskurs getrieben
wird.

Drei Sphären menschlicher Existenz treten zunächst deutlich
auseinander: die technische, die kulturelle und die
persönlichmenschliche.

Der Mensch muss sich zuerst einmal als lebendes Wesen (unter
anderen lebenden Wesen und den Einwirkungen der Natur
gegenüber behaupten. Die handelnde Auseinandersetzung mit ihr
wird ihm aber sofort zum Erweis seiner Ueberlegenheit; er
macht sich durch seine planvolle Arbeit zum Herrn dessen, was
unter ihm ist. Er schafft sich die Werkzeuge, durch die die Natur
ihm dienstbar wird; das Werkzeug erweitert sich zur Technik,
der Werkzeuggebrauch zur technischen Wirtschaft. Weitaus der

grösste Teil des menschlichen Schaffens ist der Herstellung und

dem Gebrauch von Werkzeug zur Beschaffung, zur Bereitstel-
ma
unt. 598



lung und zum Austausch des zum Leben Notwendigen gewidmet.
Die Arbeit des Bauern, des Handwerkers und Fabrikarbeiters,
des Kaufmanns, des Eisenbahners, des Ingenieurs und des
technischen Lehrers und Forschers gehören nach ihrem unmittelbaren,
direkten Zweck und Sinn in diesen Bereich der nützlichen,
praktischen Arbeit. Die Erinnerung an den einen Pestalozzi genügt,
um die Wichtigkeit und Würde dieser, vom Humanismus in der
Regel wenig beachteten oder geschätzten Arbeit und der ihr
zugewandten Bildung zu gewährleisten. Die Tüchtigmachung
zu solcher Arbeit ist die Grundlage aller Bildung in einem
Volk oder Kulturkreis, ganz besonders auch wegen ihrer
Bedeutung für den Dienst an der Gemeinschaft.

Die Missachtung, die dieser Seite des menschlichen Lebens

von Seiten der sogenannten Gebildeten oft widerfährt, ist aber
daraus begreiflich, dass hier der Geist nur als Mittel zum Zweck
gebraucht wird. Selbstzweck ist er erst im Gebiet der Kultur,
dort, wo das Schöne um der Schönheit willen, das Wahre um
der Wahrheit willen gesucht oder gestaltet wird. In der Kultur
will der Mensch nicht sein Leben erhalten, sondern den in ihm
lebendigen Geist betätigen und ausdrücken. In seinen Werken
will der Menschengeist sich selbst anschauen und der in ihm
lebendigen Idee Gestalt verleihen. Hier, nicht in den Erfindungen

der Technik, ist darum der Geist im eigentlichen Sinne
schöpferisch und frei. Bildende Kunst, Dichtung, Musik, zweckfreie

Wissenschaft und Philosophie, Erforschung der
Menschheitsgeschichte, aber auch die Pflege der Sprache und des

Gesprächs, die Gestaltung feiner Geselligkeit und der Schmuck
des Lebens sind darum der bevorzugte Inhalt der höheren
Bildung. Hier erst wird dem Menschen recht bewusst, dass er anders
ist und anders tut als die lebendige Natur um ihn her. Am
Kulturschaffen wird er sein besonderes Sein als Mensch inne.

Und doch ist auch das Kulturschaffen noch nicht das, was
man das eigentlich Menschliche nennen kann. Der Mensch
in seiner höchsten. Kulturpotenz ist das Genie; aber man kann
mit viel Genie ein Unmensch sein — man denke nur an gewisse
Renaissancemenschen — und umgekehrt ein wahrhaft menschlicher

Mensch mit wenig kultereller Begabung und Leistung.
Die Sphäre der Person ist eine andere als die des Genies;
sittlicher Charakter und Herz sind mehr oder weniger unabhängig

mit 599
R'



von kulturellem Vermögen. Ueberhaupt sind die drei Sphären
trotz ihrer mannigfaltigen Verflechtung von einander in
erstaunlichem Masse unabhängig. Das letzte Jahrhundert ist in
ausserordentlichem Masse produktiv in der ersten, mittelmässig
in der zweiten und jämmerlich in der dritten Lebensform; die
Renaissance ist grossartig in ihrer Kulturleistung, aber arm an
wahrer Menschlichkeit und nicht besonders interessiert oder
produktiv im Gebiet des Technischen.

Aber sie alle hält das Band der Bildung umschlungen. Zu
alledem möchte und sollte der Mensch gebildet werden. Denn
auf alles das hin ist das Menschenwesen angelegt, und diese

Anlage sollte entfaltet werden.
Es ist darum verständlich, dass die Idee einer harmonischen,

gleichmässigen Entwicklung all dieser Kräfte jeden, der über
Bildung nachdachte, beschäftigt hat und oft als des Rätsels
Lösung angesehen wurde. Aber dieser Gedanke ist oberflächlich
und trügerisch. Diese drei Sphären lassen sich nicht einfach
nebeneinanderstellen und nach dem Prinzip der Gleichberechtigung

oder nach einer bestimmten Proportion einander zuordnen.
Wer für die Bildung verantwortlich ist, merkt bald das Unge-
nügen dieses zunächst so einleuchtenden Harmonieprinzips.

Es fehlt ihm die Kraft der Ueber- und Unterordnung,
es fehlt ihm die Tiefe der Sinngebung, es fehlt ihm vor allem
die Fähigkeit, den Menschen als Einheit zu verstehen und aus
solcher Einheit heraus allem seinen rechten Platz anzuweisen und
sein Mass zu setzen. Harmonie aller Kräfte als Bildungsprinzip
macht den Menschen gerade zu dem unfähig, worauf es unter
allen Umständen ankäme: zum entschlossenen Einsatz seiner
Person.

Das Dringen auf Sinn und Ganzheit des Lebens aber ruft der

Frage nach einer wahren Bildungsidee; ja es treibt zwangsläufig
auf die Frage aller Fragen hin, die Frage nach dem Sinn der
menschlichen Existenz. Denn wie soll ich wissen, wozu ich oder
irgend ein Mensch zu bilden ist, wenn ich nicht weiss, wozu er
lebt? Wie soll ich wissen, was an der Bildung Hauptsache,
was Nebensache, was falsch und was richtig, was Erstes und
was Letztes sein muss, wenn ich über Sinn und Bedeutung der
menschlichen Existenz innerhalb des Naturganzen im Dunkeln
bin? Der humanistische Idealismus hatte eine solche Antwort,

irg
leb1 600



aber sie hat sich als Halbwahrheit erwiesen, weil es ihr an
realistischer Erkenntnis der menschlichen Wirklichkeit und an
Vermögen, den einzelnen Menschen der Gemeinschaft einzuordnen,
gebrach. Auch der neuzeitliche naturalistische Realismus hat
eine solche Antwort, aber eine, die den Menschen der Natur
ausliefert und das Menschliche, das Herz, den Geist und die
Freiheit zerstampft. So führt uns, nochmals, das Interesse an
der wahren Bildung fragend vor den christlichen Glauben: Was
kannst du uns bieten, das wahre Bildung gewährleistet?

Trotzdem das Evangelium von Jesus Christus, so wie es

in der Bibel zu uns redet, nicht von der Bildung, sondern
von der Erlösung des Menschen handelt und nicht den
Menschen und seine Gestaltung, sondern Gott, seinen Willen und
seine Herrschaft beherrschend in die Mitte stellt, gibt es uns
das, was zwar nicht Bildung, aber für alle Bildung die
notwendige Voraussetzung und ordnendes Prinzip ist: eine Idee vom
Menschen und eine Antwort auf die Frage nach dem Sinn seiner
Existenz. Das ist nicht alles, aber das ist das erste, was zu

sagen ist. Auch die Bibel fragt: Was ist der Mensch, und sie
antwortet darauf, er ist Gottes Geschöpf, geschaffen, zu seinem
Bilde. So steht es auf dem ersten Blatt der Bibel; das Neue
Testament aber gibt diesem Satz erst seinen vollen Gehalt. Der
Mensch ist von Gott geschaffen zur Gemeinschaft mit ihm, dem
Schöpfer. In Gottes schenkendem und fordernden Liebeswort hat
er seinen Ursprung, sein wahres Wesen und seine ewige
Bestimmung. Ihm, dem in Jesus Christus geoffenbarten ewigen
Gotteswort ähnlich zu werden durch die vertrauensvoll-gehorsame

Antwort auf seinen Ruf, durch den Glauben, der die

göttliche Liebe empfängt und durch die Liebe, die das

Empfangene weiterschenkt — das ist der Sinn und Gehalt des

menschlichen Lebens. In diesem Glauben und in dieser Liebe
wird Gott Herr nicht nur über den Menschen, sondern am und
im Menschen, und in ihm gibt der iMensch Gott die Ehre als
dem Schöpfer, von dem er alles, auch diesen Glauben empfängt.
In diesem Ursprung ist die ewige Bestimmung des Menschen
gesetzt. Ein aus Gottes Liebe selbst liebender — das ist der
wahre Mensch. So lautet der erste Satz. Aber diesem ersten ist
ein zweiter und dem zweiten ein dritter beizufügen, und erst
alle drei zusammen geben uns das, was die heilige Schrift vom

den

In 601



Menschen sagt. Der zweite Satz lautet, dass der Mensch —
nicht irgend ein Mensch, sondern wir alle, und nicht etwas am
Menschen, sondern der ganze Mensch — aus dieser Urordnung
herausgetreten und in Widerspruch geraten sei mit seiner
göttlichen Bestimmung, darum auch in Widerspruch mit sich selbst
und seinesgleichen. Diese Zerstörung der Urordnung durch den
rebellischen Willen, durch das Freiseinwollen von der Abhängigkeit

von Qott, nennt die Bibel Sünde.
Die Sünde, durch die der Eigenwille und die Selbstliebe an

Stelle des göttlichen Lebenswillens tritt, ist also ebenso wie das
Qeschaffensein nach dem Bilde Gottes ein Wesensmerkmal,
welches das Ganze des menschlichen Lebens bestimmt. Der
Mensch tut nicht nur Sünde, er ist Sünder; er tut nicht nur
Verkehrtes, er ist ein Verkehrter, darum weil mit dem Zentrum
seines Lebens alles ver-rückt, aus der rechten Ordnung geraten
ist. Beides aber, der erste Satz von der Schöpfung zum Gottesbilde

und der zweite Satz von der Zerstörung des Ursprünglichen

ist uns nur darum zu sagen möglich, weil ein Drittes
geschehen ist: dass Gott dem, der sich von ihm getrennt und seinen

Ursprung in ihm verloren hat, diesen Ursprung und die Wahrheit

über sich selbst, die er verloren hatte, wiedergeschenkt hat
durch Jesus Christus, das fleischgewordene Gotteswort. In ihm,
dem Christus, erkennen wir beides, Gottes Wesen und Willen
und uns selbst, unseren Ursprung in Gott, unseren Abfall von
Gott und unsere Erlösung durch Gott und zu Gott. Dieses
Dreifache ist die christliche Idee des Menschen. Der Glaube, der

Empfang der göttlich-schenkenden Liebe in Christus ist zugleich
die wahre Erkenntnis vom Menschenwesen und der Beginn
seiner Wiederherstellung.

Dieses Geschehen ist etwas ganz anderes als Bildung, es ist
göttliches Offenbarungs- und Erlösungshandeln. Und doch geht
es darin um das, was alle Bildung sucht, um die Menschwerdung
des Menschen, das Werden des wahren Menschen. Aber hier
wird das wahre Menschsein und Menschwerden allerdings ganz
anders verstanden, als es der seinem eigenen Bildungsstreben
überlassene Mensch selber tut. Wie der Ursprung, so wird auch

das Wesen des Menschen in Gottes schenkend-offenbarendem
Liebeswort gesucht, und wie sein Wesen so auch das Werden.
Nicht die Bildungsarbeit des Menschen, sondern die Menschwer-

602



dung Gottes schafft die Menschwerdung des Menschen.
Dadurch, so heisst es hier, wirst du ein wahrer Mensch, dass
du glaubend, vertrauend, gehorchend die göttliche Wahrheit und
Liebe in Jesus Christus als eine geschenkte empfängst. Dadurch
wird dein Herz, dein Personzentrum, aus einem verkehrten ein
richtiges, aus einem eigensüchtigen und widerspruchsvollen ein
gehorsam-liebendes und versöhntes, und eben damit ein wahrhaft

menschliches Herz. Ist aber das Herz geheilt, so muss
der ganze Mensch gesund werden; ist Gott wieder in der Mitte
des Lebens, so kommt alles andere an seinen rechten Platz.

Nur an zwei, allerdings entscheidenden Punkten sei das

verdeutlicht, am Problem der Freiheit und an dem der Gemeinschaft.

An diesen Punkten ist ja der Gegensatz des idealistischen
Humanismus und des naturalistischen Kollektivismus
aufgebrochen. Das Wort Freiheit steht auch im Neuen Testament an

entscheidender, aber doch nicht an erster, sondern an zweiter
Stelle. Das erste ist nicht die Freiheit, sondern die Abhängigkeit.

Wir sind von Gott geschaffen, um von ihm zu empfangen.
In Freiheit sollen wir empfangen; denn nur als Akt der Freiheit
hat der Glaube Sinn und Wert. Gott will ja als Gehorsam
Gegenliebe; Liebe aber ist das freieste, was es gibt. Entweder
wir lieben frei oder wir lieben nicht. Aber unser Lieben kann

nur Antwort sein auf Gottes Lieben; unsere Freiheit ist
begründet im Empfangen des schenkenden Wortes. Die Freiheit
des Menschen ist begründet in der unbedingten Abhängigkeit
von Gott. Deo servire libertas. Der Mensch ist kein Gott,
sondern Kreatur. Aber er ist vor aller anderen Kreatur dadurch
ausgezeichnet, dass er zur Gottebenbildlichkeit, zur Gemeinschaft
mit Gott gerufen ist. Das ist sein echter Stolz, der in der echten
Demut begründet ist.

Darum aber, weil der Mensch nicht sein eigener Herr ist,
sondern Gott, den liebenden, als seinen Herrn hat, ist er nicht
zum Herrschen, auch nicht zum Alleinsein, sondern zur Gemeinschaft

mit seinen Mitmenschen berufen. Nur in der Liebe, also
nur in der Gemeinschaft kann er wahrhaft Mensch sein. Wo man
die Genialität, das schöpferische Leben als das eigentlich
Menschliche ansieht, scheint es, als ob der Mensch ebenso gut
allein wie in Gemeinschaft Mensch sein könne; zum Genie-sein
braucht es nur einen, nicht zwei, zum Lieben aber braucht es

603



zwei. Nur wo der Mensch die ihm geschenkte Liebe in eigenem
Lieben wiedergibt, ist er ein Kind Gottes, ist er Gott ähnlich,
ist er ein wahrhaft menschlicher Mensch. So ist also die Gemeinschaft

nicht etwas, was zum Menschsein hinzukommen kann oder
auch nicht, sondern sie ist geradezu das wahre Menschsein.
Darum gibt es ein Christsein nicht als einzelner, sondern nur
in der Gemeinschaft der Mitglaubenden, in der Gemeinde des
Christus. Hier und hier allein ist der Individualismus an der
Wurzel überwunden. Aber weil es die Gemeinschaft in der Freiheit

der Liebe ist, ist sie ebenso sehr der Gegensatz gegen den

Kollektivismus, der die Person vernichtet, als des Individualismus,

der die Gemeinschaft verachtet.
Die Frage, mit der wir, vom Bildungsinteresse her bewegt,

an den christlichen Glauben herantraten, lautete: Was kannst du

uns für die Bildung geben? Die Antwort heisst: ein neues
Verständnis des Menschen und eine neue Wirklichkeit des menschlichen

Lebens, nämlich das Verständnis des Menschen als Ebenbild

Gottes und den Beginn seiner Wiederherstellung. Daraus
ergibt sich aber auch eine neue Sicht der Bildung. Durch den

Glauben wird der Mensch ja nicht aus der Alltagswirklichkeit
und dem geschichtlich-kulturellen Leben herausgerissen; er
bleibt in sie eingeordnet durch den Willen des Schöpfers. Nicht
ausser ihr, in klösterlich-eremitischer Isolierung soll er sein

neues Leben betätigen, sondern in ihr, also auch in der Arbeit,
der die Bildung dient. Nicht in der Bildungsflucht, sondern in
einer neuen Sinngebung der Bildung soll sich das Christsein
bewähren, und zwar innerhalb jeder der drei Bildungskreise.

Es ist gerade für das Christentum charakteristisch, dass es

im Unterschied von mystisch - asketischen Religionen
nützliche, alltägliche technische Arbeit durchaus bejaht. Sogar

noch in seiner klösterlichen Entartung hat es sich

durch seine zivilisatorische Pionierarbeit ausgezeichnet. Das

ist nicht zum Verwundern. Dicht neben jenem grundlegenden
Bibelwort von der Gottesebenbildlichkeit des Menschen steht das

andere, mit ihm zur Einheit verbunden: „Machet euch die Erde
Untertan !" Gerade darum, weil der Mensch als Bild Gottes vor
aller Kreatur ausgezeichnet ist, soll er über sie herrschen. Als
Mitkreatur ist er mit der Natur verbunden und sie mit ihm; die
Natur ist nicht das zu Fliehende, Böse. Das biblische Christen-

Bit
and 604



tum kennt ebenso wenig Naturfeindlichkeit als Verachtung des
Leibes. Alles Kreatürliche ist leiblich und als solches gut,
gottgewollt. Nicht das Natürliche und Leibliche, sondern dessen
Perversion, die Selbstherrlichkeit und die willkürliche
Sinnentfremdung der natürlichen Funktionen ist sündig. Zur
göttlichen Schöpfung gehört auch die Rangordnung; der Mensch
darf und soll vermöge seines Geistes über die vernunftlose Natur

herrschen, gerade so wie er durch seinen Geist über das

leibliche Begehren herrschen soll. Technische, zivilisatorische,
nützliche Arbeit gehört zur Bestimmung des Menschen. Die
arbeitslose Existenz, die dem griechischen Philosophen, ebenso
wie der mystischen Religion das Wünschenswerte scheint, ist
dem Christentum verdächtig. „Wer nicht arbeiten will, soll auch

nicht essen." Die#leibliche Nahrung und alles, was zu ihr gehört,
ist als Frucht der menschlichen Arbeit — und zwar der
verantwortungsvollen Zusammenarbeit gemeint. Wer sich von der
Arbeit anderer ernährt, ohne seinen eigenen Arbeitsbeitrag zu

leisten, ist ein Schmarotzer. Darum ist auch die Tauglichmachung
zu solcher Arbeit durch technische Schulung und Uebung ein
Teil der Bildung, die im christlichen Denken eine besondere

Würdigung erfährt. Es ist kein Zufall, dass der Christ Pestalozzi

im Unterschied zu seinem grossen zeitgenössischen
Kollegen Rousseau gerade auf diese Seite der Bildung ein so

grosses Gewicht gelegt hat. Er kannte nicht nur die äussere,
sondern vor allem auch die innere Lebensnotwendigkeit der

technischen, wirtschaftlichen Arbeit. Er verabscheute den Snobismus

des Geistesaristokraten, er kannte die eminente
Gemeinschaftsbedeutung, die gerade der körperlichen Arbeit zukommt.
Er ist darin, wie in den meisten andern Punkten, der echte
Vertreter der christlichen Bildungsidee.

Aber der christliche Glaube macht auch hellsichtig für den

Fluch, der aus der technischen Arbeit entspringen kann. Denn
er weiss um die Dämonie, der, aus der Tiefe des Menschenwesens

heraus, jedes Lebensgebiet verfallen kann. Dämonie ist
Vergötzung. Wo die materielle Lebenssicherung zum Ein und
Alles wird, wird der Mensch zum Sklaven seines eigenen Werkzeugs.

Es ist dem 19. und 20. Jahrhundert vorbehalten gewesen,
Technik und Wirtschaft zum Gott zu erheben und den Menschen
zu ihrem Sklaven zu machen. Denn der wahre Gott allein macht

we^
Ver 605
Ai'



frei, die Götzen brauchen Sklaven. Der Mensdh unseres
Jahrhunderts wurde zum Sklaven seines Werkzeugs und seines
Arbeitsproduktes, und die Bildung sank zur Dressur des Erwerbstüchtigen

herab. Der Humanismus war gerade dieser Entwicklung

gegenüber machtlos, da er für Wirtschaft und Technik nie
ein rechtes Interesse aufbringen konnte. Einzig das Christentum

ist, dank seiner Einsicht in Notwendigkeit und Grenze
dieser Lebensordnung, fähig das fruchtbar-kritische Wort zu
sprechen. Wir würden auch darüber das meiste, was nötig ist,
bei Pestalozzi finden.

Die Beziehung zur zweiten Sphäre, zum eigentlich kulturellen
Leben, zum schöpferischen Geist, ist in der Bibel weniger
ausgesprochen. Unausgesprochen ist sie überall vorhanden. Das

ergibt skh schon aus der einzigartigen Schätzung, die das

Wort, die Sprache hier fand. Die Sprache ist die Grundlage und
der Mutterschoss aller Kultur. Das Wort aber wird im biblischen
Glauben das Mittel der göttlichen Offenbarung. Der Offenbarer
und Erlöser heisst selbst das fleischgewordene Wort. Wo die

göttliche Offenbarung und Erlösung durch das Wort geschieht,
da muss auch das menschliche Wort, das ja das Gefäss des
göttlichen ist, in hoher Würde stehen. Das Wort — im Unterschied
zum griechischen Logos, der mit Vernunft übersetzt werden

muss — ist beides, Mittel des Geistes und Mittel der Gemeinschaft.

Darum müsste in einer christlichen Kulturphilosophie
immer auf beides, auf den Geist und auf die Gemeinschaft,
geachtet werden. Alle genialische Einzelgängerei muss der
Entartung verfallen; Kultur muss gemeinschaftsbezogen sein, wenn
sie lebendig und fruchtbar bleiben will. Darum auch alle
Bildung zur Kultur.
Vom Wort aus gewinnt der christliche Glaube eine positive
Wertschätzung alles kulturellen Schaffens als Ausdruck des

Geistes und zugleich Mittel der Gemeinschaft. Ist der Mensch
als Ebenbild Gottes geschaffen, so darf und soll er auch, in
den Grenzen seiner Natürlichkeit, selbst schöpferisch, selber
Bildner sein. Es ist ein verheerendes Vorurteil, das nicht nur
dem Wesen des Christentums Unrecht tut, sondern auch von
der Geschichte der Kunst Lügen gestraft wird, dass echtes
Christentum kunstfeindlich sei, dass es dem Schönen gegenüber sich

puritanisch verschliesse. Die Kunst ist, christlich verstanden,
dei
Bil( 606



die adäquateste Form des Gotteslobes. Um Gott den Schöpfer
zu preisen, kann man nicht hoch genug greifen in dem, was
uns als Ausdruck des Vollkommenen zu Gebote steht

Alle Arbeit, auch die alltäglichste, ist dem christlichen Glauben

Gottesdienst; das ist die höchste Würdigung auch der
niedrigsten, banalsten Arbeit. Der berühmte Ausspruch Luthers
von der frommen Stallmagd, die durch ihre Arbeit mit Besen
und Lappen Gott ebenso vortrefflich lobe wie der feinste
Lobgesang in der Kirche, steht in Kraft, und nichts soll von ihm
abgebrochen werden. Aber das andere ist nicht weniger wahr,
dass der Mensch, dem Gott den schaffenden Geist gegeben,
darnach strebt, Gott mit seinen höchsten Kräften zu loben. Auch
das liegt im Wesen der Gottesbildlichkeit, im gebotenen Streben,

Gott ähnlich zu werden. Doch ist das nicht das einzige, ob-
schon das höchste Motiv christlichen Kunstschaffens. Dem
Menschen ist nicht nur die Arbeit, sondern auch das Feiern geboten;
er soll auch im Diesseits schon einen Vorgeschmack der ewigen
Sabbathruhe haben. Die Kunst ist, als symbolische Vorwegnahme

des Vollkommenen, nächst dem eigentlichen Kultus die
menschenwürdigste Form des Ausruhens von der beschwerlichen
Arbeit. Sie ist das ernste Spiel des Geistes. Sie hat wie alles
Spiel, aber in tieferem Sinne als alles sonstige Spiel, vorübende
Bedeutung. Sie stimmt die Seele auf reinen und erhabenen
Ton.Was vom kirchlichen Lied im Gottesdienst allgemein
anerkannt wird, gilt von aller Kunst grundsätzlich: sie macht
empfänglich für das, was über den Alltag hinaus geht.

Freilich sind der Schätzung der Kunst vom christlichen Glauben

aus auch ganz bestimmte Grenzen gezogen. Die Kunstver-
götzung, der Aesthetizismus, ist durch das Bilderverbot ausdrücklich

ausgeschlossen. Die moderne Genievergötterung
widerspricht dem nüchternen biblischen Urteil, dass auch der im höchsten

Masse schöpferische Mensch sterbliche, schwache und
sündige Kreatur sei, und überdies ein Narr, wenn er es vergessen
haben sollte, dass er alles, was er ist und kann, empfangen hat.
Dass aber durch das Bilderverbot des Dekalogs die bildende
Kunst überhaupt aus dem christlichen Leben verbannt sein soll,
ist eine Uebersteigerung des Wortprimates, die das Verbum
visibile, das Sakrament als bildhaftes Offenbarungsmittel ver-
gisst. Es ist aber nicht zu bezweifeln, dass in der christlichen



Schätzung die redende Kunst, vor allem das Lied, der
Lobgesang, über aller anderen Kunstform steht. In dieser Gestalt
wird ja die Kunst geradezu wesentliches Element des christlichen

Gottesdienstes.
Die unmittelbarste Beziehung aber besteht zweifellos

zwischen dem christlichen Glauben und dem dritten Bildungskreis,

den wir den persönlich-menschlichen nannten. Charakterbildung,

Herzensbildung, Gesinnungsbildung, Erziehung zu
wahrer Menschlichkeit sind Grenzpunkte, wo Glaube und
Bildung unmerklich ineinander übergehen. Auf die Frage: Was tut
der Glaube für das Personsein, für die wahre Menschlichkeit?
müssen wir antworten: alles. Gerade darum geht es im Glauben.

Gott ward Mensch, um die Menschen wahrhaft menschlich
zu machen. Jene Liebe, die mit wahrer Menschlichkeit identisch
ist, die schenkende, nicht die begehrende, die opfernde, nicht die
an sich reissende Liebe, ist die wahre Menschlichkeit. Der
christliche Glaube bringt als erstes die Erkenntnis, dass diese
Liebe keine menschliche Naturanlage, sondern Gottes besondere
Gabe sei. Aber dem christlichen Glauben fällt, innerhalb einer
nur auf menschliche Bildung bedachten Welt, noch eine andere

Aufgabe zu. Losgelöst vom Glaubensgrund vergisst der Mensch

überhaupt, was Gehalt und Würde der Person ist. Bald
verwechselt er sich selbst mit der Gottheit, bald mit dem Tier;
bald nimmt er für sich selbst eine grenzenlose, unbedingte Freiheit

in Anspruch, bald verfällt er einem Determinismus, der ihn
zum Bestandteil einer kosmischen Maschinerie entwürdigt. Das
eine Mal entwertet er den Geist zugunsten des Triebes, dann

wieder den Trieb zugunsten einer abstrakten Geistigkeit. Was
aber ausserhalb des christlichen Glaubens beinahe mit
Notwendigkeit auseinanderfällt ist ein doppeltes: Vernunft
und Herz, persönliche Freiheit und Gemeinschaft. Geistlos
chaotisches Gefühlsleben und herzlose Vernünftigkeit sind
chronische Krankheiten in der Menschengeschichte, ebenso wie
anarchische Freiheit und kollektiver Zwang. Jede dieser aus der

Spaltung entstandenen Verirrungen treibt ihre Bildungsblüten,
bringt ganze Bildungssysteme aus sich hervor. Es ist die
unvergleichliche Leistung des christlichen Glaubens, für alle Bildung,
diesen Entartungen der Menschheitsidee das wahre Menschenbild

entgegenzuhalten.
chi

SP3 608



Noch eine besonders charakteristische Auswirkung des christlichen

Menschenverständnisses sei hervorgehoben, deren Bedeutung

gerade heute am Gegenbeispiel sichtbar wird: die Wertung
des schwachen, des sogenannt wertlosen Menschen. Nirgends
wie hier wird der Gegensatz zwischen Rousseau und Pestalozzi
greifbar. Für Rousseau existiert nur der in höherem Mass
bildungsfähige Mensch; Pestalozzi aber symbolisiert in seinem
ganzen Lebenswerk, ja schon in seiner Gestalt und seiner
Gebärde Ehrfurcht und Liebe zu dem, was unter ihm
ist, zum Geringen, Schwachen und Notleidenden,
Benachteiligten. Das ist wahre Humanität, die dem, was man gewöhnlich

Humanismus nennt, völlig fremd ist, eine Haltung und
Gesinnung, die nur aus dem christlichen Glauben verständlich und
nur durch ihn wirksam ist. Man darf wohl sagen, sie sei der
Gradmesser einer wahrhaft humanen Bildung.

Damit sind wir bereits zu einem neuen Aspekt des Verhältnisses

von Glaube und Bildung vorgestossen, den ich den
dynamischen nennen möchte. Die Bedeutung des Glaubens für
die Bildung erschöpft sich nicht in seiner Erkenntnis vom wahren
Menschentum; wo er echt ist, realisiert er, obgleich nur
unvollkommen und bruchstückhaft, was er erkennt. Glaube ist
Wirklichkeit, nicht nur Erkenntnis; er ist Kraft und Leben, nicht nur
Licht. Gerade darin unterscheidet er sich vom blossen Idealismus.

Er ist Gottes Kraft in der menschlichen Wirklichkeit.
Bildung aber will Wirklichkeit, oder wenigstens sollte sie das

wollen. Die schönste und erhabenste Bildungsidee taugt wenig,
wenn sie sich nicht in Wirklichkeit umsetzt. Es ist das entscheidende

Manko im humanistischen Bildungswesen, dass Idee und
Wirklichkeit unversöhnt nebeneinander liegen. Das Ideal erweist
sich als machtlos den zerstörerischen Kräften der Menschennatur

gegenüber. Diese zerstörerischen Kräfte aber brechen
verheerend in den Bereich menschlichen Schaffens ein. Sie
verwüsten den schaffenden Menschen, sie lähmen seine
Gestaltungskraft und verderben sein Werk. Sie machen es zur Fratze,
oder sie vernichten es schlechtweg.

Das ist es was wir heute erleben. Seit der Emanzipation der
Kultur und Bildung vom christlichen Glauben geht ein Prozess
stetiger Zersetzung vor sich. In zwei Hauptformen
manifestiert er sich, als fortschreitende Sinnentleerung und als Ent-

609



fesselung des Chaos. Für das erstere ist wohl das sprechendste
Beispiel die Geschichte der neuern französischen Literatur.
Immer gehaltloser, immer nichtiger wird, von vielen rühmlichen
Ausnahmen abgesehen, ihr Gegenstand, und schliesslich treibt
sie zur offenen Verherrlichung des Nichts und der Nichtigkeiten.
Wer den Zusammenbruch Frankreichs verstehen will, darf daran
nicht vorübersehen. Das andere Beispiel, die Entfesselung des

Chaos, liegt uns noch näher. Nietzsche hat mit seiner Verherrlichung

des Triebes und der brutalen Vitalität die Parole
ausgegeben; die Testamentsvollstrecker liessen nicht lange auf
sich warten. Der „Antichrist", sein letztes Werk, hat reichste
Frucht, wahrhafte Höllenfrucht getragen. Das ist das Ende des

Weges, der mit den Renaissanceidealen und der humanistischen
Emanzipation vom christlichen Glauben begann. Er zeigt im
Negativ, was der christliche Glaube für die Welt der menschlichen

Bildung bedeutet.
Man wendet etwa ein, der christliche Glaube mit seinem

festgefügten Weltbild und seiner Versöhnungs- und Erlösungs-
gewissheit lasse für die Erfassung der tragischen Abgründe der
Existenz keinen Raum. Man deutet an, er sei doch letzten Endes
etwas wie ein metaphysisches happy end. Darauf wäre zu

antworten, dass das Gegenteil jedenfalls der Wahrheit näherkommt.
Im Vergleich zu den Gegensätzen, die der christliche Glaube auf-
reisst, Himmel und Hölle, Gott und Teufel, ewige Seligkeit und
Verdammnis ist alles, was antikes oder modernes Heidentum
an tragischem Gegensatz kennt, harmloser Kontrast. Gerade
durch diese Gegensätze erhält das menschliche Leben eine

Spannweite und Spannungsintensität, von der weder die antike
noch die moderne Tragödie weiss. Man muss nur die Plastik
Michelangelos, etwa seine Sklavenfiguren, mit der
klassischgriechischen vergleichen, um zu ermessen, was für eine neue
Tiefe die Kunst gewinnen kann, wenn sie vom christlichen Glauben

her gestaltet wird. Es ist, als ob die Dichtung durch das

Christentum überhaupt erst die Tiefendimension erhalten hätte.
Oder man hört den ähnlichen Einwand, dass jeder Glaube,

auch der christliche, durch seine Gleichrichtung aller den
schöpferischen Reichtum, dessen echte Kultur bedürfe, begrenze und
dadurch die Kultur und Bildung einer unerträglichen Langeweile
entgegenführe. Hinter diesem Einwand steckt die Anschauung,

610



das Böse und der Irrtum seien schöpferischer als das Gute
und die Wahrheit. Wenn der christliche Glaube die Wahrheit
ist, die Wahrheit, die den Menschen menschlich macht, so brauchen

wir um seine schöpferische Kraft nicht besorgt zu sein. Die
Menschheit hat das Experiment noch nicht gemacht, wie eine
vom wahren Christenglauben her bestimmte Kultur aussehen
würde. Es ist uns nicht verheissen, dass sie es je machen
werde. Die Gemeinde der Glaubenden wird wohl immer
in der Minderheit bleiben bis ans Ende der geschichtlichen

Tage. Wo aber wahrhaft schöpferische Kraft des Genies
vom christlichen Glauben erfasst und durchdrungen wurde, wie
bei Dante, Michelangelo, Rembrandt, Bach, da ist noch immer
Grösstes und man darf wohl sagen unvergleichlich Grosses
geworden.

Der christliche Glaube ist nicht selbst kulturschaffende Macht.
Man wird dadurch, dass man Christ wird, kein Künstler, kein
genialer Mensch. Der christliche Glaube will nicht das menschliche

Leben, wie es abgesehen vom Glauben sich vollzieht,
ersetzen, sondern er will dadurch, dass er das Herz des
Menschen, das Personzentrum umbildet, die schöpferischen Kräfte,
die in der Menschennatur liegen, richten, lenken, und dem Schaffen

einen letzten Sinngehalt geben. Es ist nicht Sache des Glaubens,

die Geheimnisse der Natur zu erforschen, die Mittel zu
erfinden, um sie zu beherrschen. Noch ist es Sache des Glaubens,

das Schöne zu entdecken und zu gestalten, oder die
Gesetze des menschlichen Geistes in ihrem Zusammenhang zu
verstehen. Technik und Wissenschaft, Kunst und Schmuck des
Lebens sind Auswirkungen des menschlichen Geistes, die der
Schöpfer auch denen nicht vorenthält, die ihn nicht kennen.
Kultur und Bildung haben niçht erst auf das Christentum warten
müssen, um zu sein; sie werden auch immer wieder ohne christlichen

Glauben sich gestalten. Wir lernen aus der Bibel weder
wie man solide und billige Häuser baut, noch wie man sie
schön baut. Wir lernen in ihr weder die Gesetze der Mathematik

noch die des Kontrapunktes, noch auch die Didaktik des

Sprachunterrichtes oder die Regeln der Grammatik. Technische
Arbeit und kulturelles Schaffen sind autonome Gebilde. Sobald
wir aber das Wort Bildung hinzufügen, merken wir, dass
diese Autonomie eine bloss relative ist. Denn all dieses Schaffen,

set.

tik 39 611
S-



von der einfachsten Verrichtung der Hausfrau bis zum höchsten
Kunstwerk, will einem Gesamtsinn des menschlichen Lebens

eingeordnet und von einer richtenden, ordnenden, ausscheidenden
und anspornenden Kraft getragen sein. Auch die antike Kultur
wurzelte in einem religiösen Grund — in einer Religion, die
nicht mehr besteht. Wo die Kultur von der Religion sich löst,
wird sie selbst zur Religion und entartet. Was die Religion
betrifft, so haben wir keine Wahl. Entweder der christliche Glaube
oder der als Religion maskierte Säkularismus, die Vergottung
des Menschen und seines Geschöpfs. Der christliche Glaube
aber hat sich noch immer, wo er nicht selbst entartet war, als
die Macht gezeigt, die die schöpferischen Kräfte des Menschen
entbindet und die zerstörenden bindet, die dem Menschen nicht
nur die wahre Menschlichkeit zeigt, sondern sich in ihm als

Macht wahrer Menschlichkeit zur Geltung bringt, indem sie alles
Leben zum doppelten Dienst gestaltet, zum Gottesdienst und
Bruderdienst.

612


	Christentum und Bildung

