Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 9

Artikel: Der Dichter in der Gegenwart
Autor: Hiltbrunner, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

jen.

Dic

al’

Der Dichter in der Gegenwart

Eine Ansprache von Hermann Hiltbrunner

\X} dhrend wir hier im Frieden und zu menschlichem Bemii-

hen zusammengekommen sind, wahrend ich hier, ohne
auf eine Formel vereidigt zu sein, ohne einem Diktat gehorchen
zu miissen und ohne Riicksicht auf eine Staatslehre zu lhnen als
freies Individuum sprechen darf, donnert ausserhalb unserer
Landesgrenzen der Krieg, wacht der Staat iiber viele Millionen
von Biirgern, ob sie nach seinen Weisungen leben, reden, den-
ken und handeln. Unter dem Zwange der Kriegswirtschaft, un-
ter der Notwendigkeit einer dussersten Kraftentfaltung zur
Selbsterhaltung nimmt auch das Antlitz der alten Demokratien,
nimmt selbst das Antlitz nichtkriegfithrender Linder totalitire
Ziige an — mit andern Worten: der Mensch in Europa droht
verstaatlicht zu werden. Voriibergehenderweise, méchten wir sa-
gen; aber es ist nicht bekannt, dass der Staat einmal errungene
Positionen wieder aufgibt.

Mit dieser Bewegung, diesem Zeitgeschehen, dieser Gegenwart
also habe ich mich auseinanderzusetzen. Ich kiindigte an, es als
Dichter zu tun. Ich méchte verbessern: als einfacher Mensch will
ich es tun, oder zu tun versuchen. Denn Dichter sein ist ja nur
ein Weg zur Menschwerdung, nur ein Weg, und wenn ein Dich-
ter mit seinem ganzen Werk und Wesen nicht zu seiner eige-
nen Menschwerdung unterwegs ist, so ist er weder der Erwih-
nung noch unserer Aufmerksamkeit wert.

Damit haben wir schon meine Definition des Dichters oder
Dichterseins vorausgenommen, die Definition niamlich: dass er
ein Mensch sei, der sich bemiihe, Mensch zu werden. Jedoch,
darum bemiihen sich wohl alle Menschen, mit wechselndem Er-
folg, zugegeben; mit wechselndem Erfolg aber erst recht der-
jenige, dem sein Menschwerden besonders am Herzen liegt: der
Dichter. — Es sei ferne von mir, diese private Definition zur
allgemeinen zu erheben. Ich mache Sie, Verehrte, nur mit ihr be-
kannt, weil sie die Voraussetzung des Folgenden ist, und das
Folgende: meine Stellungnahme zur Gegenwart nimlich, das
Thema dieses Abends bezeichnet.

568



me,.
auss

Ie*

In einer Welt, in der dem Ich nahegelegt wird, zugunsten des
Wir abzudanken, in einer Zeit, die die Gemeinschaft zu unter-
streichen und das Individuum durchzustreichen beliebt, in einer
Gegenwart, in der die Masse alles ist und der Einzelne nichts
— in einer solchen Welt noch als Person auftreten zu kénnen
und Allerpersonlichstes formulieren zu diirfen — dies danken
wir vor allem unsern Vitern, die uns dieses Land vererbten,
und Ehre sei ihnen ... dies danken wir weiter unserer mann-
haften Gegenwart, die in den Fusstapfen dieser Viter zu gehen
entschlossen ist, und auch ihnen, die heute draussen stehen, sei
Ehre ... Aber was hiilfen alle unsere Anstrengungen, wenn nicht
Derjenige die Hand iiber uns hielte, den anzurufen unsere
Bundesverfassung sich nicht schamt?

Er regiert die Schlacht und auch ihr Ende,
Er befiehlt den Kampf und auch sein Ruhn.
E 3

Ein Mensch, der sein innerstes Leben und wesentlichstes Stre-
ben auf ein Hochstmass von Klarheit und Kiirze, Einfachheit
und Allgemeingiiltigkeit zu steigern vermag, der eine letzte Form
fiir seine Gesamtexistenz sucht und findet, eine ewige Form,
namlich die gebundene Form, und wem geschenkt ist, diese ge-
bundene Form so mit ewig bedeutsamem Inhalt zu erfiillen, dass
aller Inhalt vollendeter Ausdruck wird — diesen Menschen mo-
gen wir einen Dichter, ja, einen begnadeten Dichter nennen. Er
hat eine Gabe empfangen, die:freilich von dieser Welt ist, die
aber doch immer wieder nur als Begnadetheit verstanden wer-
den muss. Im Hinblick auf diese Gabe — Talent nennen wir sie
gewohnlicherweise — ist die menschliche Gesellschaft bereit,
ihrem Trager gewisse Rechte einzuridumen, die sie weniger Be-
gnadeten nicht zugesteht. Sie ertrigt es, dass dieser Mensch un-
ter ihnen weilt, obwohl er sich von der Gesellschaft oft wis-
sentlich und willentlich ausnimmt und gleich den Végeln unter
dem Himmel weder sit noch erntet noch in die Scheunen sam-
melt. Sie ertrigt ihn nicht nur, sie erhdlt ihn auch, weil sie
ausser an einen Beruf auch an Berufung zu glauben fihig ist.
Ist diese Berufung erwiesen und dokumentiert, dann wird dieser
sonderbare Einzelne, genannt Dichter, nicht mehr zu den Tage-
dieben gezihlt, Er hat das Recht, scheinbar nichts zu tun, das
ist: etwas anderes zu tun, als andere.

569



nt

Wem aber ein Talent verliehen ist, den verpflichtet eine mit
zunehmendem Alter wachsende Moralitat, zu wuchern mit seinem
Pfund. Das Gefiithl der Verpflichtung lenkt den Triger eines
Talentes auf ein Objekt, das in spitern Jahren nicht mehr wie
im Jugendalter bloss aus dem eigenen Subjekt bestehen kann.
Der Vorgang ist bekannt, er heisst ganz einfach Reiferwerden,
Reifwerden, und er ergreift alles Lebendige, nicht den Dichter
allein. Nicht dass das jugendliche Talent sich frei von Ver-
pflichtung fithlte! Aber es ist ebenso klar wie richtig, dass die
Pflicht des Werdenden auf Ausbildung und Bildung der ei-
genen Personlichkeit geht. Unerldssliche Arbeit an sich selbst,
unabldssige Selbsterziehung ist die Folge des jugendlichen
Pflichtgefiihls. Selbst das jugendliche Sichverschwenden steht
hier im Zeichen der Selbsterfiillung und Selbstvollendung. Der
junge Mensch verschenkt sich um des Schenkens willen, und er
wichst mit diesem Schenken, oder um eines Gegengeschenkes
willen, an dem er wichst. Der reife Mensch dagegen kann sich
aussden, muss sich aussien.

So erkennen wir abermals den Dichter als einen Jener, denen
wahre Menschwerdung als héchstes Ziel vorschwebt, aber auch
als hochste Pflicht erscheint. Und damit sind wir im Klaren
itber die Rechte und Pflichten des Dichters, im Klaren auch
iiber die Notwendigkeit seiner Selbsterziehung, seiner Wesens-
bildung im Sinne moglichster menschlicher Vollendung.

Gelingt nun aber dem Dichter (den ich von jetzt an am lieb-
sten als Menschen bezeichnen mochte) — gelingt ihm dieser
heiss erstrebte Bau seiner Personlichkeit, wirkt die Gnade, die
ihm sein Talent verliehen, weiter als bis in die Bereiche der
kiinstlerischen Handgriffe, tiefer als bis in das Material seiner
Betitigung, und bewirkt sie ein maximales Vollbringenkénnen
des ewig und edel Gewollten, dann darf dieser Mensch als
menschliches Vorbild betrachtet werden. In aller Demut und
Bescheidenheit wird er bestrebt sein, seine Vorbildlichkeit nicht
nur zu halten, sondern reiner und reiner zum Ausdruck zu brin-
gen. ,,Wollen habe ich wohl, aber vollbringen das Gute, das
konnte ich nicht”, wird sein Wort und seine grosse Sorge sein.
In diesem Zusammenhang mag man verstehen und gelten lassen,
dass die Dichter die Vorbilder, ja Lehrer ihrer Nation genannt
worden sind. Sind sie aber nicht mehr Vorbilder und Lehrer

g 570

ke



aul
als

fiir Viele, weil diese Vielen durch die Zeit und den Staat ab-
gelenkt und politisiert worden sind, so werden sie doch immer-
dar die Troster einiger Weniger bleiben. In seiner Gedenk-
rede iiber Jean Paul nennt Borne die Dichter die ,,Troster der
Menschheit”’. Diese Worte deuten schon auf die iibernationale
Sendung des Dichters hin, doch ist erst seine nationale zu ver-
stehen und einzusehen.

Kann von einer solchen mnationalen Sendung iiberhaupt die
Rede sein, da die wahren Dichter aller Zeiten und Linder al-
lem Staatsmissigen, .allem Politischen  fernstanden — zum-
mindesten im Alter fernstanden? Und dieses Fernstehen
— ist es heutigentags iiberhaupt noch gerechtfertigt? Was
erwidere ich meinem Kollegen, der mir bei jeder Be-
gegnung nahelegt, dass unsere Zeit von jedem Schriftsteller
Aktivitit, offentliches Mittun verlange und jedes Aufsichselbst-
beruhen ein ginzlich unzeitgemisses und folgenloses Verhalten
bedeute? Was entgegne ich dem andern Kollegen, der be-
hauptete, heutigentags miisse man einen an den Staatsgeschif-
ten nicht interessierten Menschen als unniitz erkliren?

Ich entgegne ihnen, dass man einem Fl6tenspieler billiger-
weise keine Einmischung in die Staatsgeschifte gestatten konne,
Schubert sicher ein schlechter Diplomat und Shakespeare wahr-
scheinlich ein untauglicher Artillerist geworden wire... Soll
ich, antworte ich ihnen weiter, nicht dasjenige tun, wozu ich
mich geeignet fithle? Darf ich mich nicht mehr meinen Voraus-
setzungen entsprechend verhalten, nicht titig sein und wirken
auf dem Felde, das mir vom Himmel verliehen und zur Be-
arbeitung zugewiesen worden ist? Die Kollegen entfernen sich
und nennen mich eine stehengebliebene Uhr — und sind doch
Schweizer, Biirger eines Staates, der stolz ist auf seine Freiheit,
auf das Recht, individuell zu sein!

Aber ich gehe in mich, ich revidiere meine Hefte; jedoch die
klarste Erkenntnis auch der erleuchtetsten Stunden zeigt mir
aufs Neue, dass ich keinen andern Weg sehen und gehen kann
als diesen: tagtiglich vor meiner eigenen Tiire zu kehren, mich
selber zu erziehen, bevor ich andere zu erziehen mich erkiihne,
mich selber gut zu machen versuche, ehe ich die Mitmenschen
zu bessern mich erdreiste. Die Welt ist nur auf dem Wege iiber
den Einzelnen zu bessern; die Zustinde lassen sich nur dndern,

571



€rs.

wenn der einzelne Mensch, der Triager und zugleich der Schopfer
dieser Zustinde, geindert wird. Ist dieser Satz unbestritten —
und er ist es immer noch, oder vielleicht wiederum — und soll
die Welt wirklich besser gemacht werden — was wiederum kein
Mensch bestreitet — dann muss ich also beim Einzelnen und
Nichsten beginnen: bei mir selbst. Eine Folgerung von schnei-
dender Scharfe, von diamantener Harte! Sie erlaubt nicht, der
Linie des geringsten Widerstandes zu folgen, sie gestattet micht,
mit untauglichen Mitteln an ein untaugliches Objekt heranzu-
treten und im Oeffentlichen zu wiihlen...

Alle diese Ueberlegungen fithren, wie Sie bemerken, abermals
hin zu jener Pflicht, die meinem Denken als die vornehmste
erscheint: zur Selbsterziehung. Um es kurz und biindig zu sagen:
ich bleibe teilnahmslos, wenn es um Politisches geht; aber ich
bin mit ganzer Seele dabei, wenn es um den Menschen geht.
Indem ich an mir selber arbeite, leiste ich der Oeffentlichkeit
den besten Dienst. In dieser Sache weiss ich mich einig mit dem,
der einst sagte: , Erziehung ist Anfang und Ende meiner Poli-
tik”. Pestalozzi sagte es. Und auch dieses sagte er: ,Lasst
uns Menschen werden, damit wir wieder Biirger, damit wir wie-
der Staaten werden koénnen”.

Vor allem handelt es sich wum den Menschen. Aus Menschen
besteht der Staat, aus Individuen, unteilbaren Einzelnen. Wenn
der Einzelne in Ordnung ist, so ist auch der Staat in Ordnung.
In Ordnung sein, heisst Erzogensein, heisst ein Mensch sein,
ein Mensch, wie ihn Gott, biblisch ausgedriickt, sich vorgestellt
hat. Miissen wir ihn definieren, diesen Menschen, gibt es Einen
unter uns, der nicht wiisste, worin wahres Menschentum be-
steht? Wiederholen wir es uns, versuchen wir zu nennen, was
aus sich selbst gewiss ist und von unserm Gewissen in jedem
Augenblick richtig entschieden wird.

Mensch sein — das ist eine grosse, einfache Sache, eine
leuchtende, sichtbare Linie — leuchtend und eindriicklich aber
erst dann, wenn der Mensch das Zeitliche gesegnet und sich
verewigt hat. Dieser grosse schone Bogen, diese schwunghafte
Lebenslinie, seht, setzt sich zusammen aus kleinen Dingen, al-
lerkleinsten Leistungen und beschimend banalen Alltdglich-
keiten. Menschsein ist, solange wir leben, eine ununterbrochene
Forderung an uns selber, die zu unsern Lebzeiten nie oder sel-

vere 572

I~



An:

QP

ten zu einer sichtbaren, nennbaren Gesamtleistung zusammen-
rinnt, die lebenslinglich im Kleinen und Kleinsten verliuft und
uns trotzdem Schlappe um Schlappe erleiden lasst. Ja, im
Menschsein schreiten wir von Niederlage zu Niederlage, aber
diesen Niederlagen ist der Sieg eingeboren dann, wenn wir uns
unermiidlich bemiihen und das Ziel: wahre Menschlichkeit —
nicht aus den Augen verlieren.

Menschlichkeit! Ist sie die Summe aller Forderungen, die wir
an uns selber zu stellen haben, so ist sie gleichbedeutend, gleich-
laufend mit Christentum selber. Der menschliche Mensch ist
eo ipso ein Christenmensch. Ich kenne in meinem Bemiihen,
Mensch zu werden, keine Forderung, die nicht schon Christus
erhoben hitte. Daher: lasset uns Christen werden, damit wir
vollendete Menschen werden; lasset uns Menschen sein, damit
wir vollendete Christen sind.

Alles nun, was die christliche Lehre als bdse brandmarkt, ist
das schlechthin Unmenschliche, Widermenschliche, also das stets
und fortgesetzt zu Ueberwindende. Und iiber die Funktion, iiber
den Inhalt dieses Bosen brauche ich Sie nicht zu belehren, da
jeder Mensch nicht nur den Lehrmeister und Wegweiser, son-
dern auch die beurteilende, Gut und Bése unterscheidende und
handlungsentscheidende Instanz in sich selber trigt. So wie wir
alle itber Gut und Bose selbstgewiss entscheiden konnen, so
ist uns auch alles, was wahres Menschentum ausmacht, apriori
klar, also ohne Beweis klar. Keiner, dem eine Liige, ein Be-
trug nicht bose erschiene; keiner, dem unrechtes Tun nicht den
Sinn verdiisterte; kein Ehegatte, der seine eigene schlechte Laune
und Streitsucht gutheissen konnte; kein Vater, der seinen Zorn-
ausbruch gegeniiber seinem Sohne nicht alsobald beéreute, und
keine Mutter, die sich ihrer Ungeduld den Kindern gegeniiber
nicht tiefinnerlich schimte. Jeder weiss, dass er dem Naichsten
das Leben erleichtern und nicht erschweren soll, und er weiss
auch, welcherweise er solches kann. Und jeder empfindet die
Anstindigkeit des Herzens als seine erste und dauernde Pflicht.

Daraus erhellt, dass nicht nur das Verhalten gegen sich
selbst, sondern auch das Verhalten gegeniiber den Andern in
der Forderung des Menschseins inbegriffen ist. Mit andern Wor-
ten: jede Selbsterziehung ist gleichzeitig Erziehung zum richti-
gen sozialen Verhalten. Noch einfacher gesagt: Wenn mein gan-

573



sch

zer Mensch in Ordnung ist, so sind auch meine Beziehungen zu
andern Menschen, ja, selbst meine Beziehungen zum Staate in
Ordnung. Und vollig geordnet sind meine Beziehungen zur
Menschheit iiberhaupt und zu Gott selbst. Wer also an sich
selber arbeitet, der ist nicht etwa ein Individualist, Solipsist,
Egoist — sondern er ist das brauchbare Glied in der Gesell-
schaft schlechthin. Es liegt im Wesen des wahren Menschseins,
dass dem danach Strebenden solches alles zufillt. Darum wer
auf dem rechten Wege zum wahren Menschen (gleich wahren
Christen) schreitet, dem muss man nicht Gemeinschaft und Ge-
meinsinn predigen, denn solches ist dem echten Menschentum
mitgegeben, angeboren, eingeboren: es ist dessen selbstver-
stindliche, allernatiirlichste Folge. Wer also zur wahren Ge-
meinschaft erziehen will, gleichviel ob zur natiirlichen oder po-
litischen, zur kulturellen oder nationalen, der muss das Indivi-
duum erziehen, der muss trachten, den Menschen zum Menschen
zu machen. Und wenn die Einzelnen rechten Herzens und Sin-
nes sind, so wird ihnen der rechte Gemeinschaftssinn selbsttitig
zufallen, er wird gleich einem Nebenprodukt ,anfallen’” ... Das
alles ist so gewiss wie ein Naturgesetz, es ist wohl auch nichts
anderes als ein Naturgesetz.

Ich brauche in diesem Zusammenhange nur anzudeuten, dass,
wenn jeder Einzelne dieser Welt mit Fleiss durch Selbsterzie-
hung nach wahrer Menschlichkeit trachtete, dieser Krieg wie
jeder andere eine vollkommene Unmoéglichkeit wire. Diese
Wahrheit ist viel zu einfach, als dass sie jemals allgemein konnte
begriffen werden, diese Erkenntnis viel zu schlicht, als dass sie
nicht jederzeit mit geschickten Vorwandem und Ausreden bestrit-
ten zu werden vermochte; ihre Umsetzung in Tat, ihre Realisie-
rung aber bleibt unser unverriickbares Ziel und unsere ewige
Hoffnung. Das Einfache, Nichstliegende — die Selbsterziehung,
unsere eigene Menschwerdung — sie erweist sich als das
Schwerste. Darum pflegen wir dieses Schwerste, Folgen-
schwerste so systematisch zu iibergehen; es ist leicht, im triiben
Ausserunsseienden zu fischen und im unklaren, verpflichtungs-
losen Anderweitigen zu wiihlen. Man denke: ein ungeordnetes
Wesen will die Verhiltnisse ordnen, ein unverbesserlicher
Mensch will die Welt verbessern — ist das nicht absurd? Die
Welt fangt nicht im Menschen an, wie Werfel im letzten Krieg

Aus 574

le-



ter

nact

e

geschrien hat, wohl aber das Gute, Wahre und Schéne, das
Himmelreich, das Reich Gottes auf Erden. Das ist noch viel
mehr als die Welt... Aber nun ist fiir einmal das Untermensch-
liche, Unmenschliche losgelassen und wir miissen trachten, vom
Wirbelsturm des Boésen nicht angesogen und mitgerissen zu
werden. Ich wage nicht zu erkennen, was den Himmel hat be-
wegen koénnen, uns so zu strafen; aber ich wage zu glauben,
dass dieser Hurrikan der Holle dem Guten den Weg ebne, das
Bése nur das Bose ergreife, es zu vernichten, und das Fest-
gegriindete, Wohlverankerte, im Menschen Wurzelnde bleibe.

Nach diesem allem behaupte ich: das Bild des Einzelnen, so
wie wir es bis hieher begriffen haben, ldsst sich ohne Fehler auf
den Staat iibertragen. Der Staat ist die Summe, besser noch das
Produkt der Einzelnen, und er ist geordnet und gut, wenn alle
Einzelnen geordnet und gut sind. Alle? Wir wiren gliicklich,
wenn diejenigen es sein wiirden, die ihn 6ffentlich zu reprisen-
tieren haben... Ein Staat kann vergehen, das Menschliche aber
wird dauern. Wie kénnen wir, auch von Heeren iiberflutet, als
Volk bestehen, und wodurch sind wir stirker, als jeder Eindring-
ling? Nur wenn wir Menschen sind und sein wollen, nur wenn
das wahre Menschliche in uns unversehrt bleibt, bleiben wir
als Volk: geschlossene, gerichtete Menschlichkeit ist stirker
als jeder Eindringling und geht nicht unter. Ist die Forderung
Menschsein ewig, so ist auch ihr Trager unzerstorbar.

Ich komme nun zuriick auf die nationale und iibernationale
Sendung des Dichters, der also vor allem ein rechter Mensch
zu werden und zu sein sich mitht. Niemand wird verkennen,
dass der an sich selbst arbeitende, sich zum Menschen erziehende
Mensch national nicht mehr zu fassen ist. Moralitit ist eben
iibernational, sie ist allgemein menschlich. Im Grunde bewirkt
nur die bestimmte Sprache eines Dichters, dass seine Sendung
(wenn eine solche wirklich besteht) national verstanden werden
kann. Der Tatsache nach, der Naturgeschichte nach ist der Dich-
ter Biirger eines bestimmten Staates, der Bedeutung, dem Geiste
nach ist er Weltbiirger. Wenn ein Dichter keine andere als nur
eine nationale Sendung hat, verspﬁrt und einzig einer solchen
dient, dann soll er nicht Dichter genannt werden. Demnach wa-
ren alle wahren Dichter Weltbiirger — und darin sind wenig-
stens die Dichter einig. Insofern aber das Wirken unseres Lan-

575



dewn

erk:

al’

des mit Wahrung der Humanitit umschrieben werden kann,
bin ich mit voller Ueberzeugung und aller Liebe Schweizer, Eid-
genosse. Nicht jeder Dichter auf Erden ist in dieser gliickli-
chen Lage, die ganze Welt zu lieben, indem er sein Land liebt,
seinem Lande zu dienen, indem er der Welt dient.

Wir erwarten vom Dichter, dass er, auch wenn er hundert-
mal Ich sagt, hundertmal nicht Ich meint, setzen voraus, dass
er das Allgemeingiiltige meine, nicht das Zeitbedingte allein
formuliere, sondern auf das Ewige verweise. Auch dadurch
wichst seine Bedeutung iiber alles Nationale hinaus. Er wird,
gleich dem Frommen, dem Kaiser (also dem Staat) geben, was
des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist. Auch wenn er mnur
im Bereich der eigenen Sprache verstanden wird, so ist doch
sein Reich ohne Grenzen. Er wird daher im beschrinkten Gebiet
der Vertreter des Unbeschrinkten, Unbegrenzten sein und da-
durch seine Sprachgenossen an ilire Weltverbundenheit erinnern.

Der Dichter also ist biologisch oder naturgeschichtlich seinem
Volk und seinem Staat verbunden, geistesgeschichtlich, seinen
transzendentalen und intentionalen Gegenstinden nach, ist er
der Welt verbunden. Das ist heute noch so wie zu allen Zeiten.
Als was aber bietet sich das Heute dieser Welt dar? Wie steht
der Dichter in der Gegenwart, wie stellt er sich zu ihr? Er ist
Weltbiirger; was aber ist diese Welt? was tut diese Welt, wo-
hin ist sie unterwegs? Da diese Welt in Waffen starrt und mit
Krieg beschiftigt ist — muss er sich da umstellen, neu orien-
tieren? Das bedeutete, dass seine Positionen erschiitterlich wa-
ren, dass sein ganzes bisheriges Bemiihen um eigenes Mensch-
sein, um vorbildliches Menschsein illusorisch war. Das aber
kann es nicht gewesen sein, denn seine Illusion stand ja nicht
auf dem Beschrinkt-Zeitlichen, fusste nicht im Voriibergehend-
Gegenwartigen.

Nein, seine Positionen sind unerschiitterlich. Denn sie sind
ewig, wenn auch ewig als ewige Forderung. Er wird umso lei-
denschaftlicher dasjenige vertreten, was er als einzig notwendig
erkannt hat. Er sieht den Krieg und weiss, dass er der Feind
alles wahren Menschentums ist. Er wird darum diesen Feind be-
kimpfen durch vermehrte Wahrung des Menschlich-Guten, durch
lautere Mahnung zum Einzig-Méglichen, das Kriege unméglich
macht. Was aber macht Kriege unmdéglich? Biindnisse, Ver-

576



der

or

trige, Riistungen? Nein. Vollendete Menschlichkeit allein macht
sie iiberfliissig, wahre Humanitit allein macht sie unméglich.
Nennen Sie es, wie immer Ihr Herz es erkennt, nennen Sie es
schlicht Christentum, Frommigkeit, Religion. Der Antichrist, so
zeigt es uns die Apokalypse, fihrt als Krieg einher, das Bose
ist der Unfriede in Person.

Was bewirkt der Krieg im einzelnen Menschen? der Krieg,
der gleichbedeutend ist mit Mord als System? Kann das Radikal-
Bose anderes bewirken, als wiederum Radikal-Boses? Wir se-
hen die zunehmende Abwendung des Menschen vom Menschli-
chen, wir erkennen die wachsende nackte Not, die den Menschen
verselbstsiichtigt, verdirbt. Wir wissen, dass Machtwille und
Gewaltanwendung unmenschlich und menschenunwiirdig sind.
Hass und Rache werfen den Menschen zuriick auf eine Stufe
weit unter aller Gesittung. Triumphe iiber einen Feind machen
den Menschen hochmiitig. Feindschaft zu pflegen heisst an sich
schon seelisch verkiimmern. Das menschliche Wohlwollen stirbt,
Giite des Herzens hat aufgehort. Kaltbliitige Herzlosigkeit ist
das Zeichen der neuen Zeit. Recht verwandelt sich in Unrecht,
die Wahrheit ist tot, die Tyrannei der Liige iiberwuchert ganze
Linder und Vélker, Wolfe gehen im Schafspelz und verbreiten
die Lehren der Hélle, die Volker fallen in Knechtschaft, Freiheit
findet sich nicht mehr, der Panzer des Zwangs stiirzt alle und
jeden in eine allgemeine Sklaverei — der Mensch erstickt.

Der Dichter in der Gegenwart! Der Dichter in dieser Sturm-
flut, die allem Menschlichen zuwiderlauft! Ist er der unverriick-
bare Fels, der Leuchtturm auf dem umbrausten Felseneiland, der
Fackeltriger in der Finsternis, der Prophet, der die Unterwelt
bespricht, der Messias, der den Satan bindigt? Ach, er ist ein
schwacher Mensch, ein ohnmichtiger Einzelner, ein kleiner Ru-
fer in der Weltenwiiste! Aber, zweifellos, er tragt eine Fackel.
Kann ein Funke einen Weltbrand entziinden, wie sollte eine
Fackel nicht im Guten ein Gleiches vollbringen kénnen? Dichter
der Gegenwart, was willst Du tun?

Seht, er weiss es wohl, und ich will es Ihnen sagen: Er tut
getreulich weiterhin, was er immer schon getan hat. Er tut es
mit erschiittertem Gemiit, er tut es verleidenschaftlicht; er wird
weiterhin, leise oder laut, je nach Massgabe seines Tempera-
mentes, den Menschen im Menschen verteidigen, er wird allein

577



dew
Ich
FY

oder zuhauf den Kreuzzug antreten, um den geketteten Menschen
im Menschen zu befreien.

Wird er es konnen, wird es ihm gelingen? Wird er Gefolg-
schaft haben? Einige werden Fahnentriger sein, einige werden
Seher sein, Propheten, Warner, Wegweiser, Seelsorger — alle
aber werden sein und bleiben unerschiitterliche Beschworer des
Menschen im Menschen. Der wahre Mensch ist ihre Furcht und
ihre Sorge, ihr Lebensinhalt, ihr Sterbensziel. Der wahre Dichter
wird sich nach Massgabe seiner erreichten Menschlichkeit aus-
sien und Beispiel und Vorbild sein. Das geniigt. Es ist gleich-
giiltig, ob er dies laut oder leise tut. Ich mochte es leise tun
und im engsten Kreise versuchen, ein Mensch zu sein, Frieden
zu halten und Frieden zu stiften. Denn wer ist so vollendet, dass
er sich als Beispiel und Vorbild zeigen diirfte? Wir schreiben
unsere Verse, wir geben sie von uns, und einige fithlen sich
durch sie getrostet, finden in ihnen die Rechtfertigung ihres
Denkens, Fithlens und Wollens. Beispiel aber und Vorbild sein
— Himmel, wer darf dies sein wollen? Sind wir nicht voller
Riickfille, erleidet unser Wahres-Menschliches nicht jeden Tag
Niederlage um Niederlage? O so lasst uns vor unserer eigenen
Tiire kehren, lasst uns in aller Stille und voller Demut und
Bescheidenheit an uns selber arbeiten, uns selber erziehen. Da-
mit, scheint mir, leisten wir unserm Lande wie der Menschheit
den besten Dienst. Und dieses bescheidene Ansichselberarbeiten
— seht, es ist auch ein Beispiel, und gegeniiber allem Dichten
und Trachten, Schreiben und Publizieren ist es ein anschauli-
ches, handgreifliches, direktes Beispiel, Anschauung schlechthin.

Einen Pestalozzi fiir den Krieg hat es nie gegeben und wird
es niemals geben. Einen Pestalozzi fiir den Frieden aber haben
wir. Beherzigen wir seine Lehre, so gedeihen wir, missachten
wir sie, so verderben wir. — Ich habe, um meinem Lande auf
direktere Weise dienen zu konnen, mich meines fritheren Be-
rufes erinnert und bin in den Schuldienst eingetreten. Das be-
deutet nichts anderes als die Konsequenz aus all dem Gesagten.
Ich stehe mit allem was ich bin und habe, mit allem meinem
Erreichten und Unerreichten, mit allem Streben und Versagen
vor meinen Kindern, weniger um sie zu lehren, als ihnen ein
Beispiel zu sein, ihnen, Gott helfe mir hiezu, ein Vorbild zu
sein. Ich sde mich aus in einen kleinen Kreis; aber ,,0ob er

578



Ve‘; mdochte.

keimen wird, der Same — der ihn sit, er weiss es nicht”’. Er
weiss es nicht, aber er hofft es. Der Mensch, der Mensch ist

unsere einzige Hoffnung.
*

Verehrte, ich bin am Ende, am Ende meiner Weisheit. Ich
habe viel von mir gesprochen, aber ich habe mein besseres Ich
gemeint. Ich danke Ihnen fiir Ihre Aufmerksamkeit. Wenn ich
[hren guten Willen gefestigt habe, so habe ich nicht in den
Wind gesprochen. ,Nichts auf der Welt ist gut zu nennen, als
allein ein guter Wille”. So meinte es Immanuel Kant. ,Wer
immer strebend sich bemiiht, den kénnen wir erlésen’; so sagte
es Goethe. Und mit beiden sind wir einverstanden. Selbst Gott
ist mit ihnen einverstanden...

Der Dichter in der Gegenwart! Aus dieser Gegenwart her-
aus habe ich gesprochen, und diese Gegenwart macht uns das
Herz schwer, macht es uns schwer, uns menschlich zu vollenden.
Der Krieg steht uns im Wege, die Ungerechtigkeit verbittert,
verdunkelt unsere Seele und wir erinnern uns an Kants Wort:
»Wenn die Gerechtigkeit untergeht, so hat es keinen Wert mehr,
dass Menschen auf Erden leben”. Unser Land hat seit seinem
Bestehen der Gerechtigkeit zu dienen versucht, auf Gerechtig-
keit ist es gegriindet worden; denn Gerechtigkeit ist nur moglich,
wo Freiheit wirklich ist. Freiheit aber ist nur wirklich, wo
der Mensch sich um sein Menschliches bemiiht. Ich danke dem
Schicksal, dass er mich einen Biirger dieses Landes hat werden
lassen. Wenn ich als Dichter meinem Lande dienen kann, ihm
im besten Falle ein kleines Beispiel sein darf, in welcher Weise
und mit welchem Erfolge ein Mensch sich um sein wahres
Menschsein bemiiht, so ist es eine reine Gnade des Himmels.

Und zum Abschluss dieses: Was unser Bundesbrief schon
1291 als menschlich und rechtmissig erkannte und festhielt, ist
ausserhalb unseres Landes erst fiinfhundert Jahre spiter von
Staats wegen zum Menschenrecht gestempelt worden. Heute
verkiindet der Staat nur noch die Staatsrechte und Staats-
pflichten. Uns Einzelnen liegt ob, und insbesondere uns Eid-
genossen, nicht nur die Menschenrechte neu zu proklamieren,
sondern auch die Menschenpflichten zu verkiinden: die Rechte
und Pflichten des Individuums, des Einzelnen, der immerdar
ein Mensch ist und bleibt — oder doch bald wieder einmal sein

PRIt s 579

ge-



	Der Dichter in der Gegenwart

