Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 8

Artikel: Vauvenargues

Autor: Rychner, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ma

Vauvenargues

Von Max Rychner

Luc de Clapier, Marquis de Vauvenargues — gehort nicht

zu den grossten, aber zu den unverginglichen Namen der
franzoésischen Literatur. Er hat seinen Platz in dem kleinen
Sternbild, das die sogenannten Moralisten bilden, und kaum
je fehlt sein Name, wenn jene erlauchte Gruppe genannt wird:
Montaigne, La Rochefoucauld, Pascal, La Bruyere, Vauvenar-
gues, Chamfort. Auch unter diesen gehort er nicht zu den
leuchtendsten, aber er gehoért zu ihnen, und er lebt wie sie
nicht aus geborgtem, sondern aus eigenem Licht. Nietzsche hat
seine Abkunft gern, und auch hierin aus Dankbarkeit die Ueber-
treibung nicht scheuend, auf diese Autoren zuriickgefiihrt, von
denen er sagt, sie bilden zusammen ,,ein wichtiges Glied in der
grossen noch fortlaufenden Kette der Renaissance”, durch sie
sei der Geist der letzten Jahrhunderte der alten Zeitrechnung
wieder erstanden, und ihre Biicher enthielten mehr wirkliche
Gedanken als alle Biicher deutscher Philosophen zusammen-
genommen: Gedanken von der Art, die Gedanken macht. ,,Um
aber ein deutliches Lob zu sagen, fahrt er weiter: sie wiren,
griechisch geschrieben, auch von Griechen verstanden worden.”
Diese lobenden Worte des spidten Nachfahren deuten mit gros-
ser Gebirde, wenn auch etwas ungenau, nach der Richtung, in
welcher -as Sternbild der Sechs zu suchen ist, und sie sagen
etwas aus iiber den Grad der Gegenwirtigkeit, den ihr Geist
{iber die Jahrhunderte sich bewahrte.

*

Vauvenargues ist erst spat nach seinem Tode unter sie ver-
setzt worden, zu denen er jetzt in unserer Anschauung so sehr
gehort. In seinem Leben war er in Freundschaft verbunden mit
Marmontel und mit Voltaire. Doch nur fiir kurze Zeit: ein
Kranker hat sich Voltaire zu nahen getraut und hat seinen Rat
erlangt fiir die Herausgabe seines einen Buches, das er uns
als Sterbender schenkte: die ,Reflexions et maximes”. Die Be-
trachtungen Vauvenargues sind die Summe eines kurzen und
unerbittlich harten Lebens. Wir konnten es ermessen, auch

Kra 49(

er



Im
san

wenn wir es nicht wilssten, denn auf leichten Wegen gelangt
man hienieden nicht zu der Weisheit, die in diesen Aphorismen
aufschimmert, und man gelangt nicht so frith dazu. Geboren
wurde Vauvenargues in Aix-en-Provence, 1715, im Jahr da
Ludwig der Vierzehnte starb. Er war schon in seiner Jugend
von schwacher Gesundheit, sodass seine Erziehung keinen ge-
ordneten Verlauf nahm. Von allen Biographen wird die Tatsache
erwihnt, dass der Knabe weder Griechisch noch Latein lernte
und die Klassiker wenig kannte; es.wird betont, dass er auch
hierin eine Ausnahme war, aber es wird keine Riige und kein
Ausdruck des Bedauerns daran geschlossen, weil er ohne die
Klassiker zu kennen ein Klassiker wurde. ,,Einen liebenswiirdi-
gen zarten Stoiker” hat Sainte-Beuve ihn genannt und ihm da-
mit als grosser Humanist gleichsam den Ritterschlag gegeben,
der ihn ebenbiirtig machte und in die grosse Tradition des
Schrifttums aufnahm.

Die frithe Jugend des Knaben fiel in die Zeit der Régence,
die kurz nach dem spanischen Erbfolgekrieg das Land mit
schwer deutbaren Fiebern heimsuchte. Wir sind es gewohnt,
das franzosische 18. Jahrhundert in allem in der Perspektive
auf die Grosse Revolution hin zu sehen und zahllose Vorboten
festzustellen; fiir die Zeitgenossen jedoch waren all diese An-
zeichen selbstindige Ereignisse von eigener Fragwiirdigkeit und
eigenem Schicksalsgewicht, im Hinblick auf die Zukunft mit
sehr doppeldeutigen Vorzeichen. Fiir den Historiker ist nicht
nur der Law’sche Finanzkrach als Landeskatastrophe ein Symp-
tom fiir die folgenden und in der Revolution schliesslich gip-
felnden Katastrophen, er liest die drohende Entwicklung aus
dem zeitgendssischen Schrifttum wie aus den Ereignissen und
freut sich, wie sie sich gegenseitig bestitigen. ,,Auf die Schule
von 1660, die Schule der Ordnung und der Autoritdt”, sagt
der Konservative Jaques Bainville, ,folgt die der Respektlosig-
keit”. Und fast triumphierend setzt er neben das Datum der
Inflation, 1720, das Datum des Erscheinens der ,Lettres per-
sanes”, 1721.

Die Jugend Vauvenargues wire also in die Zeit dieser an
Macht und Einfluss gewinnenden ,,Schule der Respektlosigkeit”
gefallen. Doch auch diese Schule hat er nicht besucht: Er kam
nicht dazu, den Iumiéres nachzugehen, die dem Jahrhundert

491



imi,

schliesslich den Namen verliechen. Mit 18 Jahren trat er in die
Armee, nicht mit voller innerer Zustimmung; er diente als Leut-
nant zu Fuss im Regiment des Konigs. So machte er 1734 den
italienischen Feldzug mit und 1742 den béhmischen unter dem
Marschall Belle-Isle, als Frankreich zugunsten des Hauses
Bayern in die Ostreichische Erbfolge eingriff. Diese Unter-
nehmung liess sich brillant an; Prag wurde im Sturm genom-
men, aber dann kam der Riickschlag, und durch den tédlich
kalten Winter mussten die Triitmmer der Armee heimkehren.
Damals wiére Vauvenargues beinahe erfroren. lhn personlich
traf das Schicksal noch mit besonderer Grausamkeit: in der
Prager Schlacht verlor er seinen jugendlichen Freund Seytres,
der sein achtzehnjahriges Leben lassen musste. Vauvenargues,
kaum zehn Jahre ilter, schrieb zuriickgekehrt eine Gedenkrede
auf ihn, und dieses Werk seiner Feder stellte er iiber alle an-
dern seiner Schriften; immer erneut nahm er es vor und bes-
serte daran, um ihm die Vollkommenheit zu geben, die er in
der Person des Abgeschiedenen verkorpert sah. Von der kiihlen
und gesammelten Besonnenheit seiner Aphorismen ist in die-
sen Seiten nichts; hier ist er jugendlich, hier lasst er seinen
Schmerz voll ausstromen und presst sein Herz, damit es alles
hergebe fiir den Einen. Und ungeduldig jagt er seinen Geist,
damit er das Ausserste leiste an tragischer Beredsamkeit und
sich aufschwinge und nicht zur Ruhe komme. In grossen Aus-
rufungen klagt er die einzelnen Michte des Schicksals an:
,O funeste guerre! O climat redoutable! o rigoureux hiver!
o terre qui contiens la cendre de tes conquérents étonnés! Tom-
beaux, monuments effroyables des faveurs perfides du sort!
Voyage fatal! murs sanglants! ... O chere patrie! quoi! mes
yeux te revoient apres tant d’horreurs!”. . . Gegen den Schluss
dieses bewegten Nachrufes kommt eine Stelle, wo die Wogen
geglattet scheinen, aber gerade sie spricht das Eigentliche aus:
»lch liebte dich schon bevor ich dich kennen konnte. Ich habe
immer nur dich geliebt.”

Diesem Gestidndnis iiber das Grab hinaus fiigt er, in der
gleichen Benommenheit des Schmerzes weiterfahrend, eine Er-
klarung bei: schon in der Kindheit habe er das grossherzige
Wesen, wie es ihm der junge Seytres dann spiter verkorpern
sollte, bewundert, und seine Vorstellungskraft habe nach Bil-

C 492

ol-



das
Beg
lie’

dern davon gesucht. Hundertmal habe ihm die Phantasie die
Anmut eines solchen Charakters vorschweben lassen, seine
Schénheit, Schamhaftigkeit, Giite. Als er dem Freund dann be-
gegnete, habe er in ihm die Wirklichkeit seiner Idealvorstellun-
gen erkannt, das geheime Menschenbild, dem er schon seit
Jahren huldigte, den Menschen mit den grossen Tugenden des
Menschen, wie er sie von ihm — und auch von sich selbst —
verlangte. ,,Je croyais posséder l’objet d’une si touchante illu-
sion, et je I’ai perdu pour toujours.”
%k

Wohl hat Vauvenargues den Gegenstand seiner riihrenden
[llusion verlieren miissen, aber das Gedankenbild des hohen
Menschen hat er sich bewahrt. Es war ja dagewesen vor aller
Wirklichkeit, und es starb nicht, als der, der es fiir kurze Frist
verkorperte, von der Erde schied. Es blieb wirksam in dem
Ueberlebenden, und es leitete ihn, wenn er unter Menschen
trat. Es hat wohl in wesentlichen Punkten seine Einblicke in die
Menschennatur bestimmt, auch seine Anspriiche und Forderun-
gen an den Menschen. An Strenge fehlt es einem Idealisten
seines Schlages zumeist nicht, zumal wenn er durch die Erfah-
rung bestitigt erhielt, dass sein Ideal moéglich ist, ja sogar
Wirklichkeit wurde, aber trotz dieser Strenge und scharfiugi-
gen Entlarvung ist Vauvenargues milder und giitiger als La
Rochefoucauld in der Menschenbeurteilung, ohne indessen auch
nur einen Augenblick weichlich zu werden. Sainte-Beuve hat
ihn ,un Pascal adouci et non affaibli” genannt; wir konnen
aus diesem Wort, das zwei Rangordnungen in gefihrlicher
Weise vermengt, doch eine giiltige Kennzeichnung von Vauve-
nargues Charakter entnehmen.

Merkwiirdig ist nun, dass von den Zeitgenossen Vauvenargues
ganz ahnlich charakterisiert wird, wie er seinen Freund Seytres
charakterisierte. An ihm bewunderte man Wesensziige und Eigen-
schaften, die er an jenem andern schon bewundert hatte. Nur
dass die Bewunderung, die ihm gezollt wurde, etwas fasslicher
Begriindetes hat fiir uns, da sie nicht das Geschenk einer Jugend-
liebe allein war. Seytres wurde auf eine antike Weise von den
Gottern vor den schweren Priiffungen von der Erde entriickt;
Vauvenargues, der Zuriickbleibende, wurde von ihnen gepriift,
mit der ganzen gelassenen Unerbittlichkeit, deren sie fihig

493



sind. Nach knapp zehn Jahren Militirzeit kam Vauvenargues um
den Abschied ein. Er war schliesslich Hauptmann, sah aber,
dass er nicht so vorankomme auf der Gradstufenleiter, wie er
hoffte; zudem mangelte ihm nach wie vor die richtige Neigung
zu diesem Beruf; seine schwichliche Gesundheit hatte sich noch
verschlechtert, und sein karges Vermogen liess ihn auf diesem
Weg auch nicht viel erwarten. Er bewarb sich, um in diploma-
tische Dienste zu treten, doch erfolglos. So kehrte er achtund-
zwanzigjahrig auf sein elterliches Gut zuriick, um ganz seinen
literarischen Neigungen zu leben. In den Augen der Gesell-
schaft war er eine gescheiterte Existenz. Aber das zihlt kaum
noch neben dem, was folgen sollte. Die letzten vier Jahre sei-
nes Lebens starb er langsam hin, gefoltert von einer Krankheit,
die ihn zerfrass, ohne ihn beugen zu koénnen. In dieser letzten
Zeit, da ihm der Tod nur noch eine Gnadenfrist auf Erden ein-
rdumte, hat er geschrieben, was wir von ihm besitzen. Das al-
lein wiirde ihm die Bewunderung der Mit- und Nachwelt ge-
sichert haben, verstirkt und gleichsam legitimiert wird sie je-
doch durch die Nachrichten iiber die unvergleichliche Haltung
des Kranken und Sterbenden. ,Je l’ai vu toujours le plus in-
fortuné des hommes et le plus tranquille”, bezeugt Voltaire.
Sein mildes, grossherziges Wesen wird gerithmt, seine unbesieg-
liche Heiterkeit und Leidiiberlegenheit, seine Giite. ,,Er hatte
immer recht’”’, schrieb Marmontel, ,,ohne dass je einer sich héitte
gedemiitigt fithlen miissen. Die Freundlichkeit des Freundes
liess die Ueberlegenheit des Meisters vergessen. Giitig, auf-
geschlossen, teilnehmend hielt er unsere Seelen in seinen Hin-
den. Eine unwandelbare Heiterkeit verbarg seine Schmerzen den
Augen der Freunde; sein Beispiel geniigte, dass man Schweres
ertragen konnte; angesichts des Gleichmutes seiner Seele wagte
man nicht, mit ihm ungliicklich zu sein.”

*

Sterbend hat Vauvenargues das Bild menschlicher Seelen-
grosse ins Leben gehoben, das in ihm michtig war. Es trigt
stoische Ziige, und es ist verstidndlich, dass seine Zeitgenossen
gerade die stoischen Ziige hervorhoben und iiberlieferten. Aber
Vauvenargues hatte nicht den Ehrgeiz — er hatte gewiss Ehr-
geiz —, ein esprit fort zu sein, was er nach damaliger Lage der

gr0 494
ot



Van.
Ney

he

Dinge vielleicht mit mehr Ausserem Glanz hitte sein kénnen
als was er war. Montesquieu war ausgesprochen stolz auf
sein Heidentum; diesen Stolz teilte Vauvenargues nicht. Aller-
dings: das religiose Feuer Pascals raste auch nicht in ihm. Er
war ausgewogen zwischen diesen beiden Extremen. Es sind
kaum religiose Impulse, die sein Denken bewegen, und religiése
Fragen werden nur selten, fast beilidufig, Gegenstand dieses
Denkens. Er notiert die psychologische Beobachtung:  Der
Glaube ist dem Ungliicklichen ein Trost und dem Gliicklichen
ein Schrecken.” Das ist eine unpersonliche Feststellung, als
handle es sich um ein allgemeines Gesetz, und die Prigung
hat etwas von der naturwissenschaftlichen Selbstsicherheit, die
im 18. Jahrhundert fortschreitend zur Geltung gelangte. Die
eigentliche Frage ist damit aber nicht entschieden. Vauvenargues
hat einen fast etwas erheiternden indirekten Weg gewihlt, um
sich zu bekennen. Er bekennt sich nidmlich nicht direkt zum Glau-
ben, sondern zu Autorititen, die Gldubige waren. Aber nicht
zu Aposteln oder Kirchenvitern, sondern zu Turenne, Newton,
Pascal, Bossuet, Racine, Fénelon. ,Der weiseste und der tap-
ferste aller Menschen, Turenne, hat die Religion verehrt — und
unzihlige belanglose Menschen rechnen sich den Genies und
den starken Seelen bei, einzig weil sie sie verachten.” Und:
»Newton, Pascal, Bossuet, Racine, Fénelon, das heisst die er-
leuchtetsten Minner der Erde in dem philosophischsten aller
Jahrhunderte, haben in der Vollkraft ihres Geistes und ihres
Lebens an Jesum Christum geglaubt, und der grosse Condé
wiederholte sterbend die edlen Worte: Ja, wir werden Gott
schauen wie er ist, sicuti est, facie ad faciem.” Die Manner,
die Vauvenargues auf diese Weise anfiihrt, sind ihm fiir den
Glauben und seine Wahrheit Beweis genug. Wie frither die
religiosen Autorititen Autorititen waren auch auf den von ihnen
besetzten Gebieten der Physik, der Erd- und Sternkunde, der
Rhetorik und Poesie, der Erziehung, so beruft sich nunmehr
Vauvenargues auf die hervorragenden Namen des Physikers
Newton, des Dichters Racine, des Erziehers Fénelon, der Feld-
herrn Turenne und Condé, also auf weltliche Autorititen, um
die Zweifel an der Giiltigkeit der Religion zu bannen.

Er nennt Pascals Namen; doch er ist kein unbedingter Ge-
folgsmann Pascals, auch wenn kein Geist so stark wie dieser

495



fou

auf ihn eingewirkt hat. Gegen ihn lehnt er sich nicht offen auf,
sondern er geht auf natiirliche Weise seinen eigenen Weg, der
von Pascal wegfithrt. Ohne Schaudern blickt er auf den Men-
schen, den er immer allgemein sieht, mit einem Vertrauen, das
nicht iiberweltlich, sondern innerweltlich, in der Natur, be-
griindet ist. Theologischer Pessimismus ist seine Sache nicht:
»,Es gibt vielleicht ebensoviele Wahrheiten unter den Menschen
wie Irrtiimer, sagt er, ebensoviele gute Eigenschaften wie
schlechte, ebensoviele Freuden wie Leiden; aber wir lieben es,
die menschliche Natur herabzusetzen, um uns iiber unsere Gat-
tung zu erheben und uns mit eben d em Ansehen zu schmiicken,
das wir ihr zu rauben suchen. Wir sind so diinkelhaft, zu glau-
ben, wir kénnten unsere Sache von der der Menschheit abtren-
nen und das menschliche Geschlecht herabsetzen, ohne uns sel-
ber zu treffen ... Der Mensch steht jetzt bei allen Denkenden
in Ungnade, und wer ihn am meisten mit Lastern beladt, ge-
winnt die Wette. Aber vielleicht ist er gerade im Begriff, sich
wieder zu erheben und sich all seine Tugenden aufs neue be-

statigen zu lassen ...”
*

Das ist eine Ehrenrettung der menschlichen Natur; wir ver-
nehmen darin schon Anklinge, die dann Rousseau in seinem
gewaltigen Chorwerk aufgreifen und steigern wird. Vauve-
nargues glaubt an den guten, den schonen, den weisen, den
starken Menschen, der von Natur aus mit den grossen Tu-
genden geschmiickt ist. Von urspriinglicher Verderbtheit, von \erb-
siindlicher Belastung ist in diesem antiken Menschenbild nichts
enthalten; von Erlosung ist denn auch kein einziges Mal die
Rede, es sei, man wolle das Zitat der letzten Worte des Gros-
sen Condé dafiir gelten lassen. So wendet sich Vauvenargue auch
gegen jene Reduktionspsychologie, die den Menschen aus einem
einzigen Trieb oder Streben zu erkldren sucht, gegen La Roche-
foucauld und seine Reduktion des Ichs auf Eigenliebe und Ich-
sucht. Bringe ich fiir das allgemeine Wohl ein Opfer, so ist
wohl moglich, dass ich dabei Lust empfinde — so argumentiert
er —, dass ich also von dieser Lust zum Opfer angetrieben
werde: aber ist dieses darum weniger tugendhaft? Ist meine
Tugend, weil ich daran Wohlgefallen habe, keine Tugend mehr,

suc! 496

“7



VEL
des
er

sondern Laster? Das ist sie nicht, es wire ja barer Unsinn,
lisst er durchblicken. Die Figenliebe, so sagt er, ist ein Teil
unserer umfassenden Menschenliebe, und selbst wenn sie iiber-
wiegt, so besteht noch kein Grund, sie anzuschwirzen, solange
die menschliche Gesellschaft nicht durch sie mehr verliert als
sie gewinnt. Denn vielfach ist sie, die Gesellschaft, die Nutz-
niesserin der individuellen Eigenliebe. Vauvenargues hat nicht
weich oder schwirmerisch vom Menschen gedacht, aber er
wandte sich gegen jenen Zug der Verachtung gegeniiber dem
natiirlichen Wesen Mensch, welchen die Maximen La Roche-
foucaulds aufweisen, wobei der grosse Psycholog im Grund
ein Erbe und Nachfahr der Theologen blieb. La Rochefoucauld
sagt selber iiber seine Aphorismen: ,Ich berichte hier von ei-
nem Briefe, den man mir gegeben hat ... er schien mir treff-
lich geeignet, den Hauptvorwiirfen zu begegnen, die man ge-
gen die Betrachtungen erheben kann, und die Empfindungen
ihres Verfassers zu erhellen: er begniigt sich namlich damit, her-
vorzuheben, dass der Inhalt der Maximen nichts anderes sei
als der Abriss einer Moral, welche mit den Gedanken unserer
Kirchenviter véllig iibereinstimmt, und dass ihr Verfasser mit
Recht habe glauben diirfen, nicht in die Irre zu gehen, als er
so guten Fiihrern folgte, und dass es ihm erlaubt war, so vom
Menschen zu sprechen, wie es die Kirchenviter getan hatten...”

Es ist nun merkwiirdig, zu sehen, wie Vauvenargues sich ge-
geniiber dieser Position verhilt. Um die geschichtlichen Hinter-
gruinde von der durch La Rochefoucauld bezeichneten Moral
und ihren Wertungen kiimmert er sich nicht. Er hat vielleicht
gar nicht den Blick dafiir gehabt. Wenn er dagegen polemi-
siert, was er in der Weise tut, dass er einfach seine Sitze ge-
gen die seines grossen Vorgingers stellt, ohne diesen mit Na-
men zu nennen, greift er nicht die theologische Grundlage des
Gegenspielers an. Fiir ihn liegt einfach ein Irrtum vor, und
der Urheber dieses Irrtums ist der Verstand, der menschliche
Verstand, der als Allgemeinwesen der Erleuchtung wie auch
des Fehltrittes fihig ist. ,Die Verachtung unserer Natur, sagt
er, ist ein Irrtum unseres Verstandes.” In diesem Satz steckt
Wieder ein unbedingtes Ja, wo La Rochefoucauld ein Nein
setzte, Weiter sagt Vauvenargues: ,,Man hiite sich zu glauben,
dass lasterhaft sein konne, was die Natur liebenswert gemacht

497



der

hat: es gibt kein Jahrhundert und kein Volk, das nicht einge-
bildete Tugenden und eingebildete Laster aufgestellt hitte.”
Diesen Einbildungen jedoch unterliegt der Verstand, ja sie voll-
ziehen sich in ihm, und er masst sich trotzdem an, eine Wert-
skala zu errichten, wo seine Wahrheiten doch auf so schwan-
kem Grunde fussen. So wischt Vauvenargues ihm denn noch-
mals eines aus: ,,Der Verstand tduscht uns 6fter als die Natur.”

Und es ist nicht das letzte Mal, dass er auf diesen Gegner
zielt. ,,Der Geist, sagt er, ist das Auge der Seele und nicht
ihre Kraft. Ihre Kraft wurzelt im Herzen, das heisst in den
Leidenschaften. Der erleuchtetste Verstand tut nichts zum Wol-
len und Handeln...” Damit haben wir das Hauptthema seiner
Lehre angeschlagen; es liegt in dem Wort ,Leidenschaft”, das
bei Vauvenargues so hiaufig wiederkehrt. Er hat die Leidenschaft
bewundert und unbedenklich bejaht, sie ist ihm der innerste
Grund der Menschennatur, und der Ursprung alles dessen, was
der Mensch tut und wirkt. Den Leidenschaften verdanken wir,
mehrfach kommt er darauf zuriick, die besten Krifte unseres
Geistes, ja sie haben, wie er sich ausdriickt, den Menschen die
Vernunft gelehrt. Nicht nur die Vernunft! Alles ist von
ihnen abhidngig und funktionell auf sie als das Erste und Ur-
spritngliche bezogen. Sie lehrten nicht nur den Menschen, son-
dern die Volker das Denken. Von ihnen bestimmt wird sogar
das Gewissen.

®

Ueber das Gewissen gibt es ein paar wenige Aphorismen
bei Vauvenargues, die fiir ihn dusserst kennzeichnend sind. Er
fasst es auf als eine durchaus variable Grosse, ohne dass er
sich dariiber in moralische Betrachtungen verloére. Es ist seine
Sache nicht, zu entwickeln, was er denkt, in Folgerungen fort-
zuschreiten und Schliisse zu ziehen. Er stellt seine Sitze hin mit
einer grossartigen Unbekiimmertheit um ihr ferneres Schick-
sal. Sie sind in keiner Weise systematisch geordnet, was bei
der ersten Berithrung mit ihnen verwirren mag, und doch
liegt ihnen eine Ordnung — wenn wir den Begriff System ver-
meiden wollen — zugrunde, ein innerer Zusammenhang, den an
einigen wichtigen Stellen aufscheinen zu lassen unser Bestre-
ben ist. Ueber das Gewissen ist schon der Satz Vauvenargues
,Das Gewissen Sterbender verleumdet ihr Leben’ aufschluss-

Heg 498

m



raq
als
St

reich, indem er zugunsten des Lebens das Gewissen als Ver-
leumnder verketzert. Es verleumdet aber nur, weil es im Ster-
benden heruntergekommen ist wie dessen Lebenskraft; es ist
somit nicht mehr dasselbe wie zur Zeit des vollkraftig Leben-
den. Deutlich wird das in dem voraufgehenden Aphorismus for-
muliert: ,,Das Gewissen ist in den Starken vermessen, zaghaft
in den Schwachen und Ungliicklichen, unruhig in den Unent-
schlossenen usw. also ein Organ des Gefiihls, das uns beherrscht,
und der Meinungen, die uns leiten.” Zwischen den beiden Sit-
zen liesse sich ja insofern ein Widerspruch feststellen, als in
dem einen das Gewissen von der Vitalitit abhingig gezeigt
wird, im andern vom Gefithl, aber mir scheint, man darf die
ohnehin nicht in letzter Schirfe fixierten Begriffe nicht all-
zusehr pressen. Beide Begriffe sind im Denken unseres Morali-
sten umschlossen von dem weiteren der Natur — was stets
Menschennatur heisst —, und ihm kam es ja darauf an, zu be-
haupten, das Gewissen sei ein Epiphinomen der Natur.

Ein Epiphdnomen, denn am Anfang ist die Kraft, sie, die
uns in den Leidenschaften gegeben ist. Vauvenargues liebt die
kraftvolle Entfaltung des Lebens, aus einer tiefen Zuversicht,
dass dieses in seiner Uranlage nicht bose sein konne. Er selber
war ja alles andere eher als eine Kraftnatur; aber er hatte
eine ganz urspriingliche Neigung zu den Ungebrochenen, mit
Stirke und bewegender Kraft ausgestatteten Menschen: darin
ein Sohn des 17. Jahrhunderts und wohl noch, wie Nietzsche
witterte, der Renaissance mehr verpflichtet, als die fiir uns in
erster Linie giiltigen Vertreter des Dixhuitieme. Das bekundet
sich auch in der Art, wie er die Jugend, als die Zeit der Voll-
kraft und der Leidenschaften, dem Alter iiberordnet, ohne im
weiteren viel Worte an diese Frage zu verschwenden. Die Ge-
setztheit erscheint ihm nicht reizvoll, ja sogar ziemlich zweifel-
haft in ihrem Wert, denn mag sie einerseits von fiberwundenen
und beruhigten Leiden zeugen, so erzeugt sie anderseits ge-
radezu Leiden: ,,Junge Leute leiden weniger unter ihren Fehlern
als unter der Wohlweisheit der Greise.” Und an einer andern
Stelle: ,,Die Ratschlige des Alters erhellen wie die Winter-
Sonne: ohne zu wirmen.” Am schneidensten und kiltesten je-
doch ist der Aphorismus 80, der eine halbe Zeile ausmacht und
S0 lautet: ,Greise sind wenig niitze.”

. 499



Lie.

Vorsicht und Wohlweisheit sind ihm nebensédchliche und we-
nig achtenswerte Haltungen: seine Sehnsucht dringt nach Be-
wegung, Handlung, Tat, sosehr, dass er das Schicksal unge-
recht nennt, das einen grossen Dichter die Taten seiner Hel-
den nicht vollziehen, sondern bloss darstellen lisst. Die gesamte
Natur sieht er titig und bewegt: ,,Feuer, Luft, Geist, Licht, al-
les lebt nur handelnd: daher die Verbindung und Verkniipfung
aller Wesen, daher die Einheit und Harmonie des Weltalls.
Dennoch halten wir dieses so fruchtbare Naturgesetz am Men-
schen fiir ein Laster, und da er ihm unterliegen muss, weil er
in volliger Ruhe nicht bestehen kann, schliessen wir, er sei noch
nicht an seinem Platz.”” Er ist aber an seinem Platz, dieser
Mensch, fiir den Ruhe nichts anderes bedeutet als Abdankung
vor seiner eigentlichen, naturgewollten Aufgabe. ,,Der Mensch
entschliesst sich zur Ruhe nur, um sich von Zwang und Ar-
beit zu befreien, aber nur handelnd geniesst er, und er liebt nur
die Tat.” Dieses Tun hat kaum etwas gemein mit unserem
neuzeitlichen Arbeitsbegriff; auch wenn es nicht niher gekenn-
zeichnet wird, geht doch aus dem Gesagten hervor, dass es
vornehmlich das Tun der die Gesellschaft Bestimmenden meint,
d. h. der Armee, der im Dienst des Konigs und des Staates Ste-
henden, und des Adels.

So ist es nur folgerichtig, wenn er diese Sphire der Tat
ganz bejaht und auch vor dem Aeussersten nicht zuriickschrickt:
er verneint den Krieg nicht. In einer indirekten Anspielung
aussert er: ,,Der Friede macht die Voélker gliicklicher und die
Maianner schwicher.”” Der kranke ehemalige Offizier, der im
Feld gestanden hatte, ohne seinen Beruf zuinnerst zu lieben,
dem der Krieg den schmerzendsten Verlust zugefiigt hatte, er
sah den Krieg als ein vorliufig uneindimmbares Geschehen,
doch mit der sittlichen Rechtfertigung, dass durch ihn die Frei-
heit zu wahren sei. ,,Krieg ist nicht so driickend wie Knecht-
schaft”” Denn diese erniedrigt den Menschen, bis hinab zur
Liebe zu ihr. Doch streitet etwas in ihm, den Krieg als etwas
Naturgegebenes hinzunehmen; er erblickt in ihm doch eine so
ungeheure Erscheinung, dass er sie nicht eindeutig bewdiltigen
kann und vor ihr in Widerspriichen hangen bleibt. Zwar sieht
er in der Uebung der Gewalt ein Naturgesetz wirksam; er
driickt es so aus: ,,Zwischen Konigen, zwischen Vélkern, zwi-

Nat 509

ur



her.
schl
be-

schen Einzelnen masst der Stirkere sich Rechte iiber den Schwi-
cheren an, und derselbe Grundsatz wird von den Tieren, der
Materie und den Elementen befolgt: so dass alles im Weltall
durch Gewalt vor sich geht. Dieses Gesetz, das wir mit eini-
gem Anschein des Rechtes tadeln, ist das allgemeinste, unerbitt-
lichste, unverinderlichste und ilteste aller Naturgesetze.” Diese
Formulierung, in der sich ein harter Pessimismus ausspricht,
der alle Illusionen aufgehoben zu haben wihnt, klingt uns ver-
traut, da sie dem Gehalt wie der Stilgebirde nach in zeitgends-
sischem Schrifttum ihre genauen Entsprechungen hat. Aber
Vauvenargues hat seinen Standpunkt nicht nur auf diesem akti-
vistischen Fatalismus. Es gibt bei ihm eine Stelle, die uns un-
begreiflich scheint, weil sie vom selben Verfasser stammt, und
die uns mit der Schoénheit des Unbegreiflichen anrithrt: ,Es
ist das innerste Wesen des Friedens, ewig zu sein, und den-
noch sehen wir keinen ein Menschenalter lang dauern und kaum
eine Regierung vergehen, unter der er micht zu verschiedenen
Malen hitte erneuert werden miissen. Aber kann man sich wun-
dern, dass Wesen, die der Gesetze bediirfen, um recht zu han-
deln, auch fihig sind, sie zu vergewaltigen?”’ Die Kraft, die
es zum Krieg kommen lidsst, wire als die menschliche Schwiche,
die Unfertigkeit und Unreife von Wesen, die ohne Gesetze nicht
zum rechten Handeln fihig sind! Welch sonderbare Umkehrung
findet da statt! Hier hat nicht mehr die Natur oder die Leiden-
schaft oder die alles regierende Gewalt das letzte und ent-
scheidende Wort; hier wendet sich der Gedanke vom bewegten
Handeln der Menschen hinauf zur Idee des Friedens, zu seinem
innersten Wesen ,wie Vauvenargues sagt, dessen ewiges Sein
im Gegensatz zu aller Erfahrung erschaut wird in einem Augen-
blick der Erhellung. Die angefiihrte Stelle wirkt nahezu insel-
haft in seinem Werk. Noch einige wenige Male durchbricht
er den sonst festgehaltenen Anthropozentrismus; dann stossen
wir auf seltsame Beispiele, wo der Mensch in den Hinden hé-
herer Michte geglaubt wird, die ihn beniitzen und treiben und
schliesslich verbrauchen. ,,Wenn die Freuden uns erschépft ha-
ben, sagt er, wihnen wir, wir hitten die Freuden erschopft und
sagen: nichts konne das Herz des Menschen erfiillen.”” Die
Freude ist hier, wie der Friede dort, ihrem innersten Wesen
hach dem vergénglichen und erschopfbaren Menschenwesen iiber-

501



leg
ihr
ck

geordnet, in einem eigentiimlichen, nicht unchristlichen Pla-
tonismus, in einem wihrenden Reich der Werte und der ewi-
gen Michte, die ihrerseits aktiv iiber den Menschen herfallen
und ihn beniitzen. — Es soll hier nicht versucht werden, die-
sen Widerspruch bei Vauvenargues aufzultsen; er besteht, und
wir diirfen keine Harmonie konstruieren, wo keine war. Das
Werk des jungen Menschen gewinnt an Spannweite durch solche
unversohnten Gegensitzlichkeiten, deren Bestehen auf eine noch
unausgeschopfte Produktivitait weist. Wir gewahren die An-
satzpunkte, von denen aus eine vielleicht zu schnell entstan-
dene Ordnung wieder gesprengt und erweitert worden wire,
wenn Vauvenargues weitergelebt hitte.
3k

Er spricht wenig, nur an vereinzelten Stellen von jenen ewi-
gen Machten, und doch sind sie verborgen in ihm am Werk,
wenn immer er vom Menschen spricht. Denn sosehr er die Hand-
griffe des Entlarvers liebt, und so pessimistisch ein Aphorismus
wie der iiber die unaufhebbare Herrschaft der Gewalt klingen
mag: im Grunde ist Vauvenargues von einem hochgemuten Op-
timismus inbezug auf das Menschengeschlecht erfiillt, von ei-
nem Zutrauen in die kiinftige Entwicklung, deren Griinde er
nicht ausspricht und zu entlarven kaum fiir notig hielt. Aufs
einzelne hin betrachtet, sind ihm zwar die Menschen die gebo-
renen Feinde untereinander, aber aufs ganze hin gesehen, ist
diese Feindschaft nicht etwa das Bodse und Verwerfliche. Durch
eine List, die im Weltgetriebe selber verborgen bleibt, sind
gerade die Einzelkrifte des Bosen daran beteiligt, das Gute her-
vorzubringen. Nicht der Einzelne, aber die Gesellschaft trigt
den Nutzen davon. ,,Ein grosses Schauspiel fiirwahr, zu se-
hen, wie die Menschen im geheimen darauf aus sind, sich
gegenseitig zu schaden, und wie sie, wider Neigung und Absicht,
einander dennoch helfen miissen.”” In .der menschlichen Gemein-
schaft selber liegt ein siegreich gutes Prinzip, das sich iiber-
legen der individuellen Bosheit zu seinen Zwecken bedient und
ihr auf die Dauer immer wieder ein sie entkriftendes Schnipp-
chen schldgt. Diesen Glauben verkiindet er nicht mit dem en-
thusiastischen Schwung der spiateren Achtzehntes-Jahrhundert-
Menschen, obschon er bei ihm gerade viel irrationaler begriindet
ist als bei den Vernunftgliubigen. Es ist in ihm auch weniger

502



abe
libe
de

ein brennender Glaube als eine stille und heitere Gewissheit,
deren Elemente er nicht auseinanderlegt. Sie scheint ihm in
sich gut und gerechtfertigt und stark in sich, so wie er ander-
seits das Uebel als schwach in seiner Konstitution vermutet.
»Die Liige ist an sich schwach”, heisst es bei ihm irgendwo.
Das Menschengeschlecht hat unbezweifelbare Tugenden, so gut
wie der tugendhafte Einzelne, doch wihrend es ungewiss ist, ob
im FEinzelnen die Tugend das Uebergewicht erlangt oder be-
hauptet, ist es gewiss, dass sie im Menschengeschlecht unbesieg-
bar und unausrottbar ist.

Doch wie kidme die Tugend im menschlichen Geschlecht zur
Macht, wire sie nicht von ihm aus fiir den Einzelnen verpflich-
tend. Verpflichtend fiir den, der zu ihr geboren ist. Denn aller-
dings, so vertrauend Vauvenargues auf den Gang der Mensch-
heit blickt, der er eine natiirliche Anlage zum Guten unterstellt,
so zweideutig fatalistisch ist er inbezug auf den Menschen.
Denn nur der von Natur aus Gute, der Wohlgeborene, ’homme
bien né, ist mit den grossen Tugenden ausgezeichnet. Es ver-
hilt sich da wie mit der Gnadenwahl: man ist erwihlt oder ver-
dammt und muss es hinnehmen, oder zu erkennen suchen. Nur
dass bei Vauvenargues die Natur die Wahl trifft und dem Ein-
zelnen sein Schicksal bereitet. Sie offenbart sich durch den Quell
in uns, der das Herz ist. Vom Herzen aus sieht unser Moralist
den Menschen angelegt; die Vernunft hat ihm gegeniiber keine
Selbstmacht. ,,Unserem Herzen liegt es ob, die Rangordnung
unserer Interessen zu bestimmen, unserer Vernunft, sie zu ver-
folgen.” Die Vernunft hat also nur ausiibende Gewalt; sie geht
den Interessen, deren Rangfolge das Herz bestimmt, nach, ohne
die Macht, von sich aus Ziele zu setzen, fiir die das Herz sich
entflammen konnte. Dass dies unter Umstinden dennoch még-
lich wire, gibt Vauvenargues zwar zu, da er beide Sphiren nicht
S0 sehr trennt, dass er die eine ohne die andere denkt. Sie
sind fiir ihn wechselweise aufeinander bezogen und angewiesen,
aber er betont in seinem ganzen Werk doch die Macht der einen
uber die andere. Die der Vernunft untergeordneten Bereiche
des Verstandes und des Wissens gelten ihm dann allerdings
berhaupt nicht mehr viel; am Verstand hebt er namentlich
Seine Fihigkeit des Irrtums hervor, und das gelernte Wissen
Ist ihm vollends verdichtig, denn dazu bemerkt er: ,,Sokrates

503



wusste weniger als Bayle: es gibt wenig niitzliche Wissen-

schaft.”
*

Er hat das Herz des Menschen auf den Thron erhoben zu
einer Zeit als dessen Haupt sich emporreckte und den Thron
zu usurpieren beanspruchte. Wir haben gesehen, wie ihm zu Be-
ginn seiner denkenden Existenz das Herz den Weg gewiesen
hat. Den hat er nie verlassen, auch als er nicht mehr sein Herz,
sondern das des Menschen in den mystischen Mittelpunkt der
Welt verlegte, um es, das in ihm verehrt und geliebt hatte,
nun auf die Weise eines Philosophen verehren und anbeten zu
konnen. Das Herz setzt die Rangfolge der menschlichen Inter-
essen fest, Es ist die Natur des Menschen, in ihm ist der Ur-
sprung alles dessen, was uns zu Menschen macht — nicht nur
der Leidenschaften, sondern auch der Gedanken. Dieses eine
Wort von Vauvenargues, mit dem ich schliessen will, wiirde al-
lein seine Unsterblichkeit weitertragen, denn es ist das Herz
seiner Lehre: ,,Die grossen Gedanken entspringen im Herzen.”
Les grandes pensées viennent du coeur.

504



	Vauvenargues

