
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 8

Artikel: Vauvenargues

Autor: Rychner, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vauvenargues
Von Max Rychner

uc de Clapier, Marquis de Vauvenargues — gehört nicht
zu den grössten, aber zu den unvergänglichen Namen, der

französischen Literatur. Er hat seinen Platz in dem kleinen
Sternbild, das die sogenannten Moralisten bilden, und kaum

je fehlt sein Name, wenn jene erlauchte Gruppe genannt wird:
Montaigne, La Rochefoucauld, Pascal, La Bruyère, Vauvenargues,

Chamfort. Auch unter diesen gehört er nicht zu den

leuchtendsten, aber er gehört zu ihnen, und er lebt wie sie

nicht aus geborgtem, sondern aus eigenem Licht. Nietzsche hat
seine Abkunft gern, und auch hierin aus Dankbarkeit die Ueber-

treibung nicht scheuend, auf diese Autoren zurückgeführt, von
denen er sagt, sie bilden zusammen „ein wichtiges Glied in der

grossen noch fortlaufenden Kette der Renaissance", durch sie
sei der Geist der letzten Jahrhunderte der alten Zeitrechnung
wieder erstanden, und ihre Bücher enthielten mehr wirkliche
Gedanken als alle Bücher deutscher Philosophen
zusammengenommen: Gedanken von der Art, die Gedanken macht. „Um
aber ein deutliches Lob zu sagen, fährt er weiter: sie wären,
griechisch geschrieben, auch von Griechen verstanden worden."
Diese lobenden Worte des späten Nachfahren deuten mit grosser

Gebärde, wenn auch etwas ungenau, nach der Richtung, in
welcher das Sternbild der Sechs zu suchen ist, und sie sagen
etwas aus über den Grad der Gegenwärtigkeit, den ihr Geist
über die Jahrhunderte sich bewahrte.

*

Vauvenargues ist erst spät nach seinem Tode unter sie
versetzt worden, zu denen er jetzt in unserer Anschauung so sehr

gehört. In seinem Leben war er in Freundschaft verbunden mit
Marmontel und mit Voltaire. Doch nur für kurze Zeit: ein

Kranker hat sich Voltaire zu nahen getraut und hat seinen Rat
erlangt für die Herausgabe seines einen Buches, das er uns
als Sterbender schenkte: die „Reflexions et maximes". Die
Betrachtungen Vauvenargues sind die Summe eines kurzen und

unerbittlich harten Lebens. Wir könnten es ermessen, auch
Ma
Kra 49o



wenn wir es nicht wüssten, denn auf leichten Wegen gelangt
man hienieden nicht zu der Weisheit, die in diesen Aphorismen
aufschimmert, und man gelangt nicht so früh dazu. Geboren
wurde Vauvenargues in Aix-en-Provence, 1715, im Jahr da

Ludwig der Vierzehnte starb. Er war schon in seiner Jugend
von schwacher Gesundheit, sodass seine Erziehung keinen
geordneten Verlauf nahm. Von allen Biographen wird die Tatsache

erwähnt, dass der Knabe weder Griechisch noch Latein lernte
und die Klassiker wenig kannte; es wird betont, dass er auch
hierin eine Ausnahme war, aber es wird keine Rüge und kein
Ausdruck des Bedauerns daran geschlossen, weil er ohne die
Klassiker zu kennen ein Klassiker wurde. „Einen liebenswürdigen

zarten Stoiker" hat Sainte-Beuve ihn genannt und ihm
damit als grosser Humanist gleichsam den Ritterschlag gegeben,
der ihn ebenbürtig machte und in die grosse Tradition des

Schrifttums aufnahm.
Die frühe Jugend des Knaben fiel in die Zeit der Régence,

die kurz nach dem spanischen Erbfolgekrieg das Land mit
schwer deutbaren Fiebern heimsuchte. Wir sind es gewohnt,
das französische 18. Jahrhundert in allem in der Perspektive
auf die Grosse Revolution hin zu sehen und zahllose Vorboten
festzustellen; für die Zeitgenossen jedoch waren all diese
Anzeichen selbständige Ereignisse von eigener Fragwürdigkeit und

eigenem Schicksalsgewicht, im Hinblick auf die Zukunft mit
sehr doppeldeutigen Vorzeichen. Für den Historiker ist nicht
nur der Law'sche Finanzkrach als Landeskatastrophe ein Symptom

für die folgenden und in der Revolution schliesslich
gipfelnden Katastrophen, er liest die drohende Entwicklung aus
dem zeitgenössischen Schrifttum wie aus den Ereignissen und
freut sich, wie sie sich gegenseitig bestätigen. „Auf die Schule
von 1660, die Schule der Ordnung und der Autorität", sagt
der Konservative Jaques Bainville, „folgt die der Respektlosigkeit".

Und fast triumphierend setzt er neben das Datum der
Inflation, 1720, das Datum des Erscheinens der „Lettres
persanes", 1721.

Die Jugend Vauvenargues wäre also in die Zeit dieser an
Macht und Einfluss gewinnenden „Schule der Respektlosigkeit"
gefallen. Doch auch diese Schule hat er nicht besucht. Er kam

^
nicht dazu, den lumières nachzugehen, die dem Jahrhundert

san 491



schliesslich den Namen verliehen. Mit 18 Jahren trat er in die
Armee, nicht mit voller innerer Zustimmung; er diente als Leutnant

zu Fuss im Regiment des Königs. So machte er 1734 den
italienischen Feldzug mit und 1742 den böhmischen unter dem
Marschall Belle-Isle, als Frankreich zugunsten des Hauses

Bayern in die östreichische Erbfolge eingriff. Diese
Unternehmung Hess sich brillant an; Prag wurde im Sturm genommen,

aber dann kam der Rückschlag, und durch den tödlich
kalten Winter mussten die Trümmer der Armee heimkehren.
Damals wäre Vauvenargues beinahe erfroren. Ihn persönlich
traf das Schicksal noch mit besonderer Grausamkeit: in der
Prager Schlacht verlor er seinen jugendlichen Freund Seytres,
der sein achtzehnjähriges Leben lassen musste. Vauvenargues,
kaum zehn Jahre älter, schrieb zurückgekehrt eine Gedenkrede
auf ihn, und dieses Werk seiner Feder stellte er über alle
andern seiner Schriften; immer erneut nahm er es vor und
besserte daran, um ihm die Vollkommenheit zu geben, die er in
der Person des Abgeschiedenen verkörpert sah. Von der kühlen
und gesammelten Besonnenheit seiner Aphorismen ist in diesen

Seiten nichts; hier ist er jugendlich, hier lässt er seinen
Schmerz voll ausströmen und presst sein Herz, damit es alles
hergebe für den Einen. Und ungeduldig jagt er seinen Geist,
damit er das äusserste leiste an tragischer Beredsamkeit und
sich aufschwinge und nicht zur Ruhe komme. In grossen
Ausrufungen klagt er die einzelnen Mächte des Schicksals an:
„O funeste guerre! O climat redoutable! o rigoureux hiver!
o terre qui contiens la cendre de tes conquérents étonnés!
Tombeaux, monuments effroyables des faveurs perfides du sort!
Voyage fatal! murs sanglants! O chère patrie! quoi! mes

yeux te revoient après tant d'horreurs!". Gegen den Schluss
dieses bewegten Nachrufes kommt eine Stelle, wo die Wogen
geglättet scheinen, aber gerade sie spricht das Eigentliche aus:
„Ich liebte dich schon bevor ich dich kennen konnte. Ich habe
immer nur dich geliebt."

Diesem Geständnis über das Grab hinaus fügt er, in der
gleichen Benommenheit des Schmerzes weiterfahrend, eine

Erklärung bei: schon in der Kindheit habe er das grossherzige
Wesen, wie es ihm der junge Seytres dann später verkörpern
sollte, bewundert, und seine Vorstellungskraft habe nach Bil-

492



dem davon gesucht. Hundertmal habe ihm die Phantasie die
Anmut eines solchen Charakters vorschweben lassen, seine
Schönheit, Schamhaftigkeit, Güte. Als er dem Freund dann
begegnete, habe er in ihm die Wirklichkeit seiner Idealvorstellungen

erkannt, das geheime Menschenbild, dem er schon seit
Jahren huldigte, den Menschen mit den grossen Tugenden des

Menschen, wie er sie von ihm — und auch von sich selbst —
verlangte. „Je croyais posséder l'objet d'une si touchante
illusion, et je l'ai perdu pour toujours."

*
Wohl hat Vauvenargues den Gegenstand seiner rührenden

Illusion verlieren müssen, aber das Gedankenbild des hohen
Menschen hat er sich bewahrt. Es war ja dagewesen vor aller
Wirklichkeit, und es starb nicht, als der, der es für kurze Frist
verkörperte, von der Erde schied. Es blieb wirksam in dem
Ueberlebenden, und es leitete ihn, wenn er unter Menschen
trat. Es hat wohl in wesentlichen Punkten seine Einblicke in die
Menschennatur bestimmt, auch seine Ansprüche und Forderungen

an den Menschen. An Strenge fehlt es einem Idealisten
seines Schlages zumeist nicht, zumal wenn er durch die Erfahrung

bestätigt erhielt, dass sein Ideal möglich ist, ja sogar
Wirklichkeit wurde, aber trotz dieser Strenge und scharfäugigen

Entlarvung ist Vauvenargues milder und gütiger als La
Rochefoucauld in der Menschenbeurteilung, ohne indessen auch

nur einen Augenblick weichlich zu werden. Sainte-Beuve hat
ihn „un Pascal adouci et non affaibli" genannt; wir können
aus diesem Wort, das zwei Rangordnungen in gefährlicher
Weise vermengt, doch eine gültige Kennzeichnung von
Vauvenargues Charakter entnehmen.

Merkwürdig ist nun, dass von den Zeitgenossen Vauvenargues
ganz ähnlich charakterisiert wird, wie er seinen Freund Seytres
charakterisierte. An ihm bewunderte man Wesenszüge und
Eigenschaften, die er an jenem andern schon bewundert hatte. Nur
dass die Bewunderung, die ihm gezollt wurde, etwas fasslicher
Begründetes hat für uns, da sie nicht das Geschenk einer Jugendliebe

allein war. Seytres wurde auf eine antike Weise von den
Göttern vor den schweren Prüfungen von der Erde entrückt;
Vauvenargues, der Zurückbleibende, wurde von ihnen geprüft,
mit der ganzen gelassenen Unerbittlichkeit, deren sie fähig

493



sind. Nach knapp zehn Jahren Militärzeit kam Vauvenargues um
den Abschied ein. Er war schliesslich Hauptmann, sah aber,
dass er nicht so vorankomme auf der Gradstufenleiter, wie er
hoffte; zudem mangelte ihm nach wie vor die richtige Neigung
zu diesem Beruf; seine schwächliche Gesundheit hatte sich noch

verschlechtert, und sein karges Vermögen Hess ihn auf diesem

Weg auch nicht viel erwarten. Er bewarb sich, um in diplomatische

Dienste zu treten, doch erfolglos. So kehrte er achtund-

zwanzigjährig auf sein elterliches Gut zurück, um ganz seinen
literarischen Neigungen zu leben. In den Augen der Gesellschaft

war er eine gescheiterte Existenz. Aber das zählt kaum
noch neben dem, was folgen sollte. Die letzten vier Jahre seines

Lebens starb er langsam hin, gefoltert von einer Krankheit,
die ihn zerfrass, ohne ihn beugen zu können. In dieser letzten
Zeit, da ihm der Tod nur noch eine Gnadenfrist auf Erden
einräumte, hat er geschrieben, was wir von ihm besitzen. Das
allein würde ihm die Bewunderung der Mit- und Nachwelt
gesichert haben, verstärkt und gleichsam legitimiert wird sie
jedoch durch die Nachrichten über die unvergleichliche Haltung
des Kranken und Sterbenden. „Je l'ai vu toujours le plus
infortuné des hommes et le plus tranquille", bezeugt Voltaire.
Sein mildes, grossherziges Wesen wird gerühmt, seine unbesieg-
liche Heiterkeit und Leidüberlegenheit, seine Güte. „Er hatte
immer recht", schrieb Marmontel, „ohne dass je einer sich hätte

gedemütigt fühlen müssen. Die Freundlichkeit des Freundes
Hess die Ueberlegenheit des Meisters vergessen. Gütig,
aufgeschlossen, teilnehmend hielt er unsere Seelen in seinen Händen.

Eine unwandelbare Heiterkeit verbarg seine Schmerzen den

Augen der Freunde; sein Beispiel genügte, dass man Schweres

ertragen konnte; angesichts des Gleichmutes seiner Seele wagte
man nicht, mit ihm unglücklich zu sein."

*

Sterbend hat Vauvenargues das Bild menschlicher Seelen-

grösse ins Leben gehoben, das in ihm mächtig war. Es trägt
stoische Züge, und es ist verständlich, dass seine Zeitgenossen
gerade die stoischen Züge hervorhoben und überlieferten. Aber
Vauvenargues hatte nicht den Ehrgeiz — er hatte gewiss Ehrgeiz

—, ein esprit fort zu sein, was er nach damaliger Lage der

grö 494



Dinge vielleicht mit mehr äusserem Olanz hätte sein können
als was er war. Montesquieu war ausgesprochen stolz auf
sein Heidentum; diesen Stolz teilte Vauvenargues nicht.
Allerdings: das religiöse Feuer Pascals raste auch nicht in ihm. Er
war ausgewogen zwischen diesen beiden Extremen. Es sind
kaum religiöse Impulse, die sein Denken bewegen, und religiöse
Fragen werden nur selten, fast beiläufig, Gegenstand dieses
Denkens. Er notiert die psychologische Beobachtung: „Der
Glaube ist dem Unglücklichen ein Trost und dem Glücklichen
ein Schrecken." Das ist eine unpersönliche Feststellung, als
handle es sich um ein allgemeines Gesetz, und die Prägung
hat etwas von der naturwissenschaftlichen Selbstsicherheit, die
im 18. Jahrhundert fortschreitend zur Geltung gelangte. Die
eigentliche Frage ist damit aber nicht entschieden. Vauvenargues
hat einen fast etwas erheiternden indirekten Weg gewählt, um
sich zu bekennen. Er bekennt sich nämlich nicht direkt zum Glauben,

sondern zu Autoritäten, die Gläubige waren. Aber nicht
zu Aposteln oder Kirchenvätern, sondern zu Turenne, Newton,
Pascal, Bossuet, Racine, Fénelon. „Der weiseste und der
tapferste aller Menschen, Turenne, hat die Religion verehrt — und
unzählige belanglose Menschen rechnen sich den Genies und
den starken Seelen bei, einzig weil sie sie verachten." Und:
„Newton, Pascal, Bossuet, Racine, Fénelon, das heisst die
erleuchtetsten Männer der Erde in dem philosophischsten aller
Jahrhunderte, haben in der Vollkraft ihres Geistes und ihres
Lebens an Jesum Christum geglaubt, und der grosse Condé
wiederholte sterbend die edlen Worte: Ja, wir werden Gott
schauen wie er ist, sicuti est, facie ad faciem." Die Männer,
die Vauvenargues auf diese Weise anführt, sind ihm für den
Glauben und seine Wahrheit Beweis genug. Wie früher die
religiösen Autoritäten Autoritäten waren auch auf den von ihnen
besetzten Gebieten der Physik, der Erd- und Sternkunde, der
Rhetorik und Poesie, der Erziehung, so beruft sich nunmehr
Vauvenargues auf die hervorragenden Namen des Physikers
Newton, des Dichters Racine, des Erziehers Fénelon, der
Feldherrn Turenne und Condé, also auf weltliche Autoritäten, um
die Zweifel an der Gültigkeit der Religion zu bannen.

Er nennt Pascals Namen; doch er ist kein unbedingter
Gefolgsmann Pascals, auch wenn kein Geist so stark wie dieser

495



auf ihn eingewirkt hat. Gegen ihn lehnt er sich nicht offen auf,
sondern er geht auf natürliche Weise seinen eigenen Weg, der
von Pascal wegführt. Ohne Schaudern blickt er auf den
Menschen, den er immer allgemein sieht, mit einem Vertrauen, das

nicht überweltlich, sondern innerweltlich, in der Natur,
begründet ist. Theologischer Pessimismus ist seine Sache nicht:
„Es gibt vielleicht ebensoviele Wahrheiten unter den Menschen
wie Irrtümer, sagt er, ebensoviele gute Eigenschaften wie
schlechte, ebensoviele Freuden wie Leiden; aber wir lieben es,
die menschliche Natur herabzusetzen, um uns über unsere
Gattung zu erheben und uns mit eben dem Ansehen zu schmücken,
das wir ihr zu rauben suchen. Wir sind so dünkelhaft, zu glauben,

wir könnten unsere Sache von der der Menschheit abtrennen

und das menschliche Geschlecht herabsetzen, ohne uns selber

zu treffen Der Mensch steht jetzt bei allen Denkenden
in Ungnade, und wer ihn am meisten mit Lastern belädt,
gewinnt die Wette. Aber vielleicht ist er gerade im Begriff, sich
wieder zu erheben und sich all seine Tugenden aufs neue
bestätigen zu lassen

*

Das ist eine Ehrenrettung der menschlichen Natur; wir
vernehmen darin schon Anklänge, die dann Rousseau in seinem

gewaltigen Chorwerk aufgreifen und steigern wird. Vauve-

nargues glaubt an den guten, den schönen, den weisen, den
starken Menschen, der von Natur aus mit den grossen
Tugenden geschmückt ist. Von ursprünglicher Verderbtheit, von ierb-
sündlicher Belastung ist in diesem antiken Menschenbild nichts
enthalten; von Erlösung ist denn auch kein einziges Mal die
Rede, es sei, man wolle das Zitat der letzten Worte des Grossen

Condé dafür gelten lassen. So wendet sich Vauvenargue auch

gegen jene Reduktionspsychologie, die den Menschen aus einem

einzigen Trieb oder Streben zu erklären sucht, gegen La
Rochefoucauld und seine Reduktion des Ichs auf Eigenliebe und
Ichsucht. Bringe ich für das allgemeine Wohl ein Opfer, so ist
wohl möglich, dass ich dabei Lust empfinde — so argumentiert
er —, dass ich also von dieser Lust zum Opfer angetrieben
werde: aber ist dieses darum weniger tugendhaft? Ist meine

Tugend, weil ich daran Wohlgefallen habe, keine Tugend mehr,
fou
suc) 496



sondern Laster? Das ist sie nicht, es wäre ja barer Unsinn,
lässt er durchblicken. Die Eigenliebe, so sagt er, ist ein Teil
unserer umfassenden Menschenliebe, und selbst wenn sie
überwiegt, so besteht noch kein Grund, sie anzuschwärzen, solange
die menschliche Gesellschaft nicht durch sie mehr verliert als
sie gewinnt. Denn vielfach ist sie, die Gesellschaft, die Nutz-
niesserin der individuellen Eigenliebe. Vauvenargues hat nicht
weich oder schwärmerisch vom Menschen gedacht, aber er
wandte sich gegen jenen Zug der Verachtung gegenüber dem
natürlichen Wesen Mensch, welchen die Maximen La Roche-
foucaulds aufweisen, wobei der grosse Psycholog im Grund
ein Erbe und Nachfahr der Theologen blieb. La Rochefoucauld
sagt selber über seine Aphorismen: „Ich berichte hier von
einem Briefe, den man mir gegeben hat er schien mir trefflich

geeignet, den Hauptvorwürfen zu begegnen, die man
gegen die Betrachtungen erheben kann, und die Empfindungen
ihres Verfassers zu erhellen: er begnügt sich nämlich damit,
hervorzuheben, dass der Inhalt der Maximen nichts anderes sei
als der Abriss einer Moral, welche mit den Gedanken unserer
Kirchenväter völlig übereinstimmt, und dass ihr Verfasser mit
Recht habe glauben dürfen, nicht in die Irre zu gehen, als er
so guten Führern folgte, und dass es ihm erlaubt war, so vom
Menschen zu sprechen, wie es die Kirchenväter getan hatten..

Es ist nun merkwürdig, zu sehen, wie Vauvenargues sich
gegenüber dieser Position verhält. Um die geschichtlichen Hintergründe

von der durch La Rochefoucauld bezeichneten Moral
und ihren Wertungen kümmert er sich nicht. Er hat vielleicht
gar nicht den Blick dafür gehabt. Wenn er dagegen polemisiert,

was er in der Weise tut, dass er einfach seine Sätze
gegen die seines grossen Vorgängers stellt, ohne diesen mit
Namen zu nennen, greift er nicht die theologische Grundlage des
Gegenspielers an. Für ihn liegt einfach ein Irrtum vor, und
der Urheber dieses Irrtums ist der Verstand, der menschliche
Verstand, der als Allgemeinwesen der Erleuchtung wie auch
des Fehltrittes fähig ist. „Die Verachtung unserer Natur, sagt
ei", ist ein Irrtum unseres Verstandes." In diesem Satz steckt
wieder ein unbedingtes Ja, wo La Rochefoucauld ein Nein
setzte. Weiter sagt Vauvenargues: „Man hüte sich zu glauben,
dass lasterhaft sein könne, was die Natur liebenswert gemacht

497



hat: es gibt kein Jahrhundert und kein Volk, das nicht
eingebildete Tugenden und eingebildete Laster aufgestellt hätte."
Diesen Einbildungen jedoch unterliegt der Verstand, ja sie
vollziehen sich in ihm, und er masst sich trotzdem an, eine Wertskala

zu errichten, wo seine Wahrheiten doch auf so schwankem

Grunde fussen. So wischt Vauvenargues ihm denn nochmals

eines aus: „Der Verstand täuscht uns öfter als die Natur."
Und es ist nicht das letzte Mal, dass er auf diesen Gegner

zielt. „Der Geist, sagt er, ist das Auge der Seele und nicht
ihre Kraft. Ihre Kraft wurzelt im Herzen, das heisst in den
Leidenschaften. Der erleuchtetste Verstand tut nichts zum Wollen

und Handeln..." Damit haben wir das Hauptthema seiner
Lehre angeschlagen; es liegt in dem Wort „Leidenschaft", das
bei Vauvenargues so häufig wiederkehrt. Er hat die Leidenschaft
bewundert und unbedenklich bejaht, sie ist ihm der innerste
Grund der Menschennatur, und der Ursprung alles dessen, was
der Mensch tut und wirkt. Den Leidenschaften verdanken wir,
mehrfach kommt er darauf zurück, die besten Kräfte unseres
Geistes, ja sie haben, wie er sich ausdrückt, den Menschen die
Vernunft gelehrt. Nicht nur die Vernunft! Alles ist von
ihnen abhängig und funktionell auf sie als das Erste und
Ursprüngliche bezogen. Sie lehrten nicht nur den Menschen,
sondern die Völker das Denken. Von ihnen bestimmt wird sogar
das Gewissen.

*

Ueber das Gewissen gibt es ein paar wenige Aphorismen
bei Vauvenargues, die für ihn äusserst kennzeichnend sind. Er
fasst es auf als eine durchaus variable Grösse, ohne dass er
sich darüber in moralische Betrachtungen verlöre. Es ist seine
Sache nicht, zu entwickeln, was er denkt, in Folgerungen
fortzuschreiten und Schlüsse zu ziehen. Er stellt seine Sätze hin mit
einer grossartigen Unbekümmertheit um ihr ferneres Schicksal.

Sie sind in keiner Weise systematisch geordnet, was bei
der ersten Berührung mit ihnen verwirren mag, und doch

liegt ihnen eine Ordnung — wenn wir den Begriff System
vermeiden wollen — zugrunde, ein innerer Zusammenhang, den an

einigen wichtigen Stellen aufscheinen zu lassen unser Bestreben

ist. Ueber das Gewissen ist schon der Satz Vauvenargues
„Das Gewissen Sterbender verleumdet ihr Leben" aufschluss-

dei

lieg 498



reich, indem er zugunsten des Lebens das Gewissen als
Verleumder verketzert. Es verleumdet aber nur, weil es im
Sterbenden heruntergekommen ist wie dessen Lebenskraft; es ist
somit nicht mehr dasselbe wie zur Zeit des vollkräftig Lebenden.

Deutlich wird das in dem voraufgehenden Aphorismus
formuliert: „Das Gewissen ist in den Starken vermessen, zaghaft
in den Schwachen und Unglücklichen, unruhig in den
Unentschlossenen usw. also ein Organ des Gefühls, das uns beherrscht,
und der Meinungen, die uns leiten." Zwischen den beiden Sätzen

liesse sich ja insofern ein Widerspruch feststellen, als in
dem einen das Gewissen von der Vitalität abhängig gezeigt
wird, im andern vom Gefühl, aber mir scheint, man darf die
ohnehin nicht in letzter Schärfe fixierten Begriffe nicht
allzusehr pressen. Beide Begriffe sind im Denken unseres Moralisten

umschlossen von dem weiteren der Natur — was stets
Menschennatur heisst —, und ihm kam es ja darauf an, zu
behaupten, das Gewissen sei ein Epiphänomen der Natur.

Ein Epiphänomen, denn am Anfang ist die Kraft, sie, die
uns in den Leidenschaften gegeben ist. Vauvenargues liebt die
kraftvolle Entfaltung des Lebens, aus einer tiefen Zuversicht,
dass dieses in seiner Uranlage nicht böse sein könne. Er selber
war ja alles andere eher als eine Kraftnatur; aber er hatte
eine ganz ursprüngliche Neigung zu den Ungebrochenen, mit
Stärke und bewegender Kraft ausgestatteten Menschen: darin
ein Sohn des 17. Jahrhunderts und wohl noch, wie Nietzsche

witterte, der Renaissance mehr verpflichtet, als die für uns in
erster Linie gültigen Vertreter des Dixhuitième. Das bekundet
sich auch in der Art, wie er die Jugend, als die Zeit der Vollkraft

und der Leidenschaften, dem Alter überordnet, ohne im
weiteren viel Worte an diese Frage zu verschwenden. Die
Gesetztheit erscheint ihm nicht reizvoll, ja sogar ziemlich zweifelhaft

in ihrem Wert, denn mag sie einerseits von überwundenen
und beruhigten Leiden zeugen, so erzeugt sie anderseits
geradezu Leiden: „Junge Leute leiden weniger unter ihren Fehlern
als unter der Wohlweisheit der Greise." Und an einer andern
Stelle: „Die Ratschläge des Alters erhellen wie die Wintersonne:

ohne zu wärmen." Am schneidensten und kältesten
jedoch ist der Aphorismus 80, der eine halbe Zeile ausmacht und
so lautet: „Greise sind wenig nütze."

als 32 499
S+



Vorsicht und Wohlweisheit sind ihm nebensächliche und wenig

achtenswerte Haltungen: seine Sehnsucht drängt nach

Bewegung, Handlung, Tat, sosehr, dass er das Schicksal ungerecht

nennt, das einen grossen Dichter die Taten seiner Helden

nicht vollziehen, sondern bloss darstellen lässt. Die gesamte
Natur sieht er tätig und bewegt: „Feuer, Luft, Geist, Licht,
alles lebt nur handelnd: daher die Verbindung und Verknüpfung
aller Wesen, daher die Einheit und Harmonie des Weltalls.
Dennoch halten wir dieses so fruchtbare Naturgesetz am
Menschen für ein Laster, und da er ihm unterliegen muss, weil er
in völliger Ruhe nicht bestehen kann, schliessen wir, er sei noch

nicht an seinem Platz." Er ist aber an seinem Platz, dieser
Mensch, für den Ruhe nichts anderes bedeutet als Abdankung
vor seiner eigentlichen, naturgewollten Aufgabe. „Der Mensch
entschliesst sich zur Ruhe nur, um sich von Zwang und
Arbeit zu befreien, aber nur handelnd geniesst er, und er liebt nur
die Tat." Dieses Tun hat kaum etwas gemein mit unserem
neuzeitlichen Arbeitsbegriff; auch wenn es nicht näher
gekennzeichnet wird, geht doch aus dem Gesagten hervor, dass es

vornehmlich das Tun der die Gesellschaft Bestimmenden meint,
d. h. der Armee, der im Dienst des Königs und des Staates
Stehenden, und des Adels.

So ist es nur folgerichtig, wenn er diese Sphäre der Tat

ganz bejaht und auch vor dem Aeussersten nicht zurückschrickt:
er verneint den Krieg nicht. In einer indirekten Anspielung
äussert er: „Der Friede macht die Völker glücklicher und die
Männer schwächer." Der kranke ehemalige Offizier, der im
Feld gestanden hatte, ohne seinen Beruf zuinnerst zu lieben,
dem der Krieg den schmerzendsten Verlust zugefügt hatte, er
sah den Krieg als ein vorläufig uneindämmbares Geschehen,
doch mit der sittlichen Rechtfertigung, dass durch ihn die Freiheit

zu wahren sei. „Krieg ist nicht so drückend wie
Knechtschaft." Denn diese erniedrigt den Menschen, bis hinab zur
Liebe zu ihr. Doch streitet etwas in ihm, den Krieg als etwas

Naturgegebenes hinzunehmen; er erblickt in ihm doch eine so

ungeheure Erscheinung, dass er sie nicht eindeutig bewältigen
kann und vor ihr in Widersprüchen hangen bleibt. Zwar sieht

er in der Uebung der Gewalt ein Naturgesetz wirksam; er
drückt es so aus: „Zwischen Königen, zwischen Völkern, zwi-

Lie.
Nat' 500



sehen Einzelnen masst der Stärkere sich Rechte über den Schwächeren

an, und derselbe Grundsatz wird von den Tieren, der
Materie und den Elementen befolgt: so dass alles im Weltall
durch Gewalt vor sich geht. Dieses Gesetz, das wir mit einigem

Anschein des Rechtes tadeln, ist das allgemeinste, unerbittlichste,

unveränderlichste und älteste aller Naturgesetze." Diese
Formulierung, in der sich ein harter Pessimismus ausspricht,
der alle Illusionen aufgehoben zu haben wähnt, klingt uns
vertraut, da sie dem Gehalt wie der Stilgebärde nach in zeitgenössischem

Schrifttum ihre genauen Entsprechungen hat. Aber
Vauvenargues hat seinen Standpunkt nicht nur auf diesem
aktivistischen Fatalismus. Es gibt bei ihm eine Stelle, die uns
unbegreiflich scheint, weil sie vom selben Verfasser stammt, und
die uns mit der Schönheit des Unbegreiflichen anrührt: „Es
ist das innerste Wesen des Friedens, ewig zu sein, und
dennoch sehen wir keinen ein Menschenalter lang dauern und kaum
eine Regierung vergehen, unter der er nicht zu verschiedenen
Malen hätte erneuert werden müssen. Aber kann man sich
wundern, dass Wesen, die der Gesetze bedürfen, um recht zu
handeln, auch fähig sind, sie zu vergewaltigen?" Die Kraft, die
es zum Krieg kommen lässt, wäre als die menschliche Schwäche,
die Unfertigkeit und Unreife von Wesen, die ohne Gesetze nicht
zum rechten Handeln fähig sind! Welch sonderbare Umkehrung
findet da statt! Hier hat nicht mehr die Natur oder die Leiden-
schaft oder die alles regierende Gewalt das letzte und
entscheidende Wort; hier wendet sich der Gedanke vom bewegten
Handeln der Menschen hinauf zur Idee des Friedens, zu seinem
innersten Wesen ,wie Vauvenargues sagt, dessen ewiges Sein
im Gegensatz zu aller Erfahrung erschaut wird in einem Augenblick

der Erhellung. Die angeführte Stelle wirkt nahezu inselhaft

in seinem Werk. Noch einige wenige Male durchbricht
er den sonst festgehaltenen Anthropozentrismus; dann stossen
wir auf seltsame Beispiele, wo der Mensch in den Händen
höherer Mächte geglaubt wird, die ihn benützen und treiben und
schliesslich verbrauchen. „Wenn die Freuden uns erschöpft
haben, sagt er, wähnen wir, wir hätten die Freuden erschöpft und

sagen: nichts könne das Herz des Menschen erfüllen." Die
Freude ist hier, wie der Friede dort, ihrem innersten Wesen
nach dem vergänglichen und erschöpfbaren Menschenwesen über-

hen
schl 501



geordnet, in einem eigentümlichen, nicht unchristlichen Pla-
tonismus, in einem währenden Reicrh der Werte und der ewigen

Mächte, die ihrerseits aktiv über den Menschen herfallen
und ihn benützen. — Es soll hier nicht versucht werden, diesen

Widerspruch bei Vauvenargues aufzulösen; er besteht, und
wir dürfen keine Harmonie konstruieren, wo keine war. Das
Werk des jungen Menschen gewinnt an Spannweite durch solche
unversöhnten Gegensätzlichkeiten, deren Bestehen auf eine noch

unausgeschöpfte Produktivität weist. Wir gewahren die
Ansatzpunkte, von denen aus eine vielleicht zu schnell entstandene

Ordnung wieder gesprengt und erweitert worden wäre,
wenn Vauvenargues weitergelebt hätte.

*
Er spricht wenig, nur an vereinzelten Stellen von jenen ewigen

Mächten, und doch sind sie verborgen in ihm am Werk,
wenn immer er vom Menschen spricht. Denn sosehr er die Handgriffe

des Entlarvers liebt, und so pessimistisch ein Aphorismus
wie der über die unaufhebbare Herrschaft der Gewalt klingen
mag: im Grunde ist Vauvenargues von einem hochgemuten
Optimismus inbezug auf das Menschengeschlecht erfüllt, von
einem Zutrauen in die künftige Entwicklung, deren Gründe er
nicht ausspricht und zu entlarven kaum für nötig hielt. Aufs
einzelne hin betrachtet, sind ihm zwar die Menschen die geborenen

Feinde untereinander, aber aufs ganze hin gesehen, ist
diese Feindschaft nicht etwa das Böse und Verwerfliche. Durch
eine List, die im Weltgetriebe selber verborgen bleibt, sind
gerade die Einzelkräfte des Bösen daran beteiligt, das Gute herJ

vorzubringen. Nicht der Einzelne, aber die Gesellschaft trägt
den Nutzen davon. „Ein grosses Schauspiel fürwahr, zu
sehen, wie die Menschen im geheimen darauf aus sind, sich

gegenseitig zu schaden, und wie sie, wider Neigung und Absicht,
einander dennoch helfen müssen." In der menschlichen Gemeinschaft

selber liegt ein siegreich gutes Prinzip, das sich
überlegen der individuellen Bosheit zu seinen Zwecken bedient und
ihr auf die Dauer immer wieder ein sie entkräftendes Schnippchen

schlägt. Diesen Glauben verkündet er nicht mit dem
enthusiastischen Schwung der späteren Achtzehntes-Jahrhundert-
Menschen, obschon er bei ihm gerade viel irrationaler begründet
ist als bei den Vernunftgläubigen. Es ist in ihm auch weniger

leg
ihr 502



ein brennender Glaube als eine stille und heitere Gewissheit,
deren Elemente er nicht auseinanderlegt. Sie scheint ihm in
sich gut und gerechtfertigt und stark in sich, so wie er anderseits

das Uebel als schwach in seiner Konstitution vermutet.
„Die Lüge ist an sich schwach", heisst es bei ihm irgendwo.
Das Menschengeschlecht hat unbezweifelbare Tugenden, so gut
wie der tugendhafte Einzelne, doch während es ungewiss ist, ob
im Einzelnen die Tugend das Uebergewicht erlangt oder
behauptet, ist es gewiss, dass sie im Menschengeschlecht unbesiegbar

und unausrottbar ist.
Doch wie käme die Tugend im menschlichen Geschlecht zur

Macht, wäre sie nicht von ihm aus für den Einzelnen verpflichtend.

Verpflichtend für den, der zu ihr geboren ist. Denn
allerdings, so vertrauend Vauvenargues auf den Gang der Menschheit

blickt, der er eine natürliche Anlage zum Guten unterstellt,
so zweideutig fatalistisch ist er inbezug auf den Menschen.
Denn nur der von Natur aus Gute, der Wohlgeborene, l'homme
bien né, ist mit den grossen Tugenden ausgezeichnet. Es
verhält sich da wie mit der Gnadenwahl: man ist erwählt oder
verdammt und muss es hinnehmen, oder zu erkennen suchen. Nur
dass bei Vauvenargues die Natur die Wahl trifft und dem
Einzelnen sein Schicksal bereitet. Sie offenbart sich durch den Quell
in uns, der das Herz ist. Vom Herzen aus sieht unser Moralist
den Menschen angelegt; die Vernunft hat ihm gegenüber keine
Selbstmacht. „Unserem Herzen liegt es ob, die Rangordnung
unserer Interessen zu bestimmen, unserer Vernunft, sie zu
verfolgen." Die Vernunft hat also nur ausübende Gewalt; sie geht
den Interessen, deren Rangfolge das Herz bestimmt, nach, ohne
die Macht, von sich aus Ziele zu setzen, für die das Herz sich
entflammen könnte. Dass dies unter Umständen dennoch möglich

wäre, gibt Vauvenargues zwar zu, da er beide Sphären nicht
so sehr trennt, dass er die eine ohne die andere denkt. Sie
sind für ihn wechselweise aufeinander bezogen und angewiesen,
aber er betont in seinem ganzen Werk doch die Macht der einen
über die andere. Die der Vernunft untergeordneten Bereiche
des Verstandes und des Wissens gelten ihm dann allerdings
überhaupt nicht mehr viel; am Verstand hebt er namentlich
seine Fähigkeit des Irrtums hervor, und das gelernte Wissen
,st ihm vollends verdächtig, denn dazu bemerkt er: „Sokrates

503



wusste weniger als Bayle: es gibt wenig nützliche Wissenschaft."

*

Er hat das Herz des Menschen auf den Thron erhoben zu

einer Zeit als dessen Haupt sich emporreckte und den Thron
zu usurpieren beanspruchte. Wir haben gesehen, wie ihm zu
Beginn seiner denkenden Existenz das Herz den Weg gewiesen
hat. Den hat er nie verlassen, auch als er nicht mehr sein Herz,
sondern das des Menschen in den mystischen Mittelpunkt der
Welt verlegte, um es, das in ihm verehrt und geliebt hatte,
nun auf die Weise eines Philosophen verehren und anbeten zu
können. Das Herz setzt die Rangfolge der menschlichen Interessen

fest. Es ist die Natur des Menschen, in ihm ist der
Ursprung alles dessen, was uns zu Menschen macht — nicht nur
der Leidenschaften, sondern auch der Gedanken. Dieses eine

Wort von Vauvenargues, mit dem ich schliessen will, würde
allein seine Unsterblichkeit weitertragen, denn es ist das Herz
seiner Lehre: „Die grossen Gedanken entspringen im Herzen."
Les grandes pensées viennent du coeur.

504


	Vauvenargues

