Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 8 (1940-1941)

Heft: 8

Artikel: Psychologie - Gnosis - Religion
Autor: Schmitt, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758178

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kr
Kre
M ’

Psychologie - Gnosis - Religion

Von Paul Schmitt

Unserem Auge stellt sich eine Fiille von Bildern dar, un-

serem Ohr erklingen die mannigfachsten T6éne, Neben diese
Welt der Sinneserfahrung tritt vor das innere Auge und Ohr
eine andere Bilder- und Tonewelt, die aus dem Traumstoff auf--
gebaut ist. Konnen wir die geordneten Gestalten der Sinnes-
eindriicke noch in ,,Materie” umdenken, — etwa in die Begriffe
der Atomphysik und Chemie — so ist die ,,Seele” die Erzeugerin
der Gestaltungen, die dem inneren Auge und Ohr wahrnehmbar
werden. Diese sind immaterielle ,,Zeichen”.

Wollen wir die Zeichen deuten, so werden wir mit Faust das
Wagnis unternehmen miissen, die ,,Materie” einmal zu verlas-
sen und uns in die schwebende Welt innerer Erscheinungen zu
begeben, und werden vielleicht verwundert sprechen:

,In die Traum- und Zaubersphire

Sind wir, scheint es, eingegangen.”
Schwarze und weisse Schatten schwanken; Tiergestalten drohen
und schmeicheln; menschliche Figuren, minnliche und weib-
liche, einzeln oder in ganzen Choéren bewegen sich und handeln
schweigend oder sprechend. Alle tragen Farben, die gewohnten
oder ungewohnte, sie sind dunkel oder helleuchtend oder in
grauer Diammerung. Stimmen und Musik erténen von irgend-
woher. Das Szenarium ist vielgestaltig: Tempel und Kirchen,
dunkle Ginge und o6ffentliche Strassen und Plitze, Meer, Heide
und Wald. In den Traum-Raumen ist heller Tag, dunkle Nacht
oder fahle Dimmerung, schwindendes und wachsendes Licht.

Die Bestandteile dieser Visionen sind aus der Poésie und dem
Mairchen bekannt. Und wie dort, so bedeuten sie auch hier et-
was: alle diese Bilder, Geschehnisse und Worte sind, nach der
Lehre C. G. Jungst), Mitteilungen, die aus dem ,grosseren
Kreise” der Psyche, aus dem Unbewussten zu dem ,kleineren
Kreise”, dem bewussten ,,Ich” gelangen. Professor Jung, ein
Meister in der Deutung dieser bedeutungsvoll verschlungenen
Dinge, sagt uns, dass die ,Seele” — im Gegensatz zu den
Lehren materialistischer Intellektueller — keine ,,intellektuelle

1) Psychologie und Religion, Ziirich 1940, Rascher-Verlag.

480



zes,

nen
10

Unanstindigkeit”, sondern Wirklichkeit — ist. Auf Grund des
»Phanomens der Stimme in Triumen und anderen Bewusstseins-
zustinden” miisse er sogar ,die Tatsache anerkennen, dass das
Unbewusste zu Zeiten fihig ist, eine Intelligenz und Zweck-
gerichtetheit zu manifestieren, welche der zur Zeit moglichen
bewussten Einsicht iiberlegen ist. Ohne Zweifel ist diese Tat-
sache ein grundlegendes religioses Phinomen...”” (S. 71 ibid.)
»Meine psychologische Erfahrung hat mir immer wieder gezeigt,
dass gewisse Inhalte (die fiir die seelische Gesundheit oder
Krankheit eines bestimmten Menschen wichtig sind) von einer
Psyche herstammen, die vollstindiger ist als das Bewusstsein.
Sie enthalten oft eine iiberlegene Analyse oder Einsicht oder ein
Wissen, welche das jeweilige Bewusstsein nicht hervorzubringen
vermochte.”” Das Wort Intuition habe man fiir solche Erschei-
nungen bereit, man vergesse aber, dass man eine solche nicht
mache, sondern dass diese ,immer von selbst komme.” (S. 76
ibid.)

Diese Erscheinungen sind wohl ein Anstoss fiir eine aus-
schliesslich materialistische Denkweise, aber fiir den, der aus
der europdischen Kulturtradition weiss, was poétische Wahrheit
ist, der die Naturbetrachtung Buffons, Geoffroy Saint Hilaire’s,
Goethes und Platons kennt, sind sie nicht iiberraschend. Jung
selbst erwihnt als der seinen in gewissem Sinn gleichartige
Betrachtungsweisen den Freund Goethes, den Arzt C. G. Carus,
Eduard von Hartmann und Schopenhauer. Wenn diese ,,Das
Unbewusste mit dem weltschopferischen Prinzip in eins setzen,
so ziehen sie damit das Fazit aus allen Lehren der Vergangen-
heit, welche auf Grund stetiger innerer Erfahrung das geheimnis-
voll Wirkende als Géotter personifiziert erschaut hat ... Die
Annahme unsichtbarer Goétter oder Didmonen wire eine psy-
chologisch viel passendere Formulierung des Unbewussten (als
seine materialistische Erklarung), obschon dies eine anthropo-
morphistische Projektion wire ... Wenn der historische Pro-
zess der Weltentseelung, eben der Zuriicknahme der Projektio-
nen, so weiter geht wie bisher (d. h. wie etwa von 1840 bis
1940), dann muss alles, was draussen gottlichen oder dimoni-
schen Charakter hat, zur Seele zuriickkehren, in das Innere des
unbekannten Menschen, von wo es anscheinend seinen Ausgang
genommen hat.”” (ibid. S. 154) Aber Jung will damit keinen

481



Be.

,Psychologismus’ lehren, der ,,Gott” zu einer Illusion mache,
»die gewissen Motiven entstamme, z. B, dem Willen zur Macht
oder verdriangter Sexualitit’”’; den Atheismus bezeichnet er als
»Qrosstidterneurose”, und er bemerkt, dass ,,es der menschli-
chen Freiheit anheimgegeben ist, ob «Gott» ein «Geist» oder
eine Naturtatsache, ... eine segensreiche oder zerstorerische
Macht bedeuten soll.” (ibid. S. 155/6) Bei dieser Sachlage wird
man fragen, wie der Autor den Begriff Religion umschreibe; er
antwortet: , Religion ist, wie das lateinische Wort religere sagt,
eine sorgfiltige und gewissenhafte Beobachtung dessen, was
Rudolf Otto treffend das «Numinosum» genannt hat, namlich
eine dynamische Existenz oder Wirkung, die nicht von einem
Willkiirakt verursacht wird. Im Gegenteil, die Wirkung er-
greift und beherrscht das menschliche Subjekt, welches immer
viel eher ihr Opfer denn ihr Schopfer ist.” (Numinosum ist ein
vom Substantiv numen gebildetes Adjektiv, welch ersteres: Gott-
licher Wille, Walten der Gottheit, gottliches Wesen, Orakel-
spruch, Hoheit und Majestit bedeutet.) ,,Das Numinosum ..
eine Bedingung des Subjekts, die unabhingig ist von dessen
Willen.” Hiermit ist der point de vue Jungs bezeichnet, der in
seinen zahlreichen Publikationen immer der gleiche ist, auf den
man durch Betrachtung unendlicher , Tatsachen’” immer wieder
zuriickgefithrt wird. Wie Schopenhauer von seinem Hauptwerk,
so konnte Jung von seinen Biichern sagen, dass ,ein einziger
Gedanke” in ihnen dargestellt werden solle, dass er aber ,kei-
nen kiirzeren Weg ihn mitzuteilen gefunden habe’” als eben
durch Schilderung zahlreicher ,Vorkommnisse, Ereignisse, Er-
fahrungen — kurz Tatsachen.” , Das ist nicht platonische Phi-
losophie, sondern empirische Psychologie”, stellt er tempera-
mentvoll fest. (ibid. S. 11—13) Platons Gesichtspunkte sind in
der Tat anders, und soweit in dieser Psychologie Philosopheme
enthalten sind, sind sie vorsokratisch oder ,,gnostisch.” Eng ver-
wandt, aber keineswegs identisch, ist diese betont ,tatsachliche”
Betrachtungsweise mit Goethes Naturbetrachtung:

Im Innern ist ein Universum auch;

Daher der Volker 16blicher Gebrauch,

Dass jeglicher das Beste, was er kennt,

Er Gott, ja seinen Gott benennt,

Ihm Himmel und Erden iibergibt,

Ihn fiirchtet, und womoglich liebt.
482



Es wire reizvoll auf die Erkenntnis-Methode dieser Psycho-
logie einzugehen und an einigen Beispielen zu zeigen, wie etwa
in den ,Naturprodukten” Traum und Vision, in Dichtungen, in
magischen und religiésen Symbolen, wie in allen diesen ,,Bil-
dern” eine strukturelle Verwandtschaft, ein Ur-Bild, ein Grund-
typus?) gesucht wird. Aber das miissen wir uns versagen und den
Wissbegierigen auf die scharfsinnige Schrift von Dr. J. Jacobi?)
verweisen, der Professor Jung bestitigt, dass in ihr ,die Grund-
ziige seiner psychologischen Anschauung” zur Darstellung ge-
kommen sind, dass sie ,alle wesentlichen Punkte umfasst oder
wenigstens berithrt” und eine Arbeit sei, welche ,einem all-
gemein gefithlten Bediirfnis entgegenkomme, dem er selber bis
jetzt nicht zu entsprechen vermochte.” Doch wollen wir mnicht
verhehlen, dass uns in dieser geistvollen Arbeit die ,,Grund-
ziige”, wenn auch nirgends unrichtig, so doch schirfer, und die
Verbindungslinien der einzelnen Materien strenger gezogen er-
scheinen, als sie im originalen Werk sichtbar werden. Es ist
eben bei jeder systematischen Behandlung unvermeidlich, dass
entweder der in den Materien verborgen liegende Schematis-
mus aufgedeckt oder ein solcher ,supponiert” wird. Aber das
ist von geringer Bedeutung, wenn man ndmlich nicht den .Irr-
tum begeht, das Schema fiir die Sache selbst zu halten, ein Irr-
tum, dem der denkgewaltige Hegel und seine Geistesverwandten

zum Opfer fielen.
*

In Zeiten, in denen ein neuer Geist zu wehen beginnt wie
in den Anfingen des Christentums, nehmen die Vertreter der
itberlieferten Kulturwerte teils eine scharfe Abwehrstellung ein,
teils vermitteln sie zwischen Altem und Neuem und andere wer-
den selbst Triger des neuen Geistes und durch diese wird am
sichersten das alte Kulturgut den kommenden Geschlechtern
iibermittelt. Die scharfen Verteidiger der Tradition werden ver-
anlasst sich polemisch oder auslegend mit den neuen Vorstellun-
gen auseinanderzusetzen und zum Gleichen sind die Neuen ge-
notigt; Fanatiker, welche einseitig nur eine, moglichst schroffe,
Form des Neuen iibernehmen wollen, werden abgewiesen und

— R

L Das ,,Urphinomen ist ideal als das letzte Erkennbare, real als erkannt,
symbolisch weil es alle Fille begreift, identisch mit allen Fillen.”
(Goethe: Fragmentar. aus dem Nachlass).

g€ %) Die Psychologie von C. G. Jung, Rascher-Verlag Ziirich, 1940.
10t] 31 483

Fe



lew.
heg:

me’

das Ergebnis dieses Geisteskampfes ist ein synkretistisches Ge-
bilde, dem die stirkste Autoritit fiir lange die ,,endgiiltige’”’ Ge-
stalt gibt. Nur was einmal stark war, geht in die Ueberlieferung
ein, denn nur mit ihm musste man ringen. Stark waren in jener
frithchristlichen Epoche z. B. Marcion (gest. 165 n. Chr.), der
Antijudaist und ,,strenge Biblizist”, wie ihn sein Erneuerer
Adolf von Harnack nennt, oder der Perser Mani (ca. 200—277
n. Chr.), der den Dualismus in der vollendetsten Gestalt lehrt,
jene Zweiheit der welterschaffenden Krafte von Anfang an, nim-
lich eines unausléschlichen Lichtes und einer ewigen Finsternis
oder auch jene Pléjade von Philosophen, die man mit dem Na-
men Gnostiker bezeichnet.

Die kirchlichen Schriftsteller iiberlieferten in Darstellungen
und Zitaten die Kenntnis aller dieser iiberwundenen, ,,Haere-
tiker” genannten, Geister; gelegentliche Funde vertieften das
Wissen um sie. Und kaum vergingen einige Jahrhunderte, in
denen nicht ein Gelehrter irgendeine ,,Haeresie’”” — sei es Anti-
judaismus, strenge Bibelauslegung, Verwerfung einzelner Bii-
cher, oder Judaismus oder Manichaeismus oder eine Art Gnosis
— wiedererweckt hitte. Das ist begreiflich, da der Menschen-
geist zu allen Zeiten eine &dhnliche Struktur aufwies und je
nach individueller Artung und Zeitlage die eine oder andere
Teilerkenntnis so besonders beleuchtete, dass das iibrige Wis-
sin in Dunkelheit versank — wenigstens bei dem oder den Ver-
tretern einer ,neuen’” Lehre, deren Neuheit sich bei genauem
Zusehen als Jahrhunderte alt erwies.

C. G. Jung vertritt von seinem psychologischen Gesichtspunkt
aus eine dhnliche Anschauung, dass sich die Gnosis ,,wieder-
erhebe’”’, nachdem sie als ,,gnostische Haeresie (von der Kirche)
ausgeldscht, in einer sich selber unbewussten Form das ganze
Mittelalter durch gedauert habe, nimlich in der Verkleidung der
Alchemie.” (ibid. S. 176) Das klingt nun an an Hegels ,,Bewusst-
werdung” des neutestamentlichen Logos im ,,Begriff’”’, welch
letzteres nichts ist als die Saekularisation des ersteren. Aber
hegelianisch ist Jungs Wiedererhebung der Gnosis nicht ge-
meint, es ist keineswegs an eine Logos-Bindung gedacht, viel-
mehr an eine Losung von diesem.

Der eben erwihnten eigenwilligen Definition des Begriffes
Gnosis steht die traditionelle gegeniiber: ,,Gnosis bezeichnet
schon im Neuen Testament im Gegensatz zum Glauben (Pistis)
484



eine tiefere Erkenntnis der Glaubenswahrheiten, die sich anzu-
eignen die gebildeten Christen von Anfang an sich gedringt
fiilhlen mussten”, sagt der katholische Kirchenhistoriker J. Marx;
»Qnosis hiess eine iiber den Auktorititsglauben des Volkes er-
habene Einsicht gottlicher Dinge”, sagt der evangelische Histo-
riograph Carl August Hase. Es gibt daher eine vom Christen-
tum {ibernommene Gnosis und eine von ihm verworfene, falsche,
der die Kirchenviter den Namen pseudonymos gnosis beileg-
ten, wie dies Irenaeus (gest. ca. 202 n. Chr.), Bischof von Lyon,
tut in seinem fiir uns als Quelle der Kenntnis des Gnostizis-
mus wichtigen Werk ,Lib. V adversus haereses.” Die sohin
niher bezeichnete Gnosis ist eine Gotteslehre, die auf ihre Art
das Verhaltnis des guten Gottes — auch Bythos, das Unergriind-
liche genannt — zu Hyle, der schlechten Materie, und zum Er-
l6ser aus deren Banden, zu Christus erkliren will. Aus dem
Bythos gehen in langer absteigender Reihe iiberirdische Naturen,
Aeonen genannt, hervor; auf der untersten Stufe der Aeonen
steht der Schopfer der aus der schlechten Materie gebildeten
irdischen Welt, genannt Demiurg, der mit dem jiidischen Gott
tdentifiziert wird. Da dieser auch der Schopfer des ,,Gesetzes”
(nomos) ist, so muss es iiberwunden werden; die dahin zielende
Lehre nennt man Antinomismus. Am farbigsten schmiickten ihr
Weltgemilde die Gnostiker Valentinus (gest. ca. 160 n. Chr.
auf Cypern) und Basilides aus Alexandria (gest. ca. 130 n.
Chr.): minnliche und weibliche Aeonen gehen paarweise Ver-
bindungen ein, die sogen. Syzygien; Astronomie und Astrolo-
gie werden zur Deutung des Urwesens herbeigezogen, zahl-
reiche Geister- und Engelscharen vermitteln den Krafteaustausch
von oben nach unten; es gibt auch Schliisselworte und magisch
wirkende Gemmen, die den Eingeweihten den Sinn fiir den
Makrokosmos aufschliessen. Abermals wird man hier an Goe-
thes ,,Faust” erinnert:

Wie alles sich zum Ganzen webt,

Eins in dem andern wirkt und lebt!

Wie Himmelskrifte auf und nieder steigen

Und sich die goldnen Eimer reichen!

Mit segenduftenden Schwingen

Vom Himmel durch die Erde dringen,

Harmonisch all das All durchklingen!

Welch Schauspiel! aber ach! ein Schauspiel nur!
485



1

Die Zeit vom Tode des Kaisers Tiberius (37 n. Chr.) bis etwa
zum Tode des Kaisers Mark Aurel (180 n. Chr.) wiirde man in
heutiger Sprache als Hohepunkt der Zivilisation bezeichnen; die
romische Staatstechnik vervollkommnete sich aufs letzte, die
lateinische Sprache blithte: der Historiker Tacitus (ca. 50 bis
116 n. Chr.) stand dem misstrauischen Kaiser Domitian nahe
und erlebte noch Trajan (98—117 n. Chr.); der Biograph Sue-
ton und die Zierde des spiten Hellenismus, Plutarch, schrieben
unter diesem letztgenannten Kaiser. Es besteht heute kein Zwei-
fel mehr, dass um die selbe Zeit im Mittelmeerbecken nicht
nur #dgyptische, syrische und persische, sondern auch indische
Kultureinfliisse von Griechen und Lateinern verarbeitet wur-
den. Aehnlich wie bei dem geistigen Ringen unserer Tage sollte
aus den Erkenntnissen aller Welt und aller Wissenszweige ein
Ganzes geformt werden. Dazu kam ein allgemeines Gefiihl der
Erlosungsbediirftigkeit, von dem hier nur so viel gesagt sei, dass
es nach gewissen Indizien sehr viel tiefer war als das Gefiihl
heutiger Menschen fiir soziale und sonstige politische Neuord-
nungen. Und noch ein Moment ist hier von Bedeutung: die zahl-
reichen religiosen Vereine, erlaubte und verbotene, die von dem
kaiserlichen Spitzelwesen teils beniitzt und teils iiberwacht wur-
den. Die Frage ist nun nicht sehr schwer zu beantworten, wa-
rum die sich langsam organisierende und straffere Formen an-
nehmende christliche Kirche das poétische, farbenprichtige und
tiefe Empfindungen erregende Weltbild eines Valentinian und
eines Marcion zerschlug, nachdem sie doch vielfach Aehnliches
aufgenommen hatte; die Antwort lautet: aus gewissen Vor-
stellungen — etwa des bésen Demiurgen — ergaben sich sitt-
liche Folgerungen, sei es die iibertriebener Askese oder die
der Ausschweifung, beides galt es zu vermeiden, es galt ins-
besondere das Gesetz — das Sittengesetz — zu stirken, wenn
man fiir lange Dauer und fiir die Vielen und nicht fiir wenige
Erkennende das Haus der Kirche bauen wollte. —

Manis, des schroffen Dualisten, haben wir oben gedacht, des-
sen hoch dramatische metaphysische Dichtung mit ihren schwar-
zen und weissen polaren Gestalten -— dem lichten Ormuzd und
dem finsteren Ahriman, mit dem leidenden und befreiten gott-
lichen Heros Jesus — an die Romantiker des 19. Jahrhunderts,
etwa an Lord Byrons ,,Manfred” und Richard Wagners ,,Par-

Sen 486

7P



—_—

4) ”!-

v

sifal” erinnert. Er stellt sich die Erlosung so vor, dass diese ir-
dische Welt in einem gewaltigen Feuer verzehrt wird und nimmt
damit einen Gedanken des Joniers Herakleitost) auf, dessen
Geistesspuren wir auch im 19. wie im gegenwértigen Jahrhun-
dert vielfach begegnen, bei Lasalle und bei Oswald Spengler und
nun zuletzt bei C.G. Jung. (S.67u. a. O.ibid) Manis Kirche hatte
noch im 10. Jahrhundert ein Oberhaupt in Samarkand ,,und bis ins
Mittelalter ziehen sich die Spuren eines geheimen, vereinsamten
Manichaeismus.” (Hase) Die Lehren der sogen. ,vorsokrati-
schen” Philosophen wurden bekanntlich von Sokrates, Platon
und Aristoteles kritisch verarbeitet und in deren Weltbild ein-
gefiigt; wir haben hier im Abendland einen ersten grossen
Sichtungsprozess, der von der philosophischen Weltmeinung ge-
billigt wurde, vor Augen; darum sind auch von den Werken
der Vorsokratiker nur Bruchstiicke erhalten geblieben, so von
dem eben erwidhnten Herakleitos (dessen folgenschwerste Lehre
iibrigens nicht das Weltfeuer, sondern der Logos?®) ist), so auch
von Demokritos, dem Schopfer der Lehre von den Atomen. Des
letzteren Lehre von den ,,Bildern”, welche gleich Dimonen
Gutes oder Schlechtes wirken, wurde von Ciceros Rationalismus
verspottet, erfuhr aber in der ,Gnosis” und auch spiterhin
noch manchesmal eine Auferstehung. Cicero berichtet, dass De-
mokrit meine, es seien ,,Bilder gottlicher Natur im Weltall vor-
handen. Bald nennt er die Urgriinde des Geistes, die in dem
selben Weltall wirken, bald lebende Bilder, die uns zu niitzen
oder zu schaden pflegen, bald gewisse ungeheure Bilder, die so
riesenhaft seien, dass sie das ganze Weltall von aussen um-
fassen, Gotter.” Diese Fabeln, so fiigt der aufgekliarte Romer
hinzu, seien nur des Demokrit nirrischer Heimat Abdera, aber
nicht seiner selbst wiirdig.

Die geistigen Samen gleichartiger Gestaltung sind, wie wir sa-
hen, iiber die Jahrtausende zerstreut. Nur wenige der zahlreichen
Zeugen haben wir erwihnt und nur noch ein letzter sei genannt,

%) ,,Herakleitos behauptet, dass sich die Welt bald in Feuer auflése, bald
wieder aus dem Feuer bilde, in gewissen Perioden.”” (Nach Aristoteles)

°) Die Idee des Logos ist uns bekannt aus den Anfangsversen des Jo-
hannes-Evangeliums als das ,Wort”, das als weltschopferisches Prinzip
titig ist. Bei Herakleitos ist Logos die Weltvernunft, ein immaterielles
Prinzip, das sich im Weltrhythmus auswirkt.

487



ren

der fiir die zwei Teile — Gnosis und Religion — unseres dreiteili-
gen Themas von grosser Bedeutung ist: Mit den Mitteln der Geist-
philosophie Hegels behandelt der geniale evangelische Theologe
Ferdinand Christian Baur in seinem wegen der Kraft und Schoén-
heit der Gedanken immer lesenswerten Buch ,Die christliche
Gnosis oder die christliche Religionsphilosophie in ihrer ge-
schichtlichen Entwicklung” (Tiibingen 1835); ihn leitete das
,Hauptbestreben, den Gegenstand der Untersuchung nicht bloss
seiner Ausseren Erscheinung nach, sondern vor allem in seinem
innern Zusammenhang, in der eigenen innern Bewegung seines
Begriffs und in der Totalitit der Momente desselben, aufzufas-
sen’’, so falle denn Licht vom Alten aufs Neue und umgekehrt.
Immer wieder treten Denker auf, die nach einer Ganzheit streben
und das Zerstreute, sei dieses nun geistiger, seelischer oder
stofflicher Art, in einer alles vereinenden Anschauung, einem
Urphidnomen zusammenfassen.

Wir wissen nicht, ob eine Wiedererhebung der Gnosis auf
dem Wege iiber die ,,Symbolik des christlichen Dogmas” statt-
finden wird, weil ,unterdriickende Bedingungen an Einfluss ver-
lieren”, wie C. G. Jung (S. 176 und S. 190 im Schlusswort sei-
nes mehrfach erwihnten Ausserst interessanten Buches) meint,
Denn jene Gnosis des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts
hatte bestimmte, bereits angedeutete, Ursachen und bestimmte
Wirkungen; sie trieb zusammen mit anderen Bewegungen die
Dogmatik und den organisatorischen Bau der allgemeinen (ka-
tholischen) Grosskirche voran und diese war in der damaligen
politisch und zivilisatorisch einheitlichen Welt ein Bediirfnis.
Nicht die Kirche allein konnte ganz oder teilweise jene bunt-
farbigen Lehren ,unterdriicken”, sondern der consensus gen-
tium, den Jung anruft. War ja doch die geistige Haltung eines
Tacitus, eines Plutarch, eines Seneca noch lebendig. Wir haben
eben in jener Epoche abermals eine abendlidndische 'Sichtung
und Verarbeitung alter und neuer, westlicher und ostlicher Leh-
ren vor Augen. Wortlich heisst Gnosis: Einsicht, Erkenntnis,
hohe Weisheit, richterliche Erwigung und Untersuchung, wie
auch Ruf und Ruhm. Soweit sich dieser Weisheit ,,uralte primi-
tive Riten, selbst sexuelle Kultakte und magische Formeln’ bei-
fiigten und ,,in den Dienst des Erldsungsstrebens traten’”, muss-
ten sie ausgeschaltet werden. Und doch, wenn man jene histo-

hoh 488

ar



rische Gnesis, welche alle bekannte éffentliche und ,,geheime”
Weisheit zu vereinen strebte, aus ihrer zeitgebundenen Gestalt
heraus zu begreifen sucht, wie dies Friedrich Heiler (,,Der Ka-
tholizismus, seine Idee und seine Erscheinung) unternimmt, so
leuchtet ein dauernder religiéser, ein tief menschlicher Gedanke
in ihr auf: ,Das Géottliche erscheint (in ihr) stets als die er-
losende Macht, die sich liebevoll aus der Himmelswelt herab-
senkt, um den an die vergingliche Welt geketteten Geist em-
porzuziehen in seine Lichtsphire.”

489



	Psychologie - Gnosis - Religion

