
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 8

Artikel: Psychologie - Gnosis - Religion

Autor: Schmitt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Psychologie - Gnosis - Religion
Von Paul Schmitt

I nserem Auge stellt sich eine Fülle von Bildern dar, un-
^—^serem Ohr erklingen die mannigfachsten Töne. Neben diese
Welt der Sinneserfahrung tritt vor das innere Auge und Ohr
eine andere Bilder- und Tönewelt, die aus dem Traumstoff
aufgebaut ist. Können wir die geordneten Gestalten der
Sinneseindrücke noch in „Materie" umdenken, — etwa in die Begriffe
der Atomphysik und Chemie — so ist die „Seele" die Erzeugerin
der Gestaltungen, die dem inneren Auge und Ohr wahrnehmbar
werden. Diese sind immaterielle „Zeichen".

Wollen wir die Zeichen deuten, so werden wir mit Faust das

Wagnis unternehmen müssen, die „Materie" einmal zu verlassen

und uns in die schwebende Welt innerer Erscheinungen zu

begeben, und werden vielleicht verwundert sprechen:
„In die Traum- und Zaubersphäre
Sind wir, scheint es, eingegangen."

Schwarze und weisse Schatten schwanken; Tiergestalten drohen
und schmeicheln; menschliche Figuren, männliche und weibliche,

einzeln oder in ganzen Chören bewegen sich und handeln
schweigend oder sprechend. Alle tragen Farben, die gewohnten
oder ungewohnte, sie sind dunkel oder helleuchtend oder in

grauer Dämmerung. Stimmen und Musik ertönen von irgendwoher.

Das Szenarium ist vielgestaltig: Tempel und Kirchen,
dunkle Gänge und öffentliche Strassen und Plätze, Meer, Heide
und Wald. In den Traum-Räumen ist heller Tag, dunkle Nacht
oder fahle Dämmerung, schwindendes und wachsendes Licht.

Die Bestandteile dieser Visionen sind aus der Poësie und dem
Märchen bekannt. Und wie dort, so bedeuten sie auch hier
etwas: alle diese Bilder, Geschehnisse und Worte sind, nach der
Lehre C. G. Jungs1), Mitteilungen, die aus dem „grösseren
Kreise" der Psyche, aus dem Unbewussten zu dem „kleineren
Kreise", dem bewussten „Ich" gelangen. Professor Jung, ein
Meister in der Deutung dieser bedeutungsvoll verschlungenen
Dinge, sagt uns, dass die „Seele" — im Gegensatz zu den
Lehren materialistischer Intellektueller — keine „intellektuelle

i) Psychologie und Religion, Zürich 1940, Rascher-Verlag.

480



Unanständigkeit", sondern Wirklichkeit — ist. Auf Grund des
„Phänomens der Stimme in Träumen und anderen Bewusstseins-
zuständen" müsse er sogar „die Tatsache anerkennen, dass das
Unbewusste zu Zeiten fähig ist, eine Intelligenz und
Zweckgerichtetheit zu manifestieren, welche der zur Zeit möglichen
bewussten Einsicht überlegen ist. Ohne Zweifel ist diese
Tatsache ein grundlegendes religiöses Phänomen..." (S. 71 ibid.)
„Meine psychologische Erfahrung hat mir immer wieder gezeigt,
dass gewisse Inhalte (die für die seelische Gesundheit oder
Krankheit eines bestimmten Menschen wichtig sind) von einer
Psyche herstammen, die vollständiger ist als das Bewusstsein.
Sie enthalten oft eine überlegene Analyse oder Einsicht oder ein
Wissen, welche das jeweilige Bewusstsein nicht hervorzubringen
vermöchte." Das Wort Intuition habe man für solche Erscheinungen

bereit, man vergesse aber, dass man eine solche nicht
mache, sondern dass diese „immer von selbst komme." (S. 76

ibid.)
Diese Erscheinungen sind wohl ein Anstoss für eine

ausschliesslich materialistische Denkweise, aber für den, der aus
der europäischen Kulturtradition weiss, was poetische Wahrheit
ist, der die Naturbetrachtung Buffons, Geoffroy Saint Hilaire's,
Goethes und Piatons kennt, sind sie nicht überraschend. Jung
selbst erwähnt als der seinen in gewissem Sinn gleichartige
Betrachtungsweisen den Freund Goethes, den Arzt C. G. Carus,
Eduard von Hartmann und Schopenhauer. Wenn diese „Das
Unbewusste mit dem weltschöpferischen Prinzip in eins setzen,
so ziehen sie damit das Fazit aus allen Lehren der Vergangenheit,

welche auf Grund stetiger innerer Erfahrung das geheimnisvoll

Wirkende als Götter personifiziert erschaut hat Die
Annahme unsichtbarer Götter oder Dämonen wäre eine
psychologisch viel passendere Formulierung des Unbewussten (als
seine materialistische Erklärung), obschon dies eine anthropo-
morphistische Projektion wäre Wenn der historische Process

der Weltentseelung, eben der Zurücknahme der Projektionen,

so weiter geht wie bisher (d. h. wie etwa von 1840 bis
1940), dann muss alles, was draussen göttlichen oder dämonischen

Charakter hat, zur Seele zurückkehren, in das Innere des
unbekannten Menschen, von wo es anscheinend seinen Ausgang
genommen hat." (ibid. S. 154) Aber Jung will damit keinen

481



„Psychologismus" lehren, der „Gott" zu einer Illusion mache,
„die gewissen Motiven entstamme, z. B. dem Willen zur Macht
oder verdrängter Sexualität"; den Atheismus bezeichnet er als

„Grosstädterneurose", und er bemerkt, dass „es der menschlichen

Freiheit anheimgegeben ist, ob «Gott» ein «Geist» oder
eine Naturtatsache, eine segensreiche oder zerstörerische
Macht bedeuten soll." (ibid. S. 155/6) Bei dieser Sachlage wird
man fragen, wie der Autor den Begriff Religion umschreibe; er
antwortet: „Religion ist, wie das lateinische Wort religere sagt,
eine sorgfältige und gewissenhafte Beobachtung dessen, was
Rudolf Otto treffend das «Numinosum» genannt hat, nämlich
eine dynamische Existenz oder Wirkung, die nicht von einem
Willkürakt verursacht wird. Im Gegenteil, die Wirkung
ergreift und beherrscht das menschliche Subjekt, welches immer
viel eher ihr Opfer denn ihr Schöpfer ist." (Numinosum ist ein

vom Substantiv numen gebildetes Adjektiv, welch ersteres:
Göttlicher Wille, Walten der Gottheit, göttliches Wesen, Orakelspruch,

Hoheit und Majestät bedeutet.) „Das Numinosum
eine Bedingung des Subjekts, die unabhängig ist von dessen

Willen." Hiermit ist der point de vue Jungs bezeichnet, der in
seinen zahlreichen Publikationen immer der gleiche ist, auf den

man durch Betrachtung unendlicher „Tatsachen" immer wieder
zurückgeführt wird. Wie Schopenhauer von seinem Hauptwerk,
so könnte Jung von seinen Büchern sagen, dass „ein einziger
Gedanke" in ihnen dargestellt werden solle, dass er aber „keinen

kürzeren Weg ihn mitzuteilen gefunden habe" als eben

durch Schilderung zahlreicher „Vorkommnisse, Ereignisse,
Erfahrungen — kurz Tatsachen." „Das ist nicht platonische
Philosophie, sondern empirische Psychologie", stellt er
temperamentvoll fest. (ibid. S. 11—13) Piatons Gesichtspunkte sind in
der Tat anders, und soweit in dieser Psychologie Philosopheme
enthalten sind, sind sie vorsokratisch oder „gnostisch." Eng
verwandt, aber keineswegs identisch, ist diese betont „tatsächliche"
Betrachtungsweise mit Goethes Naturbetrachtung:

Im Innern ist ein Universum auch;
Daher der Völker löblicher Gebrauch,
Dass jeglicher das Beste, was er kennt,
Er Gott, ja seinen Gott benennt,
Ihm Himmel und Erden übergibt,
Ihn fürchtet, und womöglich liebt.

482



Es wäre reizvoll auf die Erkenntnis-Methode dieser Psychologie

einzugehen und an einigen Beispielen zu zeigen, wie etwa
in den „Naturprodukten" Traum und Vision, in Dichtungen, in
magischen und religiösen Symbolen, wie in allen diesen
„Bildern" eine strukturelle Verwandtschaft, ein Ur-Bild, ein Grundtypus2)

gesucht wird. Aber das müssen wir uns versagen und den

Wissbegierigen auf die scharfsinnige Schrift von Dr. J. Jacobi3)
verweisen, der Professor Jung bestätigt, dass in ihr „die Grundzüge

seiner psychologischen Anschauung" zur Darstellung
gekommen sind, dass sie „alle wesentlichen Punkte umfasst oder
wenigstens berührt" und eine Arbeit sei, welche „einem
allgemein gefühlten Bedürfnis entgegenkomme, dem er selber bis
jetzt nicht zu entsprechen vermochte." Doch wollen wir nicht
verhehlen, dass uns in dieser geistvollen Arbeit die „Grundzüge",

wenn auch nirgends unrichtig, so doch schärfer, und die
Verbindungslinien der einzelnen Materien strenger gezogen
erscheinen, als sie im originalen Werk sichtbar werden. Es ist
eben bei jeder systematischen Behandlung unvermeidlich, dass
entweder der in den Materien verborgen liegende Schematismus

aufgedeckt oder ein solcher „supponiert" wird. Aber das
ist von geringer Bedeutung, wenn man nämlich nicht den .Irr¬
tum begeht, das Schema für die Sache selbst zu halten, ein
Irrtum, dem der denkgewaltige Hegel und seine Geistesverwandten
zum Opfer fielen.

*
In Zeiten, in denen ein neuer Geist zu wehen beginnt wie

in den Anfängen des Christentums, nehmen die Vertreter der
überlieferten Kulturwerte teils eine scharfe Abwehrstellung ein,
teils vermitteln sie zwischen Altem und Neuem und andere werden

selbst Träger des neuen Geistes und durch diese wird am
sichersten das alte Kulturgut den kommenden Geschlechtern
übermittelt. Die scharfen Verteidiger der Tradition werden
veranlasst sich polemisch oder auslegend mit den neuen Vorstellungen

auseinanderzusetzen und zum Gleichen sind die Neuen
genötigt ; Fanatiker, welche einseitig nur eine, möglichst schroffe,
Form des Neuen übernehmen wollen, werden abgewiesen und

2) Das „Urpliänomen ist ideal als das letzte Erkennbare, real als erkannt,
symbolisch weil es alle Fälle begreift, identisch mit allen Fällen."
(Goethe: Fragmentar. aus dem Nachlass).

3) Die Psychologie von C. G. Jung, Rascher-Verlag Zürich, 1940.

81 483



das Ergebnis dieses Geisteskampfes ist ein synkretistisches
Gebilde, dem die stärkste Autorität für lange die „endgültige"
Gestalt gibt. Nur was einmal stark war, geht in die Ueberlieferung
ein, denn nur mit ihm musste man ringen. Stark waren in jener
frühchristlichen Epoche z. B. Marcion (gest. 165 n. Chr.), der

Antijudaist und „strenge Biblizist", wie ihn sein Erneuerer
Adolf von Harnack nennt, oder der Perser Mani (ca. 200—277
n. Chr.), der den Dualismus in der vollendetsten Gestalt lehrt,
jene Zweiheit der welterschaffenden Kräfte von Anfang an, nämlich

eines unauslöschlichen Lichtes und einer ewigen Finsternis
oder auch jene Plëjade von Philosophen, die man mit dem
Namen Gnostiker bezeichnet.

Die kirchlichen Schriftsteller überlieferten in Darstellungen
und Zitaten die Kenntnis aller dieser überwundenen, „Haere-
tiker" genannten, Geister; gelegentliche Funde vertieften das

Wissen um sie. Und kaum vergingen einige Jahrhunderte, in
denen nicht ein Gelehrter irgendeine „Haeresie" — sei es Anti-
judaismus, strenge Bibelauslegung, Verwerfung einzelner
Bücher, oder Judaismus oder Manichaeismus oder eine Art Gnosis
— wiedererweckt hätte. Das ist begreiflich, da der Menschengeist

zu allen Zeiten eine ähnliche Struktur aufwies und je
nach individueller Artung und Zeitlage die eine oder andere
Teilerkenntnis so besonders beleuchtete, dass das übrige Wis-
sin in Dunkelheit versank — wenigstens bei dem oder den
Vertretern einer „neuen" Lehre, deren Neuheit sich bei genauem
Zusehen als Jahrhunderte alt erwies.

C. G. Jung vertritt von seinem psychologischen Gesichtspunkt
aus eine ähnliche Anschauung, dass sich die Gnosis „wiedererhebe",

nachdem sie als „gnostische Haeresie (von der Kirche)
ausgelöscht, in einer sich selber unbewussten Form das jjanze
Mittelalter durch gedauert habe, nämlich in der Verkleidung der
Alchemie." (ibid. S. 176) Das klingt nun an an Hegels „Bewusst-
werdung" des neutestamentlichen Logos im „Begriff", welch
letzteres nichts ist als die Saekularisation des ersteren. Aber
hegelianisch ist Jungs Wiedererhebung der Gnosis nicht
gemeint, es ist keineswegs an eine Logos-Bindung gedacht,
vielmehr an eine Lösung von diesem.

Der eben erwähnten eigenwilligen Definition des Begriffes

j
Gnosis steht die traditionelle gegenüber: „Gnosis bezeichnet

ei* schon im Neuen Testament im Gegensatz zum Glauben (Pistis)
heg'

484
rne



eine tiefere Erkenntnis der Glaubenswahrheiten, die sich
anzueignen die gebildeten Christen von Anfang an sich gedrängt
fühlen mussten", sagt der katholische Kirchenhistoriker J.Marx;
„Gnosis hiess eine über den Auktoritätsglauben des Volkes
erhabene Einsicht göttlicher Dinge", sagt der evangelische
Historiograph Carl August Hase. Es gibt daher eine vom Christentum

übernommene Gnosis und eine von ihm verworfene, falsche,
der die Kirchenväter den Namen pseudonymos gnosis beilegten,

wie dies Irenaeus (gest. ca. 202 n. Chr.), Bischof von Lyon,
tut in seinem für uns als Quelle der Kenntnis des Gnostizis-
mus wichtigen Werk „Lib. V adversus haereses," Die sohin
näher bezeichnete Gnosis ist eine Gotteslehre, die auf ihre Art
das Verhältnis des guten Gottes -— auch Bythos, das Unergründliche

genannt — zu Hyle, der schlechten Materie, und zum
Erlöser aus deren Banden, zu Christus erklären will. Aus dem

Bythos gehen in langer absteigender Reihe überirdische Naturen,
Aeonen genannt, hervor; auf der untersten Stufe der Aeonen
steht der Schöpfer der aus der schlechten Materie gebildeten
irdischen Welt, genannt Demiurg, der mit dem jüdischen Gott
identifiziert wird. Da dieser auch der Schöpfer des „Gesetzes"
(nomos) ist, so muss es überwunden werden; die dahin zielende
Lehre nennt man Antinomismus. Am farbigsten schmückten ihr
Weltgemälde die Gnostiker Valentinus (gest. ca. 160 n. Chr.
auf Cypern) und Basilides aus Alexandria (gest. ca. 130 n.
Chr.) : männliche und weibliche Aeonen gehen paarweise
Verbindungen ein, die sogen. Syzygien; Astronomie und Astrologie

werden zur Deutung des Urwesens herbeigezogen,
zahlreiche Geister- und Engelscharen vermitteln den Kräfteaustausch
von oben nach unten; es gibt auch Schlüsselworte und magisch
wirkende Gemmen, die den Eingeweihten den Sinn für den
Makrokosmos aufschliessen. Abermals wird man hier an Goethes

„Faust" erinnert:
Wie alles sich zum Ganzen webt,
Eins in dem andern wirkt und lebt!
Wie Himmelskräfte auf und nieder steigen
Und sich die goldnen Eimer reichen!
Mit segenduftenden Schwingen
Vom Himmel durch die Erde dringen,
Harmonisch all das All durchklingen!
Welch Schauspiel! aber ach! ein Schauspiel nur!

485



Die Zeit vom Tode des Kaisers Tiberius (37 n. Chr.) bis etwa
zum Tode des Kaisers Mark Aurel (180 n. Chr.) würde man in
heutiger Sprache als Höhepunkt der Zivilisation bezeichnen; die
römische Staatstechnik vervollkommnete sich aufs letzte, die
lateinische Sprache blühte: der Historiker Tacitus (ca. 50 bis
116 n. Chr.) stand dem misstrauischen Kaiser Domitian nahe
und erlebte noch Trajan (98—117 n. Chr.); der Biograph Sue-

ton und die Zierde des späten Hellenismus, Plutarch, schrieben
unter diesem letztgenannten Kaiser. Es besteht heute kein Zweifel

mehr, dass um die selbe Zeit im Mittelmeerbecken nicht
nur ägyptische, syrische und persische, sondern auch indische
Kultureinflüsse von Griechen und Lateinern verarbeitet wurden.

Aehnlich wie bei dem geistigen Ringen unserer Tage sollte
aus den Erkenntnissen aller Welt und aller Wissenszweige ein
Ganzes geformt werden. Dazu kam ein allgemeines Gefühl der
Erlösungsbedürftigkeit, von dem hier nur so viel gesagt sei, dass

es nach gewissen Indizien sehr viel tiefer war als das Gefühl
heutiger Menschen für soziale und sonstige politische Neuordnungen.

Und noch ein Moment ist hier von Bedeutung: die
zahlreichen religiösen Vereine, erlaubte und verbotene, die von dem
kaiserlichen Spitzelwesen teils benützt und teils überwacht wurden.

Die Frage ist nun nicht sehr schwer zu beantworten,
warum die sich langsam organisierende und straffere Formen
annehmende christliche Kirche das poëtische, farbenprächtige und
tiefe Empfindungen erregende Weltbild eines Valentinian und
eines Marcion zerschlug, nachdem sie doch vielfach Aehnliches
aufgenommen hatte; die Antwort lautet: aus gewissen
Vorstellungen — etwa des bösen Demiurgen — ergaben sich
sittliche Folgerungen, sei es die übertriebener Askese oder die
der Ausschweifung, beides galt es zu vermeiden, es galt
insbesondere das Gesetz — das Sittengesetz — zu stärken, wenn
man für lange Dauer und für die Vielen und nicht für wenige
Erkennende das Haus der Kirche bauen wollte. —

Manis, des schroffen Dualisten, haben wir oben gedacht, dessen

hoch dramatische metaphysische Dichtung mit ihren schwarzen

und weissen polaren Gestalten — dem lichten Ormuzd und
dem finsteren Ahriman, mit dem leidenden und befreiten
göttlichen Heros Jesus — an die Romantiker des 19. Jahrhunderts,
etwa an Lord Byrons „Manfred" und Richard Wagners „Par-

486



sifal" erinnert. Er stellt sich die Erlösung so vor, dass diese
irdische Welt in einem gewaltigen Feuer verzehrt wird und nimmt
damit einen Gedanken des Joniers Herakleitos4) auf, dessen
Geistesspuren wir auch im 19. wie im gegenwärtigen Jahrhundert

vielfach begegnen, bei Lasalle und bei Oswald Spengler und
nun zuletzt bei C. G. Jung. (S. 67 u. a. O. ibid) Manis Kirche hatte
noch im 10. Jahrhundert ein Oberhaupt in Samarkand ,,und bis ins
Mittelalter ziehen sich die Spuren eines geheimen, vereinsamten
Manichaeismus." (Hase) Die Lehren der sogen, „vorsokrati-
schen" Philosophen wurden bekanntlich von Sokrates, Piaton
und Aristoteles kritisch verarbeitet und in deren Weltbild
eingefügt; wir haben hier im Abendland einen ersten grossen
Sichtungsprozess, der von der philosophischen Weltmeinung
gebilligt wurde, vor Augen; darum sind auch von den Werken
der Vorsokratiker nur Bruchstücke erhalten geblieben, so von
dem eben erwähnten Herakleitos (dessen folgenschwerste Lehre

übrigens nicht das Weltfeuer, sondern der Logos,5) ist), so auch

von Demokritos, dem Schöpfer der Lehre von den Atomen. Des
letzteren Lehre von den „Bildern", welche gleich Dämonen
Gutes oder Schlechtes wirken, wurde von Ciceros Rationalismus
verspottet, erfuhr aber in der „Gnosis" und auch späterhin
noch manchesmal eine Auferstehung. Cicero berichtet, dass De-
mokrit meine, es seien „Bilder göttlicher Natur im Weltall
vorhanden. Bald nennt er die Urgründe des Geistes, die in dem

selben Weltall wirken, bald lebende Bilder, die uns zu nützen
oder zu schaden pflegen, bald gewisse ungeheure Bilder, die so
riesenhaft seien, dass sie das ganze Weltall von aussen
umfassen, Götter." Diese Fabeln, so fügt der aufgeklärte Römer
hinzu, seien nur des Demokrit närrischer Heimat Abdera, aber
nicht seiner selbst würdig.

Die geistigen Samen gleichartiger Gestaltung sind, wie wir
sahen, über die Jahrtausende zerstreut. Nur wenige der zahlreichen
Zeugen haben wir erwähnt und nur noch ein letzter sei genannt,

4) „Herakleitos behauptet, dass sich die Welt bald in Feuer auflöse, bald
wieder aus dem Feuer bilde, in gewissen Perioden." (Nach Aristoteles)

5) Die Idee des Logos ist uns bekannt aus den Anfangsversen des

Johannes-Evangeliums als das „Wort", das als weltschöpferisches Prinzip
tätig ist. Bei Herakleitos ist Logos die Weltvernunft, ein immaterielles
Prinzip, das sich im Weltrhythmus auswirkt.

487



der für die zwei Teile — Gnosis und Religion — unseres dreiteiligen

Themas von grosser Bedeutung ist: Mit den Mitteln der
Geistphilosophie Hegels behandelt der geniale evangelische Theologe
Ferdinand Christian Baur in seinem wegen der Kraft und Schönheit

der Gedanken immer lesenswerten Buch „Die christliche
Gnosis oder die christliche Religionsphilosophie in ihrer
geschichtlichen Entwicklung" (Tübingen 1835); ihn leitete das

„Hauptbestreben, den Gegenstand der Untersuchung nicht bloss
seiner äusseren Erscheinung nach, sondern vor allem in seinem
innern Zusammenhang, in der eigenen innern Bewegung seines

Begriffs und in der Totalität der Momente desselben, aufzufassen",

so falle denn Licht vom Alten aufs Neue und umgekehrt.
Immer wieder treten Denker auf, die nach einer Ganzheit streben
und das Zerstreute, sei dieses nun geistiger, seelischer oder
stofflicher Art, in einer alles vereinenden Anschauung, einem

Urphänomen zusammenfassen.

Wir wissen nicht, ob eine Wiedererhebung der Gnosis auf
dem Wege über die „Symbolik des christlichen Dogmas"
stattfinden wird, weil „unterdrückende Bedingungen an Einfluss
verlieren", wie C. G. Jung (S. 176 und S. 190 im Schlusswort seines

mehrfach erwähnten äusserst interessanten Buches) meint.
Denn jene Gnosis des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts
hatte bestimmte, bereits angedeutete, Ursachen und bestimmte
Wirkungen; sie trieb zusammen mit anderen Bewegungen die

Dogmatik und den organisatorischen Bau der allgemeinen
(katholischen) Grosskirche voran und diese war in der damaligen
politisch und zivilisatorisch einheitlichen Welt ein Bedürfnis.
Nicht die Kirche allein konnte ganz oder teilweise jene
buntfarbigen Lehren „unterdrücken", sondern der consensus
gentium, den Jung anruft. War ja doch die geistige Haltung eines

Tacitus, eines Plutarch, eines Seneca noch lebendig. Wir haben
eben in jener Epoche abermals eine abendländische Sichtung
und Verarbeitung alter und neuer, westlicher und östlicher Lehren

vor Augen. Wörtlich heisst Gnosis: Einsicht, Erkenntnis,
hohe Weisheit, richterliche Erwägung und Untersuchung, wie
auch Ruf und Ruhm. Soweit sich dieser Weisheit „uralte primitive

Riten, selbst sexuelle Kultakte und magische Formeln"
beifügten und „in den Dienst des Erlösungsstrebens traten", muss-
ten sie ausgeschaltet werden. Und doch, wenn man jene histo-

ren
höh 488



rische Gnosis, welche alle bekannte öffentliche und „geheime"
Weisheit zu vereinen strebte, aus ihrer zeitgebundenen: Gestalt
heraus zu begreifen sucht, wie dies Friedrich Heiler („Der
Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung) unternimmt, so
leuchtet ein dauernder religiöser, ein tief menschlicher Gedanke
in ihr auf: „Das Göttliche erscheint (in ihr) stets als die
erlösende Macht, die sich liebevoll aus der Himmelswelt herabsenkt,

um den an die vergängliche Welt geketteten Geist
emporzuziehen in seine Lichtsphäre."

489


	Psychologie - Gnosis - Religion

