
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 7

Artikel: Die Entstehung der Nationen

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Entstehung der Nationen
Von Werner Kaegi

/\ 1s Ernest Renan im Jahr 1887 seinem fünf Jahre vorher
in der Sorbonne gehaltenen Vortrag „Was ist eine

Nation?" ein Vorwort schrieb, da wollte er seiner Besorgnis über
die europäische Zukunft feierlichen Ausdruck verleihen: „Wenn
die moderne Kultur infolge des unheilvollen Missverständnisses,
das in den Worten Nation, Nationalität, Rasse liegt, untergegangen

sein wird, dann möge man sich dieser zwanzig Seiten
erinnern... Man geht den Vernichtungskriegen entgegen, weil
man das heilsame Prinzip der freien Zustimmung preisgibt,
weil man den Nationen, wie früher den Dynastien, das Recht

einräumt, sich Landesteile gegen ihren Willen zu annektieren.
Diese Manier, die Leute an der Gurgel zu packen und ihnen
zu sagen: «Du sprichst dieselbe Sprache wie wir, also gehörst
du uns», diese Manier ist übel... Der Mensch gehört weder
seiner Sprache, noch seiner Rasse : er gehört lediglich sich selbst,
denn er ist ein freies, und er ist ein moralisches Wesen."
Die Formel, in der Renan seine Antwort auf die Frage nach dem
Wesen der Nationen zusammenfasste, lautete: „C'est un
plébiscite de tous les jours" : eine täglich zu erneuernde
Willenskundgebung. Dies war eine demokratische Antwort auf eine
sehr allgemeine Frage, und es war von dieser Formel aus nur
folgerichtig, wenn Renan zu dem Schluss kam, es gebe in Europa
kein Volk, das mit mehr Berechtigung eine Nation genannt
werden könne, als die Schweizer: „La Suisse eist peut-être la
nation de l'Europe la plus légitimement composée."

Ob jener Augenblick, in dem wir uns nach Renans Mahnung
seiner Worte erinnern sollten, heute schon da sei, wissen
wir nicht. Es ist kein Zweifel, dass uns seine kleine Schrift
aktuell genug berührt, aber es ist auch deutlich, dass unsere
Erlebnisse der letzten Jahrzehnte Erfahrungen enthalten, die
sich der Antwort Renans nicht ohne weiteres einordnen lassen.
Stimmt es wirklich, dass eine Nation ein „plébiscite de tous Jes

jours" sei und nichts als das? Es will uns scheinen, dass über
einige konstitutive Elemente in der Struktur jedes nationalen

akt.
Erlf 401
SK



Körpers hier hinweggegangen wird. Renans Schrift hatte wesentlich

polemischen Sinn. Er wollte die vulgäre Herleitung der
Nation aus einer einfachen und primären Gemeinschaft der
Rasse oder der Sprache korrigieren. Er wollte daneben rein
historisierenden Erklärungen gegenüber, welche die Elemente
Religion, Interessengemeinschaft, Bodenform betonten, die
entscheidende Schöpferkraft des sich täglich erneuernden politischen
Willens ins Licht rücken. Renans polemische Argumente haben
nichts von ihrer Schlagkraft und Frische eingebüsst. Aber seine

positive Formel der Antwort leidet etwas unter der negativen
Praeokkupation der Ueberlegungen, die zu ihr hinführten. Seine
Formel kann bereichert und vertieft werden. Die folgenden
Gedankenreihen wollen nicht die Renansche Frage: Was ist
eine Nation? wieder aufnehmen. Sie wollen sie ins Geschichtliche

wenden und auf die Frage „Wie entsteht eine Nation?"
mit der Beleuchtung einiger erkennbarer konstitutiver Vorgänge
im Werden nationaler Körper antworten.

Es ist möglich, dass unsere Darlegungen den Eindruck der
Kaltherzigkeit erwecken. Wir werden hier keine monumentale,
sondern kritische Geschichte treiben. Die Kraft des nationalen
Glaubens ist heute in aller Munde; das plébiscite de tous les

jours gibt in allen europäischen Völkern so sehr Resultate der
Einmütigkeit, dass wir es im Interesse der Erkenntnis nicht für
unangebracht halten, die nationalen Individualitäten, deren
geschlossene Einheit wir täglich erleben, einmal vom andern Ende
ihres Daseins her, d. h. von ihren Anfängen aus, zu betrachten.
Wir glauben, dass der Schweizer nur gewinnen kann, je kühler
und sachlicher er diese Dinge überlegt.1)

I. Abstammungslegenden und Elnheitsbewusstsein

Früher und rascher als die Historie ist das naive politische
Bewusstsein zur Beantwortung der Frage nach den nationalen
Ursprüngen gelangt. Als Nebenprodukt fast jedes, bedeutenderen
politischen Zusammenschlusses springt aus der heissen Glut
der Geschehnisse auch die Flamme einer Abstämmlings- oder

Gründungssage heraus. Ob es sich um die Legende des heiligen

i) Das Folgende gibt mit geringen Aenderungen einen Vortrag wieder,
der am 7. Mai 1940 in einem kleinen Kreis in Basel gehalten worden ist.

Po11
402

de"



Stammvaters einer erfolgreichen Dynastie wie des hl. Arnulf,
um die göttliche Abstammung eines vorchristlichen
Heldengeschlechts wie des Merovech, um den von Aeneas abstammenden

Urvater aller Franzosen, Francus, um die Erzählung vom
Herkommen der Schwyzer und Oberhasler aus Schweden, oder
um die Erhebung der Oermania des Tacitus zum heiligen Buch
der Nation handle, immer liegt die Transfiguration einer

Ursprungserzählung vor, welche das aktuelle Erlebnis eines mächtigen

und vielleicht siegreichen Einheitsstaates der Gegenwart
in eine ferne Vergangenheit transponiert und dort in den zauberhaften

und milden Farben der Legende neu und reiner geniesst,
während in der Gegenwart vielleicht noch Ruinen rauchen und
Gräber offen stehen, die schmerzlich genug von einem sehr
unorganischen Wachstum zeugen.

Die Abstammungslegende, mit der eine erfolgreiche politische
Gemeinschaft ihre Ursprünge umkleidet oder auch verkleidet,
erfüllt in gewissen Fällen den Zweck, ein aktuelles Einheitserlebnis

als uralte Tatsache der Vergangenheit zu präsentieren.

Daher die Beliebtheit des heros eponymos. Mag man auf
noch so verschiedenen Wegen zusammengekommen sein, man
fühlt sich in der Gegenwart unter dem Druck einer Bedrohung
oder im Hochgefühl eines Sieges als einheitliche Gemeinschaft.
Man hat den Willen, zusammenzuleben, als wäre man eine

Blutsgemeinschaft und schafft sich die Stammtafel der
Herkunft von einem Stammvater und aus einer Blutwurzel in
einer Legende. Nur in diesem Zusammenhang, als imaginative
Stützen eines aktuellen politischen Willens sind die biologischen
Einheitslehren der Gegenwart von politischem und historischem
Interesse. Ihr pseudowissenschaftliches Kleid kann nicht über
ihre echte vitale Funktion täuschen: Einheitsbewusstsiein zu
schaffen, wo es früher fehlte oder fragwürdig war. Die
Abstammungslegende und der heros eponymos mythisch gesonnener

Geschlechter können in einem auf Volksbildung gestimmten

Jahrhundert das Kleid einer wissenschaftlichen Theorie
annehmen. Die Philologie des 19. Jahrhunderts hat — nicht anders
als die Historie selbst — auch in einigen ihrer ehrwürdigsten
Vertreter als politische Mythenschöpferin mit raffinierten
Methoden dem Staate gedient, wenn sie immer wieder den Kurz-
schluss von der Sprachgemeinschaft auf die Volksgemeinschaft

ten
neh 403
P1



und die Abstammungsgemeinschaft vollzog. Eine differenzierte
Beobachtung der linguistischen Entwicklung kann indessen zur
Erkenntnis führen, dass die spontan entstehenden Sprachräume
sich keineswegs decken mit den Volkskörpern,, dass der
politische Wille einer Dynastie oder eines Volkes sich zwar eines

Sprachraumes bedienen, ihn aber auch zertrümmern, ja sogar
neue, von der rein sprachlichen Entwicklung her nicht
vorgezeichnete einheitliche Sprachräume schaffen kann.

II. „Hier sind wir, dort sind die andern!"

Betrachtet man statt der Abstammungs- und Einheitslegenden

die wirkliche Frühgeschichte Europas, so ist es keine Frage,
dass Nationen als primäre Grössen in unserer Vergangenheit
nirgends auftauchen. Diese Gebilde, die wir erst im späteren
Mittelalter in klareren Umrissen wahrnehmen, sind weder aus
den Sprachräumen, noch aus den Stämmen, noch aus den Rassen
der Frühzeit auf einigermassen geraden Wegen hervorgegangen.

Sie erscheinen als sekundäre, späte Produkte eines vorwiegend

politischen Prozesses sehr komplizierter Natur.
Wohl hört man schon im 9. Jahrhundert von einem deutschen

Mönch in Lothringen, der alle Menschen romanischer Abstammung

und Sprache — Romanae nationis et linguae — mit
nationalem Hass — quodam gentilicio odio — verachtet habe, so
dass er nicht einmal ihren Anblick ruhig habe ertragen können.
Oder man vernimmt zu Beginn des 12. Jahrhunderts aus dem
Mund des Abtes Suger von St. Denis die Schilderung einer
deutschen Gesandtschaft, die bereits in sehr modernen Zügen
gemalt ist. Magis ad terrendum quam ad ratiocinandum, „eher
um zu erschrecken als zu verhandeln" seien sie gekommen, „an-
massend", cerviciosi und „knarrend von teutonischer Heftigkeit",
teutonico impetu frendentes. Derartige nachbarliche Empfindungen

und Schilderungen begegnen aber nicht nur an den

Bruchlinien der künftigen nationalen Trennungen, sondern auch

an Grenzen, die später völlig verwischt oder doch von einem
modernen Nationalgefühl weitgehend übertüncht worden sind,
so an der Apenninengrenze innerhalb Italiens oder an der

Loiregrenze innerhalb Frankreichs, an der Elbgrenze innerhalb
Deutschlands, zwischen Schotten und Engländern innerhalb
Grossbritanniens. Allbekannt sind die heftigen Worte des Lom-

an

moc 404



barden Liutprand von Cremona, der vor dem byzantinischen
Kaiser beteuert, kein Schimpfwort sei niedrig genug, wenn ein
Lombarde den Römer bezeichnen wolle: ut inimicos nostros
commoti nil aliud contumeliarum nisi: Romane! dicamus, hoc
solo id est Romanorum nomine quicquid ignobilitatis, quicquid
timiditatis, quicquid avaritiae, quicquid luxuriae, quicquid men-
dacii, immo quicquid vitiorum est, comprehendentes." „Im Zorn
kennen wir gegen einen Feind kein ärgeres Schimpfwort als
ihn «Du Römer» zu heissen, indem wir in diesem einen Namen
der Römer alles zusammenfassen, was es an Niedertracht, an
Feigheit, an Geiz, an Ausschweifung, an Verlogenheit, kurz
an allen Lastern nur immer gibt." Aehnlicher Abscheu kommt
etwa bei Rodulfus Glaber zwischen Aquitaniern und Nordfranzosen

zum Vorschein.
Auf der Suche nach den bestimmenden Faktoren im Vorgang

der nationalen Disgregationen stösst man immer wieder auf
das sehr simple, aber äusserst zähe und offenbar elementare
Gefühl: „Hier sind wir! Dort sind die andern!" Wenn wir auch

nicht daran denken, diesen Ruf, den man neuerdings in die
Formel des Freund-Feind-Prinzipes gepresst hat, zum elementaren

Motor einer politischen Ethik zu erheben, so ist doch die
Erscheinung selbst zu auffallend, als dass man sie übersehen
könnte. Es gibt kaum eine europäische Nation, bei deren

Entstehung dieser Ruf nicht nach einer oder nach mehreren Seiten
leidenschaftlich geklungen hätte. Es ist, als erzeugte nur ein sehr
intensiver Reibungsvorgang an einer andersgearteten Menschengruppe

die spezifische Temperatur, in der sich ein politisches
oder speziell nationales Gemeinschaftsgefühl kristallisiert. In
einigen Fällen behält das nationale Bewusstsein dauernd und
mit grösster Zähigkeit die Erinnerung an einen solchen Geburtsvorgang,

an jene erste laute Beteuerung: wir sind anders als
sie! In Spanien ist gewissermassen die ganze Hitze des

Reibungsvorganges, aus dem die Nation entstanden ist, in einem

Schimpfwort aufbehalten, wie in einem Muttermal des ersten
Hasses. „Marrano" bedeutete, wie Karl Vossler kürzlich
dargelegt hat, in seiner arabischen Ursprungsform einfach: die
verbotene Sache, dann für die Juden insbesondere Schweinefleisch,
schliesslich für den Spanier Schwein im allgemeinen und in
beleidigendem Gebrauch Jude und Mohammedaner, bis dann im

Seh



15. Jahrhundert auch der Spanier den Spanier so beschimpfte,
falls er ihn entweder der unreinen Herkunft aus jüdischem oder
muslimischem Blut, oder aber der Unzuverlässigkeit im Glauben

verdächtigen wollte.
Es ist durchaus nicht so, dass die Reibung am Andersartigen

nur als Begleiterscheinung das Bewusstsein der eigenen Artung
schärfte oder eine bereits bestehende Einheit nur deutlicher zum
Bewusstsein kommen Hesse. Diese Reibungen schaffen in

gewissen Fällen erst die Einheit, den Bruch mit Verwandtem
und die besondere Artung. Wie im spanischen Fall eine einheitliche

Nation nirgends zu entdecken ist vor dem Kampf mit dem

Islam, vielmehr erst in diesem Kampf entsteht, so ist noch

paradoxer im englischen Fall die Besonderheit und innere Einheit

der Nation aus dem Kampf mit Frankreich so hervorgegangen,

dass im Lauf eines dreihundertjährigen Krieges zweimal
eine ursprünglich festländische, also französische Dynastie im
Kampf mit einer französischen Konkurrentin erst sich
selbst anglisieren muss und dann zum Kristallisationspunkt des

englischen Bewusstseins wird, weil sie den Kampf mit dem
Feind führt. Sowohl das Reich der normannischen Herzöge als

dasjenige des Hauses Anjou war seinem Ursprung nach ein

Meerengenreich. Beide Dynastien stammten vom Festland, schienen

daher bestimmt, die englische Insel mit dem Festland zu
verbinden und ein Reich zu schaffen, das ähnlich wie das
türkische zu beiden Seiten eines Meerarmes seine Länder vereinigt

hätte. Noch Heinrich IL war seinem ganzen Wesen nach

Franzose und die angelsächsische Volkssprache hatte in seinem
Reich keine grössere Bedeutung als der bretonische oder der
provenzalische Dialekt. Der Kampf zwischen dem angiovini-
schen und dem capetingischen Haus im 12. Jahrhundert war
weit entfernt, eine Auseinandersetzung zweier Nationen zu sein.
Es waren zwei festländisch-französische Dynastien, die miteinander

rangen und nur weil dieser Kampf mit so unerhörter
Erbitterung und so langer Dauer geführt wurde, gewannen die

kämpfenden Gruppen eine derartige innere Konsistenz, dass sie
als dauernd getrennte politische Kerne erhalten blieben. Und
erst in der letzten Phase dieses Ringens, im hundertjährigen
Krieg des 14. und 15. Jahrhunderts, entschied es sich, dass eine

der beiden Gruppen dauernd auf die Inselwelt, die andere auf

kän 406



das Festland beschränkt werden würde. Erst jetzt entschloss sich
die Ritterschaft der Könige aus dem Hause Anjou-Plantagenet,
auf ihre angestammte französische Sprache zu verzichten und
englisch zu sprechen in der Ratsversammlung und im Gericht,
damit auch dieses auffallendste Zeichen der Sprache noch den
Gegensatz zu den französischen Gegnern bekräftige. Man weiss,
dass das Durchdringen der englischen Sprache im öffentlichen
Gebrauch und die Entstehung eines englischen Gemeingefühls
eine der bedeutsamsten Begleiterscheinungen des hundertjährigen

Kriegs gewesen sind. In ähnlichem Sinn hat sich das

burgundisch-niederländische Staatsbewusstsein aus einem dynastischen

Parteigefühl gebildet, nur dass dort die Entwicklung
zum Teil abgebogen wurde, zum Teil erst in mannigfachen
Brechungen zum belgischen und holländischen Staatsbewusstsein

hingeführt hat.
Besonders auffallend ist die Wirksamkeit eines feindlichen

Polarisators im deutschen Fall. Viel mehr als die französische

Königsmacht hat die Potenz Rom für das deutsche National-
bewusstsein diese Rolle übernommen. Seitdem in den Tagen
Heinrichs IV. zum ersten Mal eine erbitterte Gegnerschaft
zwischen Kaiserlichen und Papsttreuen aufgetaucht war, begann
dieser Gegensatz, der an sich völlig in der Sphäre des reinen
Universalismus erwachsen war und mit nationalen Spannungen
nichts zu tun hatte, sich eines noch kaum in Andeutungen
vorhandenen nationalen Bewusstseins zu bedienen; und dann

verging nur ein Jahrhundert, bis im Munde Walthers von der Vogelweide

der Kontrast von Tiutschen und Walchen zum beliebten

und selbstverständlichen Stil- und Kampfmittel geworden
ist. Der Gang der Dinge wollte es dann, dass infolge der
besonderen Politik Kaiser Friedrichs III. auch die kurfürstlichnationale

Bewegung des XV. Jahrhunderts sich in der Reibung
an der römischen Kurie entwickelte, sodass gegen 1500 Deutschland

sich seiner nationalen Besonderheit innerhalb des hl. Reichs
von neuem wieder im Gegensatz zu Rom allgemeiner bewusst
wurde. In dieselbe Zeit fällt die Entdeckung der Germania des

Tacitus und damit die Möglichkeit, den aus kirchenpolitischen
Verhältnissen entsprungenen Gegensatz zur Kurie in die graue
Vorzeit der Römer und Germanen zu transponieren. Damit waren

die Elemente gegeben, aus denen sich das deutsche National-
vot.

wui 407



bewusstsein im 16. Jahrhundert unter mächtiger Verstärkung
durch die Reformation entwickelt und an die es bis tief in
unsere eigene Zeit hinein immer wieder angeknüpft hat.

In diesen Zusammenhang der Reibung am Andersartigen
gehört auch die auffallende Bedeutung der peripheren
Situation eines Machtzentrums. Die nationalen
Einigungen haben sich in mehreren Fällen so vollzogen, dass
gerade nicht das ideenreichste, älteste Kulturgebiet eines Landes
die Impulse gab, sondern so, dass der Anstoss von einem
Zentrum ausging, das auf jüngerem, kargerem Boden erwachsen war
und dessen Bewohner in ständiger Aktionsgewohnheit, in krie-
gerisch-grenzländischer Gesinnung von jeher mit einem Minimalbesitz

von simplistischen Ideen ihr Dasein kämpferisch behauptet

hatten. Der paradigmatische Fall, die Gründung des neueren
deutschen Reiches vom kolonialen Boden Preussens aus findet
tatsächlich seine mehrfache Analogie. Im Moment, wo sich das
schwedische nationale Königtum aus dem Verband des
kalmarisch-skandinavischen Universalreichs löst, wird es getragen von
einem im kolonialen Finnland grossgewordenen Geschlecht und
seinem Repräsentanten, Karl Knutson, der zwischen seiner
ersten und seiner zweiten Erhebung dauernd in Wiborg an der
russischen Grenze residiert hat. Während im finnischen und
preussischen Fall der koloniale Ursprung einer nationalen
Monarchie im engsten Zusammenhang mit der Kampfgewohnheit
einer Grenzritterschaft steht, bedeutet die Verschiebung des

nationalen russischen Zentrums von Kiew nach Moskau etwas
anderes als diejenige des deutschen von Frankfurt nach Berlin.
Im russischen Fall war es nicht die Kriegführung einer
Grenzherrenschicht, sondern die ungehemmtere Entfaltungsmöglichkeit

des monarchischen Prinzips auf dem traditionsfreien Boden
des moskowitischen Waldlandes und dann die geringere Störung
durch die tatarische Nachbarschaft, welche den Aufstieg des

zur nationalen Rolle berufenen Grossfürstentums Moskau
bestimmte. Es wirkte hier als bildendes Prinzip ein ursprünglich
nicht so sehr nationaler als machttechnischer Faktor. Das grösste
und echteste Beispiel einer Verlegung der Hauptstadt vom
alten Reichszentrum in die gefahrenreiche Reibungszoine eines

Grenzlandes ereignet sich lange vor der Jugendepoche
europäischer Nationen, in der Verlegung der römischen Reichs-

nid 408



hauptstadt von Rom nach Konstantinopel. Aber auch in jenem
Fall hat sich die kampfgewohnte, in dauernder Gefährdung
lebende Herrenschicht des byzantinischen Reiches grossartig
behauptet. Ein Weltreich, das in zahllosen Krisen zu einem
Stadtstaat zusammengeschrumpft war, erhielt sich doch allen
Gefahren zum Trotz durch ein Jahrtausend hindurch als
Militärstaat und zugleich als Hort unvergleichlicher Kultur.

III. Das Instrumentarium der Macht.

Neben dem negativen Prinzip des Gefühls anderer Artung,
der Reibung am feindlichen Nachbarn, gibt es nun im Bewusst-
sein der Völker einige positive Vorstellungen, die gleichsam
als Kristallisationskerne das Zusammenschiessen der Kräfte
erleichtert und dauernd als Zentren nationalen Bewusstseins
gewirkt haben, lange bevor die Berufungen auf die gemeinsame
Sprache, den gemeinsamen Boden und die gemeinsame Abstammung

üblich geworden sind.
Was bei der Betrachtung der verschiedenen Nationalgeschichten

stets zuerst in die Augen springt, sowohl wenn man auf
den realistischen Fries der kriegerischen Ereignisse als auch

wenn man auf das stillere Gewebe der inneren Verfassungsgeschichte

blickt, ist das Instrumentarium der Macht. Gerade
in der Zeit der entscheidenden nationalen Entwicklungen, d. h.

im späteren Mittelalter, erfährt es eine ganz bestimmte Bereicherung

und Ausgestaltung. Heer, Rechtsprechung und Steuerwesen

werden nach einer neuen Technik organisiert, in der Hand
einer Landesregierung zentralisiert und damit allen früheren
Epochen gegenüber unvergleichlich viel wirksamer gestaltet.
Aber jene Entwicklung, die von der schwerfälligen
Kriegsmaschinerie des hochmittelalterlichen Lehensaufgebots zu der
geschmeidigen Waffe des stehenden Heeres und der Soldtruppe
führt, jene Entwicklung, die zugleich von der lokalen
Rechtsprechung durch den Gutsherrn und Grafen nach regionalem
und persönlichem Recht zu einer Gerichtshoheit des Landesherrn

nach einheitlichem, zuweilen von Berufsjuristen gesprochenen

und kodifizierten, territorialen Landrecht führt, die
Entwicklung, die an die Stelle einer Fülle von lokal bestimmten,

bunt durcheinandergeschlungenen Verpflichtungen auf Na-
spr
und 409
h**



turalabgaben und Dienste ein allgemeines Steuerrecht in Geld
setzt, — kurz jene Vereinigung von Militärhoheit, Gerichtshoheit

und Steuerhoheit in der einen Hand des Landesherrn
zur Landeshoheit — ist keine spezifisch nationalstaatliche
Besonderheit. In der Technik der Machtausübung ist der Nationalstaat

nur ein Sonderfall des allgemeinen modernen Territorialstaates.

Und es macht nicht einmal einen sehr wesentlichen
Unterschied, ob der Träger der Souveränität eine Dynastie oder
ein Rat sei. Die Vollkommenheit eines solchen
Regierungsinstrumentes kann nach Zeit, Umständen und Entwicklungsstufe
sehr differieren; die Grundkonstruktion des Apparates ist
besonders im späteren Mittelalter auffallend analog in den
verschiedenen europäischen Gebieten. Für das Werden einer nationalen

Einheit ist ein solches Instrumentarium der Macht eines
der kräftigsten unter den möglichen positiven Kristallisationsprinzipien.

Die Einheit einer Nation ist in bestimmten Fällen
fast nur in der Einheit des Machtzentrums zu erkennen.

Nun ist aber kein einziges der modernen, nationalen
Machtinstrumente in seinem Ursprung von der Nation als solcher
geschaffen worden. Sofern die Nation identisch ist mit ihrem
Machtorgan ist sie alles eher als ein plébiscite de tous les

jours. Schöpfer der Regierungstechnik sind in Europa die
Dynastien, in gewissen Beziehungen die Stadtregierungen. Der
Kreis, in dem ein konkreter Machtapparat, den dann später die
Nation erben konnte, geschaffen wurde, ist in den meisten Fällen

kleiner — oder im Fall des Imperiums grösser —, jedenfalls

ein andrer gewesen als der nationale. Die Herren der Ile
de France, die brandenburgischen Kurfürsten, die piemontesi-
schen Herzöge, die kastilischen Könige sind die eigentlichen
Schöpfer der später national gewordenen Regierungsapparate.
Je höher man die Bedeutung des Machtinstrumentes für das
Leben einer Nation einschätzt — und unsere Generation hat

einigen Anlass, sie nicht gering anzuschlagen — umso bedeutender

erscheint die Leistung jener Dynastien, die in einer

grossartigen Bauerngesinnung, in zäher, durch viele Generationen

hindurch kaum aussetzender, oft wahrhaft asketischer
Sammler- und Herrscherarbeit den modernen Nationen gleichsam

ihr Knochengerüst, ihre Instrumente der Machtausübung
schufen. Wehe der Nation, die vergisst, dass nicht sie als Volk

gr°' 410



die Heeresorganisation, das Gerichtswesen und den Verwaltungsapparat,

in dem sie lebt, gemacht hat, sondern dass hier
Regentenbegabungen in langen Zeiträumen geduldig gewirkt und
ausgebaut haben, was in einem einzigen Tag verdorben werden
kann. Hier gilt nicht Tagen und Beraten, sondern Befehlen
und Gehorchen, und das eine ist bekanntlich so schwer wie das

andere.
Wie nun aber das Machtinstrument seiner Entstehung nach

nicht aus dem nationalen, sondern aus einem kleineren oder
grösseren Bereich hervorgegangen ist, so ist es seinem Wesen
nach nicht an den nationalen Kreis gebunden. Es strebt unersättlich

zur Erweiterung, und nur Tod und Schicksal können ihm
Schranken setzen. Wenn man beobachtet, wie regelmässig die
nationalen Staaten in jüngerer Zeit imperiale Tendenzen
entwickelt haben, so ist man geneigt, nicht mehr so sehr den

Machtapparat als ein missbrauchtes Werkzeug der Nationen,
sondern die Nationen als ein zeitweilig opportunes Kleid eines

Machtprinzips anzusehen.

Träger des unbändigen Wachstumswillens sind in den
Machtorganismen mehr oder weniger nationaler Prägung nicht allein
die Herrschergeschlechter, sondern in späteren Phasen und in
gewissen Sonderfällen eigenartige spontane Stosstrupps. Alles
andere als Vollstrecker eines Plebiszits greifen sie eigenwillig
und eigenmächtig, gewalttätig und schrankenbrechend über die
Grenzen dessen hinaus, was nach offiziellem Regierungswillen
Recht und Mass ist. Der Schweizer weiss gut genug, welche
entscheidende Rolle in der Zeit, da unser Staat noch in actu
nascendi war, jene wilden Unternehmungen voll toller Jugendkraft,

jene Saubannerzüge und Mazzenunternehmungen für den

Wachstumsprozess unseres Staates bedeutet haben, und wie
oft die Regierungen gezwungen waren, nachträglich auszuführen

und gutzuheissen, was jene illegalen Stosstrupps auf eigene
Faust vorgezeichnet hatten. Nicht nur im fünfzehnten, sondern
noch im neunzehnten Jahrhundert hat unser Staat derartige
Kräfte entwickelt, als Schützenvereine und Freischaren nicht in
der Aussen-, aber in der Innenpolitik eine revolutionäre Kraft
manifestierten, der die Regierungen auf halbem Wege zu folgen
gezwungen waren. Wo immer Nationen entstanden, sind
derartige Kräfte mit am Werk gewesen. Von den Faschisten un-

noc



seres Jahrhunderts zu den Jacobinern des vorletzten, zu den

spanischen Conquistadoren des 16. Jahrhunderts und den
englischen Seeabenteurern der elisabethanischen Zeit, zu den

Normannen, die als fahrende Ritter ins heilige Land zogen und
auf der Rückkehr nebenbei als Söldner und Piraten ihre Staaten

in Unteritalien gründeten, immer begegnet uns derselbe

verwegene Menschenschlag, wo immer Staaten entstehen, Macht
sich sammelt, Herrschaft begründet wird. Es ist jene Erscheinung,

die der Lausanner Soziologe Wilfredo Pareto schilderte,
als Mussolini unter seinen Zuhörern sass. Nirgends ist der
triebhafte Urcharakter der Macht deutlicher erkennbar als in
diesen wilden Schossen am Baum der Nationen. Wir wollen
nicht sagen, wo diese wilden Schosse fehlen, sei es mit der
Kraft einer Nation vorbei. Aber man tut gut daran, nicht zu

vergessen, dass auch in diesen Schossen eine Urkraft
staatlichen Lebens zum Ausdruck kommt. Der Staat ist nicht nur
der Bereich der Gewalt. Aber wo er vergisst, dass die
Handhabung der Gewalt seine erste Domäne ist, vergisst er sich
selbst.

IV. Die Religion der Monarchie

Ob ein Machtzentrum in einem gegebenen Raum spielen
könne oder nicht, hängt nicht allein von seiner Spannkraft und
seinen Zwangsmitteln ab, sondern unter anderem wesentlich von
dem Mass freiwilliger Zustimmung, das es zu erreichen vermag.
Man hat mit Recht darauf hingewiesen, dass unter den zahllosen

Dynastengeschlechtern des frühen und hohen Mittelalters
diejenigen sich am längsten behauptet haben, die sich mit einer
nationalen Idee zu verbinden verstanden. Die Formen der
freiwilligen Zustimmung zu einer Machteinheit haben in älterer
Zeit in der Regel kultischen Charakter. Als religio, als

Kultgenossenschaft mehrerer weitverstreuter Stämme beschreibt
bekanntlich Tacitus die Gemeinschaft der semmonischen, d. h.

wohl der alemannischen Völker. Wenn der Einzelne den Hain
der Stammesgötter bei der gemeinsamen Opfertagung nur in
Fesseln betreten durfte, so hat man daran erinnert, dass alles
fromme Falten der Hände nichts anderes als eine solche
Gebärde des freiwilligen Sichfesseins darstellt. Die Stufen auf

dem Weg von alten kultischen Stammesgemeinschaften bis zu
wo
der 412



modernen christlichen, politisierten Nationalkirchen lassen sich
vielfach belegen, am eindrucksvollsten wohl im französischen
Fall. Dort klingt in der alten Verehrung des merowingisohen
Königsgeschlechts noch der Glaube an seine besondere
Gemeinschaft mit den Göttern, ja an seine göttliche Abstammung,
wenn in bereits christlicher Zeit die Könige als Zeichen ihrer
Besonderheit die lange Haartracht behalten, Kranke heilen, auf
besonderem Gespann daherfahren. Aber dieser rein
fränkischgermanische Königsgedanke entfaltet seine volle Kraft für den
neuen Staat erst, wo er sich mit Glaubensvorstellungen der
nichtfränkischen Bevölkerung Galliens verbindet. Erst seit
seinem Kreuzzug gegen die arianischen Westgoten und seit den

Wunderzeichen, die man von diesem Zug erzählte, ist Chlodwig

auch für die Keltoromanen von einem unwiderstehlichen
Glanz überirdischer Mission umgeben. Wenn es so dem
fränkischen Geschlecht gelang, durch Königstaufe und Kreuzzug
starke Kräfte christlich-römischen Glaubens für seinen
Herrschafts- und Einheitsgedanken zu gewinnen, so liegt darin nicht
die letzte Ursache dafür, dass die fränkische Dynastie die
arianischen Staaten der Westgoten, Burgunder und schliesslich auch
der Ostgoten zu überflügeln und auszuschalten vermochte, eine
Ursache auch dafür, dass der politische Schwerpunkt Galliens,
der bisher im Süden gelegen hatte, nun auf den katholischen
Norden hinüberglitt. Wie entscheidend dann Kräfte religiöser
Art am Aufstieg des karolingischen Geschlechts mitgewirkt
haben, wie sehr nicht nur die Verbindung mit dem Papsttum,
sondern auch die nach alttestamentlichem Vorbild erneuerte
Königssalbung nun jenen religiösen Schimmer, der den Mero-
wingern in anderer Form eigen gewesen war, in Vergessenheit
bringen sollte und tatsächlich zu überstrahlen vermocht hat, wie
das alles dann im Gottesgnadentum der erneuerten Kaiseridee
aufgegangen ist, brauche ich kaum in Erinnerung zu rufen. Man
weiss, dass die Legende von der Erscheinung der Taube mit
dem Salböl für die Königsweihe Chlodwigs in Reims erst in
karolingischer Zeit, also 300 Jahre post festum entstanden ist,
gleichsam als Christianisierung einer Ursprungslegende, die einst
ganz andere Züge getragen hatte. Wie entscheidend diese
Legende und der damit verbundene Glaube an göttliche Erwählung

das Königtum auch in seinen späteren Entwicklungen ge-
dei.
kan 413
p-i



tragen und im Volksbewusstsein gestützt hat, bemerkt man in
dem Augenblick der schwersten Krise, die die französische
Monarchie je erlebt hat, im 15. Jahrhundert, wo nur aus der Tiefe
des volkstümlichen Wollens ihr die Kräfte der Erneuerung und
Rettung zufliessen konnten. Als Jeanne d'Arc sich aus ihrem
lothringischen Grenz- und Geburtsland aufmachte, um dem Dauphin

von Bourges in Chinon ihre Gesiahte zu offenbaren, und
als sie am Hof Vertraueii fand, da führte sie den Dauphin nicht
gegen Paris und die englischen Hauptstellungen, sondern über
Orléans in das abgelegene, militärisch nebensächliche Reims zur
Königsweihe. Von jener heiligen Stätte her sollte das ganze Volk
von Frankreich erfahren, dass der Dauphin Charles der wirkliche

Auserwählte des Himmels sei. Man weiss, dass in der
Kirche von Domrémy der hl. Remigius besonders verehrt wurde,
der Salbungsmythus von Reims folglich der Bevölkerung
vertraut sein musste. So sehr nun aber Jeanne d'Arc durch ihren
Königsglauben die nationale Monarchie in Frankreich neu
begründet hat, so sehr ginge man in die Irre, wenn man annähme,
Jeanne d'Arc und ihre Gläubigen hätten eine bestimmte, national

begrenzte Vorstellung des französischen Königsstaates
gehegt. Zwölf Tage nach der Weihe des Dauphins in Reims
hat Christine de Pisan ein Lobgedicht auf die Jungfrau
geschrieben, in dem ihre Aufgabe weit über den nationalen Bereich
hinaus gezeichnet wird. Die Jungfrau werde nach der Befreiung
Frankreichs den König naqh Rom zur Krönung führen, von
dort werde er der Kirche den Frieden und die Einigkeit geben,
— man lebte mitten in der Konzilszeit —, er werde die Hussiten
bekehren, die Sarazenen besiegen und das heilige Land der
Christenheit zurückgewinnen.

Eine ähnliche Inkongruenz von tatsächlichem Herrschaftskomplex

dynastisch-regionaler Herkunft und universaler
Reichsideologie ist nicht nur für Frankreich und Deutschland, sondern
für die meisten spätmittelalterlichen Nationalstaaten die Regel.
Im deutschen Fall wirkt das Missverhältnis nur darum besonders
paradox, weil seit dem Untergang der Staufer der faktische
Herrschaftskomplex der Monarchie ganz besonders schwach, die

Ideologie besonders laut geworden ist. Aber sowohl die
spanische als die ungarische Nation haben denselben ideellen
Ursprung. Ein gemeinschaftlicher universaler Kreuzzugs- und

Im

Pan 4i4



Reichsgedanke verbindet sich mit einem zuweilen sehr dürftigen
und improvisierten Machtkern, und schafft ein regionales, rein
praktisch begrenztes Einheitsbewusstsein, aus dem sich eine
Nation entwickelt. Vor wenigen Monaten hat der Rektor der
Universität von Budapest öffentlich erklärt, es sei ein müssiges
Unterfangen, die ungarische Nationalität ausschliesslich aus
einem Volkstum ableiten zu wollen. Einige der grössten Figuren
ungarischer Nationalgeschichte wie die Hunyadi seien ihrer
Abstammung nach keine Ungarn gewesen. Nur der gemeinsame
Türkenkampf, die Qrenzwehr für das römische Christentum,
habe die ungarische Nation konstituiert. Wer an ihr teilgenommen

und die ungarische Sprache gelernt habe, sei Ungar
geworden. Analoges liesse sich für Spanien und in gewissem
Sinne für Polen behaupten. Besonders merkwürdig ist der
russische Fall. Das formlose Kollektiv der altrussischen Teilreiche
bekommt eine gewisse körperliche Individualität erst in dem

Augenblick, da die Tatarenreiche des Südens und Ostens die
uralte Verbindung Russlands mit dem byzantinischen Kulturgebiet

durchschnitten haben, als es plötzlich infolge unberechenbarer

Verschiebungen in der Umwelt ein Territorium
griechischchristlichen Bekenntnisses gab, das im Süden von den
muslimischen Tatarenstaaten, im Westen vom katholischen Polen und
dem heidnischen Litauen begrenzt war. Eine Insel der Tradition
mit festen Rändern war halb zufälligerweise im Verlauf einer
Reihe von Katastrophen übriggeblieben. Dieses Territoriums
bemächtigt sich das moskauische Grossfürstentum, indem es

den Metropoliten von Kiew in Moskau festhält, die genannten
Gebiete unter seine eigene monarchische Gewalt bringt und
nach dem Zusammenbruch des byzantinischen Reiches den vollen

Zauberglanz des oströmischen Kaisertums zu sich herüberzieht.

Auch hier also ein unbedeutender empirischer Machtkern,
der sich einer universalen Reichsidee bemächtigt und einem
Bevölkerungsfragment, das sich von einer andersartigen Welt
umgeben fühlt, den inneren Halt gibt. Sprache und Volkstum bleiben

als bestimmende Faktoren anfänglich ganz im Hintergrund.

V. Sprache und Volkstum.

Betrachtet man endlich die Rolle dieser letzten beiden
Elemente genauer, so ist es deutlich, dass die Einheitlichkeit des

geL



Volkstums, sofern sie in einigen der modernen Nationen bis zu
einem gewissen Grad erreicht worden ist, mehr das Produkt als

die Voraussetzung der nationalen Entwicklung darstellt. Hier
behalten die polemischen Thesen Renans ihre volle Geltung.
Die dauernde Ausübung einer zentralen Macht hat unfehlbar
eine nivellierende, verwischende, uniformierende Wirkung. Eime

zentrale Monarchie, ein Hof, eine Hauptstadt, eine Armee, in
der die Kinder der verschiedenen Landesgegenden gemeinsam
fechten: all dies wirkt im Sinne der Vereinheitlichung und der
Verstärkung des Gemeinschaftsbewusstseins.

Was die Sprache betrifft, so weiss jedermann, dass noch um
das Jahr 1000 auf jedem der heutigen nationalen Sprachgebiete
sehr verschiedene Sprachen zu Hause waren. So sehr in der
Geschichte der Bodengestalt die Zerklüftung und Faltung das

Primäre und die Ausebnung das Sekundäre darstellt, so sehr
sind die modernen einheitlichen Sprachgebiete gewissermassen
Nivellierungs- oder Schwemmergebnisse der Zeit. Nicht nur
ist um das Jahr 1000 in Mittelitalien noch langobardisch und
vielleicht sächsisch und bulgarisch gesprochen worden, sondern
im vollen 19. Jahrhundert hat der französisch sprechende pie-
montesische Adel erst mühsam italienisch lernen müssen, um das

Cadre der Nationalarmee des geeinigten Königreichs werden zu
können. Im schweizerischen Fall begegnet man immer wieder
dem Missverständnis, dass sich hier Fragmente dreier Nationen
merkwürdigerweise zusammengefunden hätten. Nichts ist
historisch unzutreffender als diese Vorstellung. Keines der
schweizerischen Gebiete hat die spezifisch nationale Entwicklung seiner

Nachbarschaft je mitgemacht. Die uns umgebenden
Nationalstaaten sind alle jünger als die Eidgenossenschaft. Nur auf
sprachlichem Gebiet hat eine gewisse distanzierte Teilnahme an
den nationalen Entwicklungen von früh an stattgefunden; intensiv

ist sie erst im 19. Jahrhundert geworden. Historisch
betrachtet ist die Mehrsprachigkeit eines Gebietes das Natürliche
und Normale, die Einsprachigkeit das Künstliche und Spätere.
Ob die Durchsetzung einer Einheitssprache in einem bestimmten
Staatsgebiet gelingt oder nicht, hängt wesentlich von zwei
Faktoren ab: erstens von der Intensität des zentralistischen Druk-
kes, zweitens von der Plastizität des Volksbewusstseins.

Nichts fördert bekanntlich die Spracheinheit mehr als die
une

°b 416



Wirkung einer starken zentralen Bürokratie, eines Hofes, eines
tonangebenden hauptstädtischen Lebens. Je grösser die Freiheit
und Autonomie der einzelnen Landesteile bleibt, umso leichter
erhält sich die Differenzierung der Dialekte. Der teilweise Untergang

der französischen Mundarten ist bekanntlich u. a. die sehr
späte Folge eines bewussten jacobinischen Unifizierungspro-
grammes. Ebenso wichtig wie der politische Faktor ist wohl
ein quasi-biologischer. Es ist höchst merkwürdig, dass es in
England gelungen ist, die sehr späte normannische Okkupation,
ihre Härten, ihre Eingriffe in Besitz und Rechtsstand, ihre
fremde Herkunft und ihr zweifelhaftes Recht völlig in
Vergessenheit zu bringen, während in Irland die englische
Herrschaft bis zum heutigen Tag als etwas Fremdes empfunden wird.
Zur Entstehung eines geschlossenen Nationalbewusstseins
gehört vor allem eine unermessliche Fähigkeit des Vergessens.
,,L'oubli et je dirai même l'erreur historique sont un facteur
essentiel de la création d'une nation", heisst es bei Renan. Je

jünger ein Volk, umso grösser scheint die Fähigkeit des Vergessens

zu sein. Je älter und differenzierter es ist, umso fester hält
es an seiner Vergangenheit fest. Hat seine Individuation einen

derartigen Grad erreicht, dass eine feste nationale Sage, oder
gar eine eigene Historiographie und nationale Erziehung sich

gebildet haben, dann gelingt der Wechsel grundsätzlicher
nationaler Empfindungen nur noch sehr schwer, d. h. nur unter
schmerzlicher Verletzung des Selbstgefühls und umso tieferer
Erinnerung an das Frühere. Hier wird die Bedeutung der
einheitlichen Sprache eines Staatsgebietes erst recht sichtbar. Die
einheitliche Sprache ist gewissermassen das Medium, das am
leichtesten die Wellen eines nationalen Bewusstseins leitet. Nur
ein äusserst kräftiges Staatsbewusstsein vermag die grösseren
Widerstände verschiedener Sprachgebiete im selben politischen
Körper zu durchdringen. Ein Staat, der nicht nötig hat, die
Sprachunterschiede auszulöschen und sich trotzdem innerlich als
Einheit behauptet, ist ein sehr starker Staat. Der Staat von
einheitlicher Sprache ist gewissermassen der am leichtesten zu
konstruierende. Es braucht die relativ geringste politische
Willensspannung, um ein Gebiet gleicher Sprache zum staatlichen Körper

zusammenzufassen. Jede höhere Spannung wird in diesem
Qebiet am leichtesten fortgepflanzt. Zwischen beiden Fällen

417



besteht eine prinzipielle Identität. Auch im Fall des einsprachigen

Staates ist nicht die Sprache das konstituierende Prinzip,
sondern der politische Wille einer Dynastie, einer bestimmten
Machtgruppe, Klasse oder Gemeinschaft. Zum schöpferischen
Akt dieses politischen Willens treten Sprache, Volkstum,
Glaubensgemeinschaft als sekundäre variable Bedingungen, die
so oder so sich gestalten mögen. Unentbehrlich ist nur das eine:
die Lebendigkeit des Wollens und die Kraft der Verwirklichung.

VI. Pax et Justifia.

In seinem „Politischen Gespräch" von 1836 lässt Ranke den
beschaulichen Gesprächspartner zu seinem weltmännischen
Freund folgende Worte sprechen: „Alle die Staaten, die in der
Welt zählen und etwas bedeuten, sind erfüllt von besonderen,
ihnen eigenen Tendenzen. Es würde lächerlich sein, sie für
ebensoviel Sicherheitsanstalten für die Individuen, die sich
zusammengetan, etwa für ihr Privateigentum, zu erklären. Vielmehr
sind jene Tendenzen geistiger Art und der Charakter aller
Mitbürger wird dadurch bestimmt, ihnen unauslöschlich aufgeprägt.

Durch die Verschiedenheiten, welche hieraus entspringen,
werden die Formen der Verfassung, die allerdings eine
gemeinschaftliche Notwendigkeit haben, allenthalben anders modifiziert.

Von der obersten Idee hängt alles ab." Dem entgegnet der
Weltmann: „In diesem Sinn verstehst du es, dass die Staaten
Individuen seien." Und der Beschauliche bestätigt: „Individualitäten,

eine der andern analog; — aber wesentlich unabhängig von
einander, geistige Wesenheiten, originale Schöpfungen des

Menschengeistes — man darf sagen, Gedanken Gottes."
Wird man zu behaupten wagen, dass die europäische Menschheit

durch die Erfahrungen der letzten hundert Jahre tiefer von
der Ueberzeugung durchdrungen worden sei, dass die einzelnen
Nationalprinzipien Gedanken Gottes seien? „Gedanken des
Teufels!" ruft mehr als ein Verbitterter aus. „Grundprinzipien der
europäischen Geschichte" korrigiert der Historiker, der sich auf
das Vorbild Rankes beruft. Tatsächlich ist die Geschichtschreibung

dieses vergangenen Jahrhunderts mehr als irgendeine
frühere von der Ueberzeugung getragen gewesen, dass es ihre
Aufgabe sei, jene nationalen Individualitäten, die Ranke als Gedan-

fek
eur< 418



ken Gottes verstand, zu schildern und in ihrer unverwechselbaren

Einmaligkeit sichtbar zu machen. Noch Friedrich Meinecke
hat in seiner „Entstehung des Historismus" um 1936 diese
Individualitätsidee als die leitende Grunderkenntnis und unvergängliche

Hauptleistung gerade der deutschen Geschichtschreibung
herausgearbeitet. Was Ranke um 1836 in polemischer Wendung
gegen das 18. Jahrhundert formulierte, war ein Programm, das
seither weitgehend und nicht von ihm allein verwirklicht worden

ist.
Ueber die Geschichtschreibung hinweg aber ist nun die

Geschichte geschritten. Nationalstaaten sind in Scherben getreten,
andere ihrer Autonomie entkleidet worden. Was indessen das

Merkwürdigste ist: die erfolgreichen Nationen haben sich ihrerseits

innerlich und äusserlich in einer Weise umgestaltet, dass
der nationale Zug ihres Wesens in den Hintergrund geraten,
der imperiale aber zum Kennzeichen ihrer Physiognomie geworden

ist. Nicht nur der Leidtragende der Gegenwart, sondern auch
der reine Beobachter der Vergangenheit zögert heute, in jenen
nationalen Individualitäten letzte und einfache Grundprinzipien
europäischer Geschichte anzuerkennen.

Wir haben in den Gedankenfolgen, die wir diesen Blättern
anvertrauten, es absichtlich unterlassen, von der Konstanz und
dem Grundwesen der Nationalcharaktere zu sprechen. Soviel
Geist auf das Thema verwendet worden ist, so unzulänglich
und widersprechend sind die Thesen. Es ist vielleicht kein
Zufall, dass Ranke selbst die zitierten Worte nicht am Ende,
sondern am Anfang seines Schaffens formuliert hat. Sie sind nicht
das Ergebnis seines Forschens, sondern Inhalt seines Glaubens

gewesen. Je länger man die Dinge durchdenkt, umso fragwürdiger

wird die Anwendung des Individualitätsbegriffs auf das

Gebilde, das man Nation zu nennen übereingekommen ist. Wenn
zum Begriff des Individuums derjenige der Entwicklung gehört,
so scheint uns doch keine der eigentlichen Fassungen des Ent-
wicklungsgedankens ganz auf die Nation anwendbar. Weder
lässt sich derjenige einer Entfaltung gegebener Anlagen
benützen, weil diese Anlagen in den Urstadien nicht nachweisbar
sind und dort meist überhaupt der einheitliche Träger fehlt;
noch kann der Gedanke der Entelechie Anwendung finden, weil
gewaltige Umbiegungen, die von nachweisbar äusseren Ursachen



herrühren, das Leben fast jeder Nation wesentlich mitgestaltet
haben; noch endlich wird man bei Nationen von Entwicklung
im Sinn des reinen Fortschrittes sprechen wollen; Fortschritt
gibt es bekanntlich in der Technik, aber nicht in der Politik.
Ein äusserst lockeres, beeinflussbares, jederzeit in ungeahntem
Masse wandelbares Wesen ist die Nation.

Mit all dem soll nun freilich nicht bestritten werden, dass
die Nationen während Jahrhunderten die entscheidenden Träger

europäischen Lebens, die schöpferischen Arbeitsgemeinschaften
europäischen Geistes gewesen sind. Die Kraft und Fülle

individuellen Lebens, das jede von ihnen entwickelt hat,
erfüllt die Annalen der Geschichtschreibung und insbesondere
das unvergängliche Lebenswerk Rankes mit so bezauberndem
Glanz, dass es vermessen wäre, die spontane Echtheit dieser
Gemeinschaften in Frage zu stellen. Doch was in den Höhezeiten
reife Individualität ist, war in den Urzeiten gestaltlose Masse,

Nur der falschen Berufung auf jene Frühzeiten wollten wir hier
entgegentreten.

Sollte nicht die These Rankes wie diejenige Renans im
wesentlichen polemische These gewesen sein? Gibt es nicht hinter

den nationalen Individualitäten noch andere Gedanken Gottes,

die dem Menschen zugänglich, unwandelbar, eindeutig und
allgemein sind? Steht hinter der aufklärerischen Staatslehre,
gegen die Ranke polemisierte, nicht eine mittelalterliche, die ihr
verwandt ist? „Pax et Iustitia!" klingt es überall dort, wo im
Mittelalter von den Grundlagen staatlichen Zusammenlebens
die Rede ist. Wo ein bürgerlicher Rat sein Stadtrecht formuliert,
wo ein König sein Gesetzbuch verkündet, stets tönen die Grundworte

staatlicher Ordnung durch Einleitung und Paragraphen
hindurch: Pax et Iustitia. Der deutschrömische Kaiser, der vor
seiner Krönung am Grab Karls des Grossen den Schutz der
Kirche und die Wahrung von Frieden und Gerechtigkeit gelobte,
wie es der französische König in Reims und der englische in
Westminster tat, sie alle haben vielleicht im Akkord jenes
Begriffes, den wir Nation nennen, einen tieferen Ton zum Klingen
gebracht als der Publizist der Gegenwart, der die Lehre von der
nationalen Individualität und dem Primat der Selbstbehauptung
als letzte Wahrheiten politischen Wissens verkündet.

Wt
grif 420


	Die Entstehung der Nationen

