
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 5

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

Hölderlins Weltbild und Frömmigkeit.
Romano Guardini: Hölderlin, Verlag Jakob Hegner, Leipzig

In den verschiedenen Arbeiten, die sich Hölderlins Schaffen zum
Vorwurf genommen haben (Böhm, Michel, von Hellingrath, Zinkernagel,
von Pigenot u. a.) wird wohl auf die „Absolutheit" dieser Poesie
hingewiesen, doch wurde in keiner der Versuch gewagt, ihre Qeistigkeit
dermassen herauszuheben, dass die heimatlichen, literarischen, rassen-
mässigen Oegebenheiten, welche die seelische Umwelt Hölderlins
bestimmten, entweder den Charakter des bloss Beiläufigen annahmen, oder
dann selbst an der Typik und Absolutheit seines Dichterischen teilzuhaben

schienen. Der philologisch, ästhetisch und, was sehr wesentlich
ist, theologisch durchgebildeten Intelligenz Romano Guardinis ist nun
gelungen, das spirituelle Continuum, das die Erscheinung Hölderlins,
und sein Werk durchwohnt, überall als dessen tragende Einheit
nachzuweisen, noch in seinen späten, zerklüfteten, oder, wie man auch glaubte,
kindlich stammelnden Fragmenten. Damit wird aber Hölderlin dem Range
eines subjektivistisch-sentimentalischen schwäbischen Sonderfalls enthoben
und von Guardini den welthaltigen Verkündern und Sehern: Dante,
Aischylos, Pindar gleichgestellt, die zwar lautere Künstler gewesen, in
erstem Betracht jedoch in einem religiösen Dienste standen, und einem
Anruf gehorchten aus höherm oder innerlicherem Raum, als dem des

rein künstlerischen Impulses.
Als Beweis für Hölderlins Sehertum nennt Guardini seine Ortlosigkeit
und seine unlösliche „selig tragische" Einheit von Dasein und Wort. Es

ist als „gebender Vorgang" zu verstehen, „durch welchen Erscheinungen
und Vorgänge hervortreten können, die sonst verborgen bleiben."

In einer durch viele Jahre hingehenden Interpretationsarbeit habe er
nicht so sehr versucht auszulegen, als Hölderlin nach Dingen zu fragen,
„die er zu wissen scheint, und die sonst nicht leicht jemand weiss".
Immer wieder habe ihn beides erstaunt: die Tiefe der Schau, aus welcher
seine Vorstellungen kamen, seine gedankliche Folgerichtigkeit und die
„herrliche Genauigkeit dieses Wortes, das die Frage des Verstandes nicht
nur aushielt, sondern sie forderte".
Hölderlins Gedankenwelt umfasst nur wenige Motive und Grunderfahrungen,

aber diese, gleichwie die Bilder, kehren immer wieder und
enthalten jedesmal das ganze Dasein. Guardinis Arbeit wurde darum in

Sinnzusammenhänge gegliedert, die überall das Ganze enthalten und als

„Kreise" bezeichnet sind. Die fünf Kreise des Buches haben die Titel:
I „Strom und Berg", II „Der Mensch und die Geschichte", III „Die Götter

und der religiöse Bezug", IV „Die Natur", V „Christus und das
Höi
rung
hah

315



Christliche". Sie haben ihre Unterabteilungen; so sind dem Kreis „Natur"
die Betrachtungen über den „Hyperion" und den „Empedokles"
eingeordnet.

In grossen Zügen sei der Inhalt wenigstens eines dieser Kreise, des

ersten, bezeichnet. Jede tiefer gehende Untersuchung dichterischen Schaffens

wird sich in beträchtlichem Mass den Symbolen dieser Dichtung
zuwenden. Gleich am Beginn des Kreises „Strom und Berg" stellt Guardini
die Frage: Wäre der Strom (bei Hölderlin) ein Symbol? Ein solches
entstehe, sobald die Form fähig werde, etwas auszudrücken, das ihr Zunächst-
Gegebenes überschreite. Zwei Ursprungsquellen scheine es zu haben,
1. In der Verbindung von Körper und Geist: Die Bewegungen des Körpers

können gegenwärtig, anschaulich machen, „was über das Unmittelbar-
Körperliche hinausliegt"; 2. Die Bilder der Natur, Gestalt und Bewegung
von Gestirn, Element, Getier, Gepflanz. Die Bedeutungskraft dieser Ur-
Formen berührt und verbindet sich mit grundlegenden Empfindtingen
und Erfahrungen des Menschen, nicht nur ästhetisch oder gewohnheits-
mässig, sondern auch auf Grund frühester religiöser Eindrücke, die sich

so in die Urschichten der innern Welt eingegraben haben, dass sie, selbst
unbewusst, alles spätere Leben durchwirken. Dieses Symbolverhältnis
macht sich im individuellen wie im Gemeinschaftsleben geltend.

Es gibt „Symbole zweiten Grades", Gestalten, die für sich, als
unmittelbarer Ausdruck von Weltwesen und Innerlichkeit etwas bedeuten,
und durch die Formkraft Einzelner mit ferner liegenden Sinngehalten
gesättigt werden. Der Verfasser nennt die Wanderung, als ein uraltes
Symbol des menschlichen Lebens; sinnmässig ist auch der Strom mit
dem Symbol des Weges verwandt.

Ein Beispiel für eine symbolische Behandlung des Strommotivs bietet
Goethe, mit „Mahomets Gesang". Es wäre jedoch falsch, in Hölderlins
Rheinhymne Gleichartiges sehen zu wollen: „Hölderlin meint mehr".

Der frühe Mensch sah den Strom als geheimnisvolle Wirklichkeit, als

Wesen. Das war nicht „Anthropomorphismus", nicht „Personifikation",
nicht Allegorie, es war echte Anschauung. Aus ihr, für die der Strom
wechselnde Gestalt annehmen konnte, entsprangen zuerst Mythos und
Kult. Das sich verdünnende Erlebnis lief dann weiter, durch Sagen und1

Märchen, von Empfänglichen noch heute gefühlt. „Bei Hölderlin bricht
es ursprünglich durch. Er hat vom Strom noch die alte, n u ni i n o s e

Erfahrung". „Weil er aber ein hoher Geist und grosser Meister des Wortes
ist; weil er sich gesendet fühlt, dem durch die Geschichte aufgehäuften
Schlimmen zu widerstehen, und das Eigentliche zu verkünden, gewinnt
jenes Erlebnis bei ihm eine besondere Mächtigkeit: es wird seherisch".
Ein „moderner Dichter" kann Hölderlin noch heissen bis zum
„Hyperion", kaum mehr im „Empedokles" ; in seiner hymnischen und
elegischen Epoche steht er jenseits und über jener ästhetischen Autonomie,
die das Dichterische durch die Renaissance erlangt hat. Seine Dichtung
entspringt fortan der Vision, sein Leben wird in das Geschaute

hineingezogen. Er muss schauen, „weil er von Geburt an ein Geweihter und

Gezeichneter ist".
Ein
Peri 316



Ueberall in Hölderlins Gedicht begegnen wir dem strömenden
Gewässer. In der Heimat: Neckar und Donau; in Homburg: Main und
Rhein; Frankreich: Garonne und Rhone; Griechenland/Kleinasien: Ilis-
sus, Eurotas, Bäche von Kalauria; Kayster und Paktol, Tmolus, Mäander,
Nil. Wo der Strom mehr ist als Bewegung, haben wir die verschiedenen
Sinn-.Stufen. Der Strom ist: Uebermass des Reichtums, der sich verschenken

möchte. Ueberfülle des Glücks, dem der Traum entsteigt, Streben
aus Wesensheimat in die unendliche Ferne^ wo der Untergang wartet.
Das gesonderte Dasein sucht zum All zurück. Der Strom ist Ausdruck
für die Spannung des Raumes, in welchem das Leben, das zur Tiefe will,
sich vollzieht. („Der Neckar"). Strom wie Mensch müssen hinaus,
Wanderer, in die Weite der Welt, die vorbestimmte Gegenheimat. Für
Hölderlin heisst die Spannung Stuttgart-Athen. — In „Am Quell der Donau"
ist der Strom das herbrausende Wort aus dem Osten, Geheimnis, numinose
Fremdheit. Es ist das „Pneumatische", das den Menschen erschüttert wie
das „Wild", das für Hölderlin geistbezogen, dem Dionysos heilig, selbst
dionysischer Natur ist. In die Fülle des geistigen Stromes verwoben sind
zwei Gaben: „die teuere Lehr" aus „Arabia"; die „holden Gesänge"
aus „Jonien". Diese Gaben haben dem Abendland den Geist geweckt. —
Den Menschen-Daseinsraum in seinem All-Zusammenhang, die Oiku-
mene, bildet das Meer, Ausgang und Heimkehr alles Strömenden. Es
ist einmal aktiv, männlich, trägt Geschichtscharakter; nicht Sphäre der
Fruchtbarkeit, doch Raum für Ewigkeit. In „Andenken" jedoch Quelle des

Reichtums, Urbeginn, ein Tremendum. — Das heroisch-halbgöttliche
Wesen des Stroms, in seiner ganzen Fülle, stellt die Rheinhymne dar.
Die Ströme bilden mit dem Strömen der Gesamtnatur, dem Strömen im
Innern der Vulkane und der Luft den stärksten Ausdruck des Natur-
Lebendigen. Die Tiefe aus der sie kommen, zu der sie kehren, ist das

empirische Innere der Erde; zugleich Sphäre des Ursprungs, des Nicht-
Manifesten. Das Seiende vollzieht sich im Fluss, gelangt auf „eignen Pfad"
und muss ins All zurück. Die edlen Werte bringen den Untergang. —
Auch das Volk ist ein Strom. Die dionysische Berührung, welche die
Ekstasis des Lebens auslöst, hebt in ein Handeln, das die tägliche Tä1-

tigkeit übersteigt, gleich wie das visionäre Schauen dem allgemeinen
Blicken und Verstehen enthebt.

Dem Gewässer stellt Hölderlin den ragenden Berg gegenüber,
das Gebaute, die Höhe, und, beim Vulkan, die Tiefe. Sein Bild,
weniger entwickelt als das des Wassers, entfaltet sich gleichwohl
durch alle Daseinsbereiche ; äusserlich von Deutschland durch Griechenland

bis zum Kaukasus. Landschaft steht jedoch nie für sich; stets ist
sie Raum des Menschen-Lebens, mit Schicksal und Geschichte verknüpft.
Darüber hinaus reicht das Symbol des Berges ins Geistige, Metaphysische,

Mythische. Das Gebirge schlechthin für Hölderlin sind die Alpen.
Sie erscheinen als Ausgangspunkt der grossen West-Ost-Spannung, die
sich wiederum in Griechenland und Asia gliedert (Apollinisch und Dionysisch).

Sie sind die „Burg der Götter". Weiter ist das ganze Abendland
la'* „Das Haus", die Alpen dessen Mitte, der geheime Innenraum, der riesen-
sie

Dar 317



abe
Grie
AeJ

haft geschichtete „Herd", Opferstätte, an welcher die heiligen Spenden
ausgegossen werden. Die „reinen Hände" die das tun, sind die Strahlen
der Sonne, die Schnee und Eis zur Schmelze bringen.

Wir müssen uns versagen, die drei folgenden Kreise zu berühren, doch
soll ein kurzer Hinweis noch über den letzten unterrichten. Hier unterzieht

der Verfasser, als der Theologe, der er ist, Hölderlins Verhältnis
zur Christusgestalt und Lehre, das die frühern Forscher meist nur
gestreift, seiner eingehenden Betrachtung. Eine grosse Verkörperung christ-
liehen Geistes ist Hölderlin nicht begegnet. In seiner Jugend umgab ihn
die Frömmigkeit seiner Umwelt. Bald verlor er jedes Verhältnis zur
überlieferten christlichen Lehre und kehrte sich den vom Verfasser dargestellten

Göttlichkeiten zu. In der Hoch-Zeit seines dichterischen Schaffens

gewann die Christusgestalt neues Leben und einen von der Ueberlieferung
abweichenden Charakter. Sie wurde in ihm zur wirklichen Macht. Hölderlin

steht nun in dem Zwiespalt, sie in den Ring der andern von
ihm erfahrenen Numina aufzunehmen, oder sie diesen überzuordnen. Auf
ihr christliches Element hin untersucht hier Guardini die Dichtung
„Empedokles", die Elegie „Brot und Wein", die Hymnen „Versöhnender,
der du nimmer geglaubt...", „Patmos", „Der Einzige", „An die
Madonna", ferner Bruchstücke und Entwürfe aus der Homburger Zeit und
aus der spätem des Verfalls. Zu ihrem Verständnis ist nötig sich zu
merken : „Manche dunkle Stelle hellt sich auf, wenn man den biblischen
Text in Betracht zieht."

In „Patmos" heisst Christus „Halbgott", doch nur um ihn als ein von
oben her bestimmtes Wesen, Sohn des Höchsten Vaters, gegen Jünger
und Menschen abzugrenzen. Von diesem entsandt sind auch die
Heilandsgottheiten Herakles und Dionysos. „Ihr Wesen bezieht sie auf die Zer-
reissung des Daseins sowohl wie auf das Sich-Verfangen der
Geschichte". Sie sind Helfer und Heiler. Christus aber ist „das Ende" ;

er kommt am Anbruch der Nacht, damit er durch die Eucharistie den

Glaubenswilligen Kraft gebe auszuharren. Zutiefst empfindet Hölderlin
einen Unterschied: es behauptet sich wider die Mythologisierung das

eigentlich Christliche. Hölderlins Christus ist alles im Ganzen der Natur.

An der Stelle seines Vaters erscheint der „Vater Aether", der Heilige
Geist wird zum Weltgeist, Geist der seherischen Inspiration und dionysischen

Ekstasis, zum „Naturpneuma". Himmel und Hölle Hölderlins sind

nicht Bereiche „absoluter Entzogenheit", sondern Entrücktheitsbereich,
„die andere Seite" der Welt selbst. Auch das Reich Gottes, das

„Einstige" und „Letzte", steht gleicherweise innerhalb der Geschichte. Was
aber kommen wird, ist nicht das Reich der Gnade, sondern das mystische
Griechenland. Die Liebe aller Johannes-Texte wird zum All-Eros der

Aether-Macht, die Jungfrau Maria des biblischen Berichts zur „Jungfrau
Germanien"; das Angekündigte ist die neue Zeit des aus Deutschland
wiedererstandenen Hellas. Sinn und Substanz des Christlichen zerrinnen.
Dabei steht die religiöse Mächtigkeit der redenden Person, die Wucht
ihres Erfahrens nicht in Frage.

318



Hölderlins Auseinandersetzung zwischen Christus und der Antike brach,
wie sein Werk und Leben, schroff ab. Was es war, das mit einer
seinem eigenen Wunsch gegenüber souveränen Initiative vordrang, wie
Hölderlin sich vor ihr endgültig entschieden hätte, das wissen wir nicht.

Siegfried Lang.

Bericht über neuere Rilke-Literatur

Es wird viel geschrieben über und um Reiner Maria Rilke; schon
erscheint es, als beeinträchtige die Fülle der Erklärungen sein Werk.
Der Einsiedler von Muzot hat nach seinem Tode grossen Lärm
entfacht, aber er ist mitschuldig daran. Niemals ist es statthaft, einen Berühmten

von seinen Rühmern und Hassern gänzlich zu trennen; immer
bedingen sie einander. Oft war ein Ruhm gegen den Willen seines
Trägers, aber was nützt dort ein Wille, wo allein die Wirkung gültig sein
kann. Leider ist das interessanteste Buch über Rilke noch nicht geschrieben:

die Untersuchung seines Ruhmes. Es hätte den Vorteil die Rilke-
Literatur nicht zu bereichern und wichtige Aufschlüsse über unser Wesen

und unsere Zeit zu geben. Ueber diese finstere Zeit, die dunkler
ist, als die dunkelste Stelle bei Rilke. Oerechterweise muss aber das

Wichtige, das durch die Rilke-Literatur aufscheint, anerkannt werden,
und mehr noch müssen es die eigensten und wertvollen Oedanken, die,
durch ein grosses Werk angeregt, sich dabei manchmal erschliessen.

Von solcher Art scheint mir die Studie Hans Qebsers, Rilke
und Spanien1), zu sein. Der Autor erweist den bestimmenden Einfluss
Qrecos, dessen Bilder Rilke zum Teil schon in den Jahren 1904—1907
durch Don Ignazio Zuloaga kennen gelernt hatte, auf das Rilkesche
Schaffen und schildert jene elementare Reise des Dichters nach Toledo
im Jahre 1912. Die spanische Landschaft (vor allem Toledo und Ronda)
wird zum Erlebnis und mit dem Ereignis Oreco richtungweisend. „In
Qreco begegnete Rilke sich selber, begegnete seinen eigenen Aengsten,
seinen eigenen Schatten, seiner eigenen Intensität und seiner eigenen
Leidenschaft. Mehr noch: er sah an ihm die Möglichkeit, sich selber zu
übertreffen." Und die „geistige", „engelische" Landschaft der Elegien
hat ihren gewaltig erlebten Ursprung in den Landschaften Toledos und
Rondas. „Denn er (Rilke) hat einen gewissen Aspekt der Landschaft und
des Ambients Spaniens (und diesen spanischen Himmel, der seinem eigenen

inneren Himmel entsprach) vergeistigt, ja so übersteigert, dass er
mit jener Welt, die er noch zu schaffen, mit jener Leere, die er noch
zu beleben hatte, harmonisierte." Mit der Klarlegung dieser Einflüsse
im innersten Zusammenhang deutet Gebser die Todesvorstellung Rilkes,
weist mit Recht auf deren gründliche Verschiedenheit von der antiken
und rein christlichen Haltung dem Tode gegenüber hin, um andererseits

seelische Aehnlichkeit mit der Todeshaltung Jens Peter Jacobsens
und Lazarillo de Tormes aufzuzeigen. Schliesslich will Oebser, und

zu 1) Verlag Oprecht, Zürich 1940

im
weis
11-

319



das scheint mir das Wichtigste in seiner schönen Studie zu sein, Rilkes
Hauptwerk als neues Welt- bzw. Lebensgefühl erkannt wissen und es

bei Interpretationen nicht mit einem „gewissen geistigen Erbgut" belastet
sehen, da dessen Anwendung auf das Werk Rilkes unstatthaft sei. Zu
diesem Erbgut „gehört vor allem Piatons Idee der Dinge. Diese ist ohne
Zweifel einer der grossartigsten Oedanken, die je gedacht worden sind,
aber nur solange sie in Bezug auf das antike Weltbild angewendet wurde^
und hat wie keine andere einen schädlichen Einfluss auf die geistige
Entwicklung des Abendlandes ausgeübt." — „Ein anderes Erbgut ist jenes
der von Leonardo da Vinci erfundenen Perspektive, welche Unersetzbares
ermöglicht hat, solange man sie auf die Technik anwandte, ja ohne
welche die Entwicklung der Technik überhaupt nicht vorstellbar gewesen
wäre, die aber hinsichtlich ihrer deformierenden Wirkung auf das
abendländische Denken Piatons Ideen von den Dingen gleichgesetzt werden
darf." Rilke soll aus sich selbst verstanden werden. Ihm ist, wenn auch
unter qualvollsten Anstrengungen, eine fast uneuropäische Einheit der
Lebenshaltung gelungen; eine Wirklichkeit, die auch den Tod mit
einbezieht. Das wäre, nach Oebser, schon fast asiatische Weisheit; wenn
auch Rilke auf ganz unasiatischem Wege dazu gelangt ist. Die Anmerkung

65 bei Oebser ist von entscheidender Bedeutung, nicht nur für die

Interpretation Rilkes, sondern für uns alle. Hier lebt eine eigene Schöpfung

in der stillen Bescheidenheit einer Anmerkung. Die hier
entwickelte gedankliche Weite gibt dem Buche seinen selbständigen Wert.
— Auch auf die interessante sprachkritische Untersuchung über die
Veränderung der Bedeutung des Beiwortes von Homer bis Rilke, Trakl und
Valéry muss rühmend hingewiesen werden und der Anhang Rilkescher
Briefe an Don Ignazio Zuloaga ist eine wertvolle Erschliessung.

Rilke und Italien, mit Benutzung ungedruckter Quellen
dargestellt von Helmut Wocke2). Hier liegt ein wissenschaftliches
sachliches Werk von grosser Exaktheit und Ausführlichkeit über die
Beziehungen Rilkes zu Italien vor. Seine Besuche in italienischen Städten
und schliesslich sein Aufenthalt in Duino werden genauestens festgestellt

und ihr Einfluss wird nachgewiesen und treulich belegt. Vor allem
scheint mir die Beziehung zwischen Florenz und dem Stundenbuch wichtig.

Rilkes Stellung zum geistigen Leben Italiens ist von besonderem
Reiz, denn man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass diesem
Dichter der Dunkelheit und des Hingegebenseins die männlich-konturierte
Klarheit des geistigen wie körperlichen Italiens keineswegs restlos
erschlossen war, trotz seiner Vorliebe für den hl. Franz, für Botticelli und
die Duse. — Ein zweiter Teil des Werkes befasst sich mit den Ueber-
tragungen Rilkes aus dem Italienischen, vor allem mit den
Michelangelo-Versen. Es ist von grossem sprachlichen Interesse, die italienischen

und deutschen Verse oftmals nebeneinander zu finden und geistvoll

auf ihre Ausdrucksmöglichkeiten untersucht zu sehen. Der Vergleich

2) Qiessen 1940. Verlag: von Münchowsche Universitätsdruckerei Otto
di<- Kindt.
trag
ang< 320



mit einigen Versen aus der Michelangelo-Uebertragung Hermann Grimms
erhöht noch das Vergnügen des Abwägens. — Ein nächster Teil
behandelt „Rilke im Spiegel italienischer Forschung" und hier ist
festzustellen, dass ein grosser Teil der italienischen Kritiker und Interpreten
dem Rilke der Sonette an Orpheus und der Elegien nicht mehr Gefolgschaft

leistet. Das Verhältnis zwischen Rilke und Italien beruht also auf
einer gewissen Gegenseitigkeit und es muss auch darauf beruhen. — Der
letzte Abschnitt ist den zahlreichen Uebertragungen Rilkescher Werke
ins Italienische gewidmet und der Verfasser sagt hier manches Wesentliche

über die schwere Kunst der Uebersetzung. — Eine wichtige
Bemerkung Helmut Wockes möchte ich besonders hervorheben. Er schreibt,
als er den Rilkeschen Satz „Erde, du liebe, ich will Namenlos bin
ich zu dir entschlossen" zitiert: „Freilich mag gerade die Entschiedenheit

dieser Worte zeigen, wie fremd Rilke im Grunde der Erde war." Es
scheint mir wertvoll zu erkennen, dass das Bekenntnis Rilkes zur Erdei
und zum Leben als einer „Herrlichkeit" nichts war, als grauenhafte
Anstrengung.

Eudo C. Mason, Lebenshaltung und Symbolik bei Rainer

Maria Rilke3). Dieses Werk ist eine eindringliche philosophische
Interpretation des Rilkeschen Weltbildes. Es wird als das der „Nuance"
erzeigt und es wird nachgewiesen, dass es im Gegensatz steht zu allen
bisher anerkannten Erfahrungen und Ueberlegungen der Menschen, im
Gegensatz zu allen „mit Namen bezeichneten ,mit Worten definierten
Werten und Idealen", im Gegensatz also zu allen bisherigen „Eindeutigkeiten".

Die „Nuance" ersetzt Rilke „alles eigentlich Metaphysische, ist
seine platonische Idee, seine Theologie, sein Jenseits, seine Weisheit,
seine Unsterblichkeit ,sein Ethos, seine Gnade, seine Schönheit, sein
Gott." Die Gegensätze sind für ihn von massgeblicher Wichtigkeit und
„das, was für ihn zwischen den Gegensätzen vermittelt, ist weder die
Synthese noch der Seelengrund, sondern die Nuance". Die „schwebenden
Bezüge" Rilkes, die nach ihm die „Essenz unseres Lebens" ausmachen,
finden in dieser Arbeit ihren tiefgreifenden Ausleger. „Man ist all zu
gerne bereit, das Eindeutige durch Nuancen zu lockern, nicht aber, es

grundsätzlich fahren zu lassen. Nichts weniger als das fordert Rilke. Das
ist es, was ihn weltanschaulich zu einer so grossen Ausnahmeerscheinung
macht." (Vielleicht bedingt dieser, im Grunde anarchische Zug, auch seine
ungeheure Wirkung gerade in unserer Zeit). Die Arbeit Masons erreicht
ihren Höhepunkt in einer tiefen Interpretation der Symbolik der IV. und
V. Elegie und in dem wichtigen Hinweis auf die Gegensätzlichkeit der
Sonette an Orpheus und der Duineser Elegien. „Auf die Ebenbürtigkeit
der beiden Werke und auf ihre diametrale Gegensätzlichkeit kommt
es an. Man begreift, dass ein Mensch, der sein Leben lang zwei so
extreme und unausgleichbare Möglichkeiten in sich trug, seinen Mitmenschen

alles schwer und sich selbst alles noch schwerer machen musste."
Aber, „es sollte Rilke wenigstens in seinem Dichten das gelingen, was

Soi. s) 1939 Verlag Böhlau, Weimar.
der
es 321



ihm weder im Denken noch im Leben gelingen wollte, eine echte, auch
für andere Menschen unmittelbar überzeugende und gültige Aufhebung
aller Antinomien der Existenz."

Das sympathische Büchlein „Arbeitsstunden mit Rainer Mari
a Rilke von M a r g a W ertheimer4) sei noch abschliessend

erwähnt. Schliesslich freut man sich der Entdeckung, dass Rilke auch ein
einfacher Mensch war, der heiter und fröhlich sein konnte wie ein Kind,
nicht nur ein Begründer von Weltanschauungen, nicht nur eine geistige
Grösse, der schon beinahe zu allen Ländern Europas einwandfrei
Beziehungen nachgewiesen sind. Man atmet erleichtert auf.

Um aber die ungeheure Wirkung Rainer Maria Rilkes zu erklären,
möchte ich nichts tun, als die schönen und klaren Worte J. R. von Salis
hierherzusetzen, die er in seinem St. Galler Vortrag: „Rilke als Weltbürger
und als Dichter" gebrauchte; denn immer macht eindringliche Klarheit die
verwirrendsten Probleme deutlich. Salis sagte damals: „Nun wird man
kaum fehlgehen, wenn man annimmt, dass die ganz ausserordentliche
Wirkung von Rilkes poetischen und Prosawerken — die Briefe inbegriffen

— davon her kommt, dass es diesem Dichter in hohem Grade
gelungen ist, dem Dasein einen sprachlichen Ausdruck von unnachahmlicher
Bildhaftigkeit und Genauigkeit zu verleihen. Er hat wirklich ausgesagt
und gestaltet... !" L. W.

Die Welt in der Tasche

Unter diesem kühnen Titel legt Sigismund von Radecki seinen Lesern,
(deren er als Mitarbeiter hiesiger Zeitungen auch in der Schweiz viele
haben dürfte) eine Sammlung von Prosastücken vor, Essays, Betrachtungen

und Aufsätze, die einen stattlichen und schöngedruckten Band von
an die 400 Seiten füllen. (Verlag Hegner, Leipzig.) Wer vieles bringt,
wird manchem etwas bringen; der Unterzeichnete gesteht, dass ihn die
Aufsätze „Zur praktischen Aesthetik" am meisten gefesselt haben. Hier
ist gleich der erste Aufsatz, der sich mit dem Schlagwort "ganz gross"
beschäftigt, vorzüglich, witzig und einfallsreich; „Es gibt Sprachinfluenzas,
Erkrankungen der geistigen Atmungsorgane ." so beginnt der
Verfasser die Abhandlung, und eben Untersuchungen dieser Art sind es

überhaupt, die seinen höchst gebildeten und selbständigen Kopf am
meisten beschäftigen.

Der nächste Aufsatz „Die Kunst des Lesens" ist so hübsch, dass es

Mühe kostet, nicht allzuviel daraus zu zitieren; einiges möge jedoch
hergesetzt werden. „Ich Quartalsleser muss bekennen, dass ich zugleich auch

Persönlichkeitsleser bin. Kaum werde ich von der Elektrizität einer wahren

Persönlichkeit erfasst — das kann schon nach drei Zeilen geschehen,

die einen plötzlich wie Augen ansehen —, so wird das Geld in

meinem Portemonnaie, auf das ich sonst ängstlich achte, im Handum-

ivi. 4) Verlag Oprecht, Zürich.

gest
Per? 322
TP



drehen völlig wertlos. Die Mark (die sonst für mich den Wert von etwa
einer Mark sechzig hat) schaue ich im Buchladen nicht mehr an. Sie ist
ein rein mechanisches Ding geworden, das ich, dank einem mysteriösen
Zusammenhang, bloss auf ein Qummireibeisen zu legen brauche, um die
herrliche Persönlichkeit, mit ihren innersten Oedanken in Packpapier
gewickelt, in meine Arme aufzunehmen." An anderer Stelle wird dieser
hübsch gesagte Gedanke noch einmal tiefer ausgesprochen. Das Lesen ist
eine S ache, die einem niemand abnehmen kann, die man selber machen
muss. Hierzu bemerkt Radecki, dass in der Tat wirklich wertvoll
nur die Dinge sind, die man selber macht; denn nur sie haben den
Adel der Initiative und die Moral der überwundenen Schwierigkeit.
Darum, fährt er fort, sei der Bauer der gefestigste Mensch, weil er sich die
meisten Dinge selber macht, und darum der heutige Städter ein armer,
weil er alles fertig geliefert bekommt, sogar seine Arbeit, sogar sein
Vergnügen. „Wir haben Bücher, Kinos, Grammophone — wir sitzen
stumm da und hören uns die Sache an; o, im Anhören sind wir gross.
Komische Menschen, die immer nur einatmen." Ganz ohne so weitreichenden

Tadel kann es in einem Buch wie dem Radeckischen, nicht abgehen.
Aber wie angenehm wird der Tadel, wenn er geistvoll ist, und wie
nützlich, wenn er uns Platz lässt, um weiterzuleben.

Unter die Rubrik scharfer Bemerkungen gehört auch der Aufsatz
des Verfassers: „Ist der Film eine Kunst?", in dem die Ansicht
ausgesprochen wird, weder sei der Film eine besondere Kunst, noch
habe er seine besonderen Gesetze. Ich will mich zu dieser Behauptung
nicht äussern; der Platz fehlt und die Kompetenz. Aber gerade denen
sei er ans Herz gelegt, welche schon jetzt geneigt sein sollten, der
vorgetragenen Behauptung heftig zu widersprechen.

Im letzten Teil des Buohes begegnen wir einem schönen Aufsatz
Über Gogol und zwei Arbeiten über den grossen russischen Dichter
Puschkin, dem die ganze Liebe Radeckis gehört. Den einen dieser
Aufsätze findet man wieder in einer Anthologie russischer Verse und Prosa,
die Radecki selber neu übersetzt und im Scientia-Verlag, Zürich,
herausgegeben hat. Ich kann kein Russisch; im Deutschen lesen sich Ueber-

setzungen Radeckis vorzüglich. Die Auswahl ist auch hier kühn und

subjektiv, man findet russische Klassiker, aber auch Moderne, wie Jessenin

und Majakowski. Unter den Prosastüoken möchte ich auf Puschkins
Unsterbliches Fragment „Aegyptische Nächte" aufmerksam machen, das

für mich zusammen mit der „Reise nach Erzerum" zu den schönsten
Prosawerken der russischen Literatur gehört.

Bei den kleinen Novellen erneuert man seine Bekanntschaft mit Tschechow,

einem Autor, von dem man niemals genug lesen kann.
• • «

Die vorliegende Besprechung war eben geschrieben, als mir der Band
1940 des Jahrbuches des Freien Deutschen Hochstifts, Frankfurt a. Main,
in die Hand fiel. Der Band, den Ernst Beutler herausgegeben hat, der,

Direktor des Frankfurter Goethehauses, enthält eine Reihe vorzüglicher
Arbeiten, darunter eine von Walter Muschg, Basel, über Gottfried Keller

323



und Jeremias Gotthelf, welche sicher viele Leser interessieren wird. Ein
Aufsatz aber ist von besonderer Qualität. In einer Abhandlung „Goethe
und die Generäle" untersucht der Verfasser Erich Weniger noch einmal
Goethes politische Interessen, und kommt dabei zu Ergebnissen, die
ebenso verblüffend wie interessant sind. Man kennt die landläufige
Vorstellung von Goethes oppositioneller Einstellung zu den Freiheitskriegen,
welche jetzt eben noch einmal durch das letzte Buch des Verfassers
von „Wälsungenblut" frisohe Nahrung bekommen hat. Weniger untersucht

nun, welche Beziehungen Goethe zu den grossen militärischen und
kriegerischen Ereignissen seiner Epoche gehabt hat und stellt dabei fest,
dass Goethe nicht nur die Schlachten seiner Zeit mit der grössten
Sorgfalt studiert hat, sondern auch die militärische Literatur. Man
kennt das Missbehagen, mit dem er an der Kampagne in Frankreich
teilnahm; Weniger weist nach, dass dieses Missbehagen damals und
auch in den späteren Jahren, 1806 und 1800, auf merkwürdig gc-
nauen Kenntnissen Goethes in die veraltete Strategie der Gegner der
Französischen Revolution und Napoleon I. beruhte. Erst als sich das

Missverhältnis umkehrte und die neuen revolutionären Theorien der
Generäle Scharnhorst, Gneisenau und anderer sich durchzusetzen
begannen, änderte sich auch Goethes Haltung.

Wenigers Aufsatz ist zu umfangreich und zu sorgfältig gearbeitet, als
dass man ihn an dieser Stelle wiedererzählen könnte. Der Zweck
dieser Zeilen sollte ja auoh nur der sein, die Aufmerksamkeit der
Gebildeten auf ihn zu lenken, welche sich für dieses Thema interessieren.

Bernard von Brentano.

Bezugsbedingungen :

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr.

Erscheint jeweilen anfangs des Monats

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier

Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Zürich

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 6060

Printed in Switzerland


	Kleine Rundschau

