Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 5

Artikel: Die Geschichte im Roman

Autor: Wehrli, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lag

Rot

lic!

Die Geschichte im Roman

Von Max Wehrli

Tolstoi meint einmal, die Historiker glichen schwerhorigen

Menschen, die auf Fragen antworten, welche niemand an
sie gerichtet hat. Dass diese Antworten darum an sich schon
falsch seien, ist allerdings nicht gesagt — aber unbestreitbar
ist, dass auch heute mehr als je die Dichter neben den Histori-
kern iiber geschichtliche Gegenstinde tnd das Ritsel der Ge-
schichte befragt werden. Das zeigt schon die mehr als je blii-
hende Produktion der sog. historischen Belletristik, jener frag-
wiirdigen Gattung zwischen Geschichtsschreibung und Roman,
die sowohl der Erkenntnis wie dem Erlebnis, der Wissenschaft
wie der dichterischen Fiktion dienen will. Dieser nur in sel-
tenen Meisterwerken sich lésende Widerspruch ist eine Frage
fiir sich. Was Tolstoi meint und was den Dichter an der Ge-
schichte in legitimer Weise beschiftigt, wird deutlicher beim
eigentlichen historischen Roman.

Romantische Urspriinge

Der herkommliche historische Roman ist ein Kind der Ro-
mantik und beruht auf jenem neuen Verhiltnis zur geschicht-
lichen Welt, in das der europdische Geist um die Wende zum
19. Jahrhundert getreten ist. Diese Entdeckung der geschicht-
lichen Welt bestand in der Erkenntnis vom unersetzlichen
Wahrheitswert des Individuellen. Die lebendig sich entwickelnde
Individualitdat war nicht mehr gleichgiiltige Abart, ja Entartung
eines Allgemeinen, naturgesetzlich Wahren, sondern unentbehr-
liche Form des Geistes, der damit in seinem Wesen als ge-
schichtlich erschien. Verstindnis unserer selbst ist nur mog-
lich in unserer Geschichtlichkeit, in unserer Geschichte. Die
Romantik entdeckt den ganzen Reichtum der geistesgeschicht-
lichen Giiter, in Sprache, Kunst, Recht und Sitte: Romantik
ist freilich auch unfruchtbares Zuriickschauen in ein verlorenes
Paradies, eine geniesserische Sehnsucht nach einem nur er-
traumten Gliick. Diese Spannung zwischen gestaltloser Sehn-

294



dev
wer
w?

sucht und einer immer wirklicher werdenden Sachwissenschaft
bestimmt das Schicksal romantischer Geschichtsanschauung und
auch des zugehorigen historischen Romans.

Schon die ersten grossen Romantikerromane bringen zum Teil
eine Entriickung ihres Schauplatzes in die Vergangenheit:
Tiecks ,Sternbald’”’, eine altdeutsche Geschichte, spielt im
sogenannten Heldenalter der deutschen Kunst, in der Zeit Dii-
rers und Hans Sachsens. Der Held des grossen Romans von
Novalis ist ein Minnesinger der Staufenzeit, Heinrich von
Ofterdingen. Beide Werke sind Kiinstlerromane und verherr-
lichen die romantische Poesie als die eigentliche Lebensmacht
des Menschen, die ihn zu den Urgriinden seines Daseins zu-
riickfithrt. In beiden Fillen ist der historische Schauplatz nur
oberflachlich geschildert. Es ist kein konkreter Gegenstand, son-
dern Geschichte allein als stimmungsvolle ,Vergangenheit” auf-
gefasst. Die zeitliche Ferne allein, die nur schwach als eine
deutsche, individuelle angedeutet ist, wirkt als poetischer Zau-
ber; wie die Nacht, wie der Traum, wie das Mairchen oder
die rdumliche Ferne ist die Vergangenheit das Reich der poe-
tischen Maoglichkeiten. Die Vergangenheit allein weckt die ro-
mantische Sehnsucht und befreit die magisch-triumenden Krafte
der dichterischen Phantasie. Vergangenheitsdichtung ist eine
wesentliche Form romantischer Kunst. ,,... und lernt die Ge-
schichte aus Hoffnung und Erinnerung zusammensetzen” sagt
Novalis iiber die Aufgabe solcher Geschichtspoesie. ,Es ist
mehr Wahrheit in ihren Maérchen als in gelehrten Chroniken.”

Das zauberhafte Schweben eines solchen Verhidltnisses lasst
sich aber nicht durchhalten. Aus dem Stimmungsmittel tritt der
historisch-individuelle Gegenstand stirker heraus; aus dem Zau-
ber konkretisiert sich historische Wirklichkeit. Ein Geschichts-
roman dieser zweiten Stufe und der erste deutsche historische
Roman im engeren Sinne ist Arnims Werk ,Die Kronen-
wichter’”. In einer weitverzweigten Handlung soll hier alt-
deutsches Leben in all seinen kulturellen Formen entwickelt
werden; das Werk war geplant als ein Teppich, der das ganze
wirtschaftliche, kiinstlerische und sittlich-religiése Dasein des
deutschen Spitmittelalters und der Reformationszeit zum tief-
sinnigen Bilde vereinigte. Denn alles hat nun eine geheime
Mitte: ,,Es gab zu allen Zeiten”, sagt Arnim, ,eine Heimlich-

295



beu.

keit der Welt, mehr wert in Hohe und Tiefe der Weisheit und
Lust, als alles was in der Geschichte laut geworden. Sie liegt
der Eigenheit der Menschen zu nahe, als dass sie den Zeit-
genossen deutlich wiirde, aber die Geschichte in ihrer hochsten
Wahrheit gibt den Nachkommen ahnungsreiche Bilder ...”. Nur
in der Distanz der Geschichte tritt dieses Geheimnis hervor,
und Geschichte (d. h. Historie) in ihrer hochsten Wahrheit ist
eben das Werk der Poesie; Ahnung, Traum und Sehnsucht be-
mithen sich um diese geschichtliche Heimlichkeit, um die Seele
der Geschichte, die in ihr gewaltet hat und immer waltet. Hi-
storisch bestimmt, ist diese Seele die Seele eines Volkes; aus
ihr erwéchst der bunte Reichtum des geschichtlichen Lebens,
welches der Roman darstellt. Sie selber ist im Roman, der
sich aus realistischer Schilderung in geheimnisvolle Symbolik
vertieft, vertreten durch die sagenhafte Kaiserkrone der Hohen-
staufen, die unzuginglich aufbewahrt ist, aber eines Tages dem
deutschen Volke wieder leuchten wird. Bei diesem Unterneh-
men hat die Poesie nicht die blosse Aufgabe, mit ihrer mensch-
lichen Erfahrung und Intuition eine Wirklichkeit lebensnah zu
rekonstruieren wie es die historische Belletristik versucht. Sie
zielt auf eine tiefere Wahrheit, der gegeniiber die historischen
Fakten ohne eigenen Wahrheitswert sind. Arnim vergleicht diese
der Kristallkugel im Auge, die nicht selbst sehe, aber notwen-
dig sei, um das Licht dem Auge zu sammeln und zu vereinen.

Es ist klar, dass dieser geistigen Geschichtsheimlichkeit die
Zufille und &usseren Ereignisse von Krieg und Politik nicht
am nichsten stehen und nicht fiir sie zeugen konnen. Sondern
der Volksgeist driickt sich aus in der kulturellen Geschichte von
Kunst und Gewerbe, Glaube und Sitte ,im volkischen Leben und
Treiben, Ein wichtiges Merkmal des romantischen Geschichts-
romans ist so die ,kulturhistorische” Tendenz. Der Held
braucht nicht mehr eine geschichtlich fithrende Person zu sein,
ginstiger ist oft ein erfundener Trager des geschichtlichen Le-
bens. Mit der Aufgabe einer symbolischen Gestaltung der ge-
schichtlichen Volksseele hat nun der romantische Dichter auch
ein neues und hohes Ziel seines Tuns gefunden: er wird wie-
der zum Kiinder und Seher einer Gemeinschaft. Der Dichter
dient dem nationalen Leben, indem er den Mythus seines Vol-
kes gestaltet. Jenseits aller Privatangelegenheiten und aller all-

schi 96

pi-



schy
g‘r

zunahen Gegenwart findet der Dichter im historischen Roman
seine hochste, allgemeinverbindliche Aufgabe.

Das Genrebild

Wenn um 1820 auch in Deutschland eine richtige Mode des
historischen Romans umsichgreift, so ist es nun nicht das
Verdienst Arnims, sondern Walter Scotts, dessen deutsche
Schiiller — zu denen Arnim nur in geringem Mass gehort —
eine dritte Stufe historischer Dichtung bezeichnen. Scott ist
ein neuer Realismus eigen, eine unproblematische Freude an
allem, was einst gewesen ist; das Suchen nach symbolischer
Wahrheit verschwindet hinter dem Bediirfnis, ein méglichst ,an-
schauliches”, richtiges Bild der Vergangenheit zu zeichnen. Die
Erzihlung gibt ein farbenreiches, menschlich nahes Gemilde
des breiten geschichtlichen Lebens. Ja es ist vor allem die ge-
schichtliche Oberfldache, die Scott interessiert, die dussere Kul-
turgeschichte, Tracht, Sitte und Zeremoniell der verschiedenen
Stinde, Bauten und Gerdte. Er hat ein Auge fiir das Male-
rische und Dekorative, fiir das Detail, und er entschidigt durch
die Kunst solcher Schilderung fiir eine gewisse geistige An-
spruchslosigkeit. Unter die ersten deutschen Romandichter im
Banne Scotts gehoren Wilhelm Hauff oder Willibald Alexis.
Wo es Arnim noch um das Reich und die Nation geht, da riickt
nun die engere Heimat Schwabens oder Brandenburgs stirker
in den Blick, der unpolitisch-kulturhistorische Roman wird zu-
gleich Heimatroman. In der Folge verstirkt sich das Bediirfnis
grosserer ,,Realitit” und wissenschaftlicher Fundierung; die
Professoren bemichtigen sich der Gattung. Die fiinfziger Jahre
bringen den grossen Erfolg von Scheffels Ekkehard und
die kulturhistorischen Novellen Wilhelm Heinrich Riehls. Be-
scheideneren Anspriichen geniigen die historischen Werke der
Luise Mithlbach. Eine neue Bliite des historischen Romans
steht im Zusammenhang mit dem erhohten nationalen Leben im
Deutschland der folgenden Jahrzehnte. Gustav Freytag
schreibt mit seinen Ahnen eine gesamte poetische Kultur-
geschichte seines Volkes von altgermanischen Zeiten bis in
die Gegenwart, und mit Felix Dahns Kampf um Rom und den
Werken Georg Ebers geht es aus der deutschen Geschichte
in weitere Bereiche. Ueberall ,Kulturhistorie’’, die an der Ge-

2917



dea.

schichte das Malerische entdeckt und doch der Nation dienen
will. Noch Scheffel und Freytag mochten dem deutschen Volke
geben, ,was in blithender Jugendzeit der Volker die epische
Dichtung” gewesen. Aber was bezeichnenderweise einen Schef-
fel nun besonders interessiert, das sind ,anmutige Erzihlungen,
Personen und Zustinde, viel unbewusste Poesie, treuherzige
brave Welt- und Lebensansicht, naive Frische”. Der tiefsinnige
Trieb Arnims ist verschwunden. Der Dichter ist nicht mehr
ahnungsreicher Kiinder; er malt ahnungslos seine Genrebilder
fiir die Wohnungen der Griinderzeit.

Geschichte und Mythus

Die Entdeckungen Herders und der romantischen Schule iiber
Volksgeist, Gemeinschaft und Mythus, die im Laufe des 19.
Jahrhunderts in dieser Weise verblassen, haben in neuester Zeit
wieder konkreten, diesmal zunehmend politischen Gehalt er-
langt. Zahlreich sind wieder die Versuche, ,,dem deutschen
Volk den Mythus aus seiner Geschichte zu heben” (H. Zillich
in der Zeitschrift ,,Das innere Reich’’). Dabei hat sich aber
Arnims geistige ,,Heimlichkeit’”” der Geschichte in bemerkens-
werter Weise gewandelt zu Rassenlehre und politischem Natio-
nalismus (und auch die ,treuherzige, brave Weltansicht’’ Schef-
fels ist im Zeitalter der Weltkriege nicht mehr besonders ak-
tuell).

Das Werk eines Erwin Guido Kolbenheyer etwa will
so als der Versuch verstanden sein, den fruchtbaren Wesens-
kern des deutschen Volkes aus seiner Geschichte zu beschwo-
ren, Dieser Wesenskern wird in der Metaphysik Kolbenheyers
aber als eine biologische Substanz, als Plasma verstanden. Der
Durchbruch deutschen Wesens zu sich selber, dem Kolbenheyer
dienen will, ist fiir ihn immer dort festzustellen, wo es seine
wesensgemisse Religiositit sucht, wo sich die ,niegestillte Sehn-
sucht nach dem arteigenen Gott” ausspricht. Das ist ihm in
den Zeiten deutscher Mystik der Fall, um Eckhart und die
Ebnerin, Paracelsus und Jakob Boéhme spielen seine grossen
Romane. Um das Thema einer solchen in sehr anfechtbarer
Weise diesseitig verstandenen, pantheistischen Religiositit ge-
staltet Kolbenheyer in reicher und dichter Weise das Leben
des Volkes in der Mannigfaltigkeit seiner Stidnde, seiner der-

Ebr 298

R-



tik,
und
tat

ben und sublimen Aeusserungen. Auch hier ist der Roman also
kulturhistorisch, geht es in kiinstlich knorriger und schwerer
Sprache um eine Beschworung des volkischen Mythus. Ohne
Kolbenheyers Rang zu erreichen, verfolgen dhnliches die Werke
Hans Friedrich Bluncks — auch hier soll deutsches Wesen
in seinem Gottsuchertum zu sich selber komimen und im Werk
des Gemeinschaftsdichters offenbar werden, sei es z B. in den
Werken zur praehistorisch-nordischen Religiositit (Urvitersaga’)
oder in der ,Niederdeutschen Trilogie”. Vorbildliches germani-
sches Wesen wird an Helden der Volkerwanderung, grossen
Minnern der Hansestidte oder des deutschen Ordens dargetan.

Weniger einer mythisch-religiosen als einer politischen Ge-
staltung der Geschichte widmen Autoren der jiilngeren national-
sozialistischen Generation ihre Biicher; hier erscheint vor al-
lem wieder, wie bei Ricarda Huch und anders bei Arnim, aber
in eindeutiger Gestalt, der Gedanke des Reiches; so etwa bei
Otto Gmelin mit seinen Werken ,,Das Neue Reich’” oder ,,Der
Ruf zum Reich” und vor allem bei Werner Beumelburg,
der in seinen zuletzt erschienenen Werken Grosse, Schwiche,
Spannungen und Problematik der Reichsidee darstellt in der
Zeit Barbarossas, der Reformation, des pfilzischen und des
siebenjahrigen Krieges. Ueberall liegt die eindeutige Bejahung
eines irdisch-nationalen Reiches zugrunde, womit diese Biicher
zugleich ihre politische Tendenz und politische Aufgabe haben.
Der Geschichtsdichter ist hier in einem viel konkreteren und
engeren Sinne Diener an seinem Volk als bei Arnim oder noch
bei Kolbenheyer. Ueberall wird wieder feierlichere epische
Haltung erstrebt,

Auch die Schweiz bemiiht sich um die dichterische Erneuerung
ihres Mythus. Meinrad Inglin gibt in der ,Jugend eines Vol-
kes” eine visionire Neugestaltung der urschweizerischen Be-
freiungssage. Trotz allem dichterischen Glanz bleibt bei sol-
cher modernen Sagendichtung cin ungeldster Rest von Roman-
tik, weil Sagen nicht erfunden werden kénnen. Inglins grosser
und noch nicht genug gelobter Roman der Schweizer Neutrali-
tat, der ,Schweizerspiegel”, ist weniger glanzvoll, aber be-
deutender, weil er in ehrlicher Miihe und unbestechlicher Liebe
die seelisch-politische Situation des Schweizers meisterhaft ge-
staltet, In diesem Spiegel kann sich die Schweiz viel eher er-

299



kennen und es offenbart sich in ihm viel unwillkiirlicheres
Schweizertum als im unverbindlichen Mythus.

Mythologische Dichiung

Das Mass, in dem sich die dichterische Historie von den
, latsachen” der Ueberlieferung entfernt, wechselt je nach Ab-
sicht und Takt des Dichters. Es ldsst sich nun aber auch der
Grenzfall denken, dass sie iiberhaupt beiseitegeschoben wer-
den. Denn es miisste ja.eigentlichste Aufgabe des Dichters sein,
den Mythus nicht als einen historischen aus der Geschichte zu
heben, sondern an der bereits bestehenden eigentlichen My-
thologie zu wirken. Wenn schon eine Neubelebung des Mythus,
dann auch unmittelbar am Stoff der Mythen, Mirchen und Le-
genden eines Volkes. Den Uebergang dazu zeigte schon
Blunck mit seinen préhistorischen Romanen. Der Versuch
eines eigentlichen ,,Mythos der deutschen Welt” liegt vor in
Friedrich Heinrich Schmid-Noerrs ,Unserer guten Frauen
Einzug” — einer ungeheuren Mythenklitterung. Es soll ein
Werk sein, ,,wie es das deutsche Volk selber dereinst hitte
dichten konnen’’; als vollendender Seher steht der Dichter im
Dienste des Volksgeists. Das grosse mythische Ereignis ist nun
immerhin der Einzug der Gottesmutter Maria, des Christen-
tums, in der deutschen Welt. Es bedeutet zugleich das Zusich-
selberkommen des Menschen. Thema ist so die Auseinander-
setzung der christlichen mit der nordischen Welt, mythisch aus-
gedriickt, das Aufleuchten der Rose aus Licht, des kindlichen
,,Krist” im innersten Wipfelgewolbe der Weltesche Yggdrasil.
In einem Geschehen, das sich iiber Asen, Wanen und Riesen,
Trolle und Tiere erstreckt, und hinter welchem der geheimnis-
volle Irmingod steht, ereignet sich die Gotterdimmerung, die
Menschwerdung Gottes, die Geburt des Christkinds im deut-
schen Winterwald, und gleichzeitig die Enthiillung des Geheim-
nisses vom Menschen, das in der liebenden Aufgabe seiner
selbst besteht. Die hochstens mit Spittelers olympischem Friih-
ling vergleichbare mythen-dichterische Energie und Dichte der
Sprache und Anschauung ist einzigartig; und doch bleibt die
Phantastik eines solchen Unternehmens bestehen, das eine Um-
setzung der christlichen Heilsgeschichte in nordisches Gewand

versucht und die abendlindische Mythen- und Mairchenwelt von
S

lin 300
<



sicy
und

den Normen bis zum Gral, von Dionysos bis zum Knecht Rupp-
recht vereinigt. Obgleich es erfreulicherweise dabei um dén
Menschen iiberhaupt geht und nicht um einen nordischen Blut-
und Bodenmythus, so ist doch die mythische Einschmelzung
der christlichen in die nordische Welt durchaus nicht mehr
christlich. Jeder kiinstliche Mythus ist trotz allem raunenden
Pathos eine Blume aus Papier. Die romantische Vermischung
von Dichtung und Religion, die Verwechslung von Kunst und
Glaube ist erst recht bedenklich. Mindestens lidsst sich eine
Trennung von mythologischem Stoff und modernem Bewusst-
sein schwerlich umgehen.

Ein Roman ebenfalls mythologischen Gehalts, aber aus dem
abgetrennten Bewusstsein der Gegenwart, ist Thomas Manns
»Joseph und seine Briider”. Diese jiidischen Geschichten ste-
hen nicht im Dienste etwa eines jiidischen Nationalgedankens,
sind keine Huldigung an den jiidischen Geist und wollen auch
nicht poetische Gemilde aus dem alten Orient geben. Der My-
thos, um den es hier geht, ist ein menschheitlicher; am ehr-
wiirdigen, gleichnishaften, von Jahrtausenden in wechselnden
Formen gestalteten Stoff aus der Patriarchenzeit wird das Ur-
menschliche, das Ewigmenschliche erfasst. Auch hier ist das
Zusichselberkommen des Menschen in mythischer Zeit das
Thema; aber anders als in der pathetischen praehistorischen
Trilogie Bluncks und anders als in Schmid-Noerrs Mythen-
dichtung. Auch hier ist das Werk des Dichters noch ein Untet-
nehmen von teilweise magisch-romantischem Charakter: Thomas
Mann bezeichnet es in seinem ,Vorspiel’”’ als eine Hollenfahrt
in den Abgrund der Vergangenheit; es ist ein Untertauchen
und Ergriinden der Vorzeit, die nach wie vor unser Wesen be-
stimmt, wenn auch nicht mehr als Nationalgeist oder volkisches
Plasma, so doch als Grund des Menschendaseins iiberhaupt.
Aber diese Beschworung soll gesichert sein von hellster Be-
wusstheit der Gegenwart. Manns mythologischer Roman bedient
sich der Ergebnisse der tiefenpsychologischen, archiologischen
und ethnographischen Wissenschaften von Nietzsche bis Jung
und Lévy-Bruhl. Mit ihrer Hilfe erlotet er die Tiefen des Ver-
gangenheitsbrunnens, in Zonen hinab, wo die Individualitit der
Menschen und Ereignisse noch nicht umzirkt ist, wo triumerisch
Einzel- und Kollektivseele ineinanderiibergehen, wo Ich und

301



nac

Welt, Geschichte und Mythus, Sein und Bedeuten schwer zu
trennen sind und die Idee eines einigen Gottes erst langsam zu Be-
wusstsein kommt. Das Urmenschliche aber bleibt das Ur-Mensch-
liche, weil die Geschichte nicht abgetane Vergangenheit ist,
sondern als eine Lagerung von Schichten unter uns ruht und
immer noch wirksam ist, sich immer wiederholt. Der Mythus
wiederholt sich auch in der Gegenwart und muss nicht in fer-
ner Sehnsucht und Erinnerung beschworen werden. Als solche
Wiederholung begreift Mann auch sein dichterisches Unterneh-
men: , Fest der Erzihlung, du bist des Lebensgeheimnisses
Feierkleid, denn du stellst Zeitlosigkeit her fiir des Volkes Sinne
und beschworst den Mythus, dass er sich abspiele in genauer
Gegenwart!” Fiir diese genaue Gegenwart ist hellster Intellekt
und wissenschaftliches Bewusstsein ebenso unentbehrlich wie
der mythische Zauber. So verbinden sich in verwirrender Weise
mit dem mythischen Stoff die letzten Raffinements der Intelli-
genz und die Lichter der Ironie, aber ohne dass diese den My-
thus zerstoren. Sie bediirfen einander wechselseitig. Erst in
einem Uebereinanderkopieren der Zeiten und der Bewusstseins-
moglichkeiten ist das Ziel einer allgemeinen und modernen
menschlichen Mythendichtung erreicht.

Der Mensch in der Ueschichte.

Aber sind nun Vergangenheitszauber, Mythenbeschworung und
Hadesfahrten die wesentlichste Moglichkeit dichterischer Ge-
schichtsdarstellung? Gibt es ,,Geschichte’ nur als Lebenspro-
zess von Volk und Menschheit und nur im Blick des romanti-
schen Betrachters und des volkischen Propheten? Was fingt
solche Dichtung an mit dem, was nicht als Kultur und orga-
nisches Leben zu fassen ist, mit dem Zufall, der Macht, dem
Guten und Bosen in der Geschichte? Der Mensch, der in der
Geschichte steht, erfahrt diese wohl zuerst als bestimmenden
Zwang, als zu entscheidende Frage, als Auftrag; er sucht nicht
nach einem mythischen Sinn, sondern nach der Antwort auf
eine sittlich-religiose Frage. Die wird ihm der primitive, wenn
nicht sinnlose ,arteigene’”” Gott nicht geben. Da kann er nicht
als Trager volkischen, oder kulturellen Lebens erscheinen, son-
dern nur in seiner Einsamkeit, in seinem Ausgeliefertsein in das
unentwirrbare Durcheinander von Schicksal und Schuld, Zufall

eine¢ 302

n!



wur
de

und Notwendigkeit, Gewalt und Freiheit, im Zwiespalt zwi-
schen der konkret-geschichtlichen und einer ewigen Ordnung
des Rechts. Als eigentlichste Geschichte galt von jeher nicht
die Entwicklung von Kultur und Mythus, sondern das Geschehen
von Politik und Krieg.

Theodizee der Geschichte

Die voéllige Verfallenheit des sittlich verantwortlichen Men-
schen an eine Welt der Intrigue, des Kriegs, desZufalls und
der Macht ist am einseitigsten und grossartigsten schon in den
verschollenen Riesenromanen des 17. Jahrhunderts gestaltet (bei
Mlle de Scudéry, La Calprenéde, Herzog Anton Ul-
rich von Braunschweig u. a.). Mit unendlichem Scharfsinn
kniipfen sie ein wahnwitziges Geflecht von Haupt- und Staats-
aktionen, die sich phantastisch iiber alle Riume und Zeiten
erstrecken, Am glanzvollen Schluss 16st sich das Gewirr in
den Triumph der Gerechtigkeit. Mit ihrer iiberlegenen Konstruk-
tion bieten solche Romane ein Modell der Weltgeschichte, ein
Gleichnis des gottlichen Schicksalspiels und damit eine Art reli-
gioser Rechtfertigung und dichterischer Theodizee der Ge-
schichte,

Doch halten wir uns an die Werke des 19. Jahrhunderts, in
denen das romantische Geschichtsbild in religiésem Sinne auf-
genommen und iiberwunden ist. Tolstoi’s , Krieg und Frieden”
ist unendlich mehr als ein russisches Nationalgemilde, Adalbert
Stifters ,,Witiko”” mehr als ein Epos aus dem Béhmerwald und
C. F. Meyers ,Jirg Jenatsch” nur zunichst eine ,Biindner
Geschichte” — gerade weil hier iiberall ein verdnderter Blick
auf das geschichtliche Treiben fillt. Dabei verkorpern Stifter
und Meyer zwei Moglichkeiten, die in interessanter Weise die
hier denkbare Spannweite verdeutlichen.

Adalbert Stifters Witiko, ein Werk, das in unsiglicher
Miihe und entsagender Arbeit zur strengen Form von edler
Monumentalitdit und makelloser Durchsichtigkeit gearbeitet
wurde, steht als bohmischer Geschichts- und Heimatroman in
der romantischen Tradition. Mittelalterliches Kulturleben wird
breit vorgefiihrt, die heimatliche Waldlandschaft ist verherr-
licht, und im Leben Witikos und seiner Leute ist das Werden
eines Volkes dichterisch erfasst. Und auch hier erhebt sich, wie

303



de1

bei Arnim und den jiingeren Dichtern, der Roman zum Thema
des Reichs. Witiko und die Waldleute gliedern sich ein in
die Ordnung des béhmischen Herzog-, dann des Konigtums und
schliesslich mit diesem ins universale christliche Kaiserreich.
Aber gerade darin zeigt sich der Unterschied. ,,Die Ehre muss
von der Hohe kommen, dass sie heilig ist” — und nicht aus
der Heimlichkeit des Volkischen. Die Kaiserkrone hat ihren
Glanz aus ihrem religiosen Auftrag, jede Krone hat Ehre und
Macht von der nichsthoheren. Die geschichtliche Welt, wie sie
hier Stifter in idealer Form entwickelt, ist eine Ordnung des
Rechts und der rechtsmissigen Macht, in hierarchischer Stu-
fung gegliedert. Indem Stifter so das Recht des Einzelnen und
die Richtschnur seines Tuns aus einer objektiven und iibergrei-
fenden Ordnung herleitet, ist der Sinn des geschichtlichen Le-
bens kein immanenter eigenstindiger mehr. Im Witiko geht es
tatsachlich nicht um eine Geschichtsseele, sondern um die ge-
schichtliche Ordnung, wie sie in ihrem reinen Wesen denkbar
wire. Es ist mit Worten Stifters die ,,Darstellung der objek-
tiven Menschheit als Widerschein des gottlichen Waltens”, der
Aufbau einer reprisentativen Geschichtswelt, eines Modells, aus
dem iibergeschichtlichen Blickpunkt. Das volkische Kulturleben
ist untergeordnet dem politisch-kriegerischen Geschehen. Aus
diesem erwichst die giiltige Ordnung. Wenn Stifter nicht miide
wird, die dussern Riten und Zeremonien des menschlichen, po-
litischen oder rechtlichen Verkehrs, die kriegerischen Aufziige
und prunkenden Gewénder zu schildern, so wird damit nicht
kulturgeschichtliches Kolorit vermittelt wie bei Scott, sondern
es ist Repridsentation dieser Ordnung durch die geschichtlichen
Menschen, ein Praetendieren und Wahren dessen, was der Ge-
schichte erst Sinn und Struktur verleiht. Entscheidend wird so
die Frage des objektiven Rechts in der Geschichte, der Legitimi-
tat, d. h. des richtigen Verhiltnisses von Macht und Recht in
der irdischen Ordnung. Der ,,Witiko” schildert, wie sich aus
dem rechtlich schwierigen Streit um die béhmische Krone eine
solche legitime Ordnung bildet. Stifter ist also nicht blind fiir
den ritselhaften Uebergang von Recht in Unrecht und Unrecht
in Recht, fiir den Konflikt von Recht und Legitimitit oder Recht
und Staatsridson, dessen Dunkel schon die barocken Autoren be-
sonders beschiftigt hat. Immer wieder werden diese Fragen

sol¢ 304

dr



aufgeworfen. Aber es gibt fiir Stifter eine Losung solchen Wi-
derstreits der geschichtlichen Ordnung; er ist nicht etwa im tra-
gischen Untergang zu verséhnen, wie dies dann Meyer zeigt.
Es ist letzten Endes die gottliche Gnade, die dem Recht auch
die Macht und der Macht das Recht verleiht, wenn der Mensch
nur horcht auf die Forderung der Dinge und die Stimme des
Gewissens.

Schuld und Schicksal

Wenn Stifter in seiner dichterischen Theodizee die Geschichte
als ,,Widerschein des gottlichen Waltens” darzustellen wagt, so
ist sie fiir den Protestanten C. F. Meyer in tieferes Dunkel
und grossere Fragwiirdigkeit entriickt, und ihren Ratseln steht
der Mensch einsam und gefihrdet gegeniiber. Die Gestalt des
Jenatsch steht gleichnishaft fiir geschichtliches Dasein iiber-
haupt. Jenatsch gerdt durch seine iibermichtige Vaterlandsliebe
in eine Kette von Verbrechen. Er will ,nicht kleiner sein als
sein Los”, er, der Verriter, wird Held und Befreier seines Vol-
kes. Der Gegenspieler, der ,,gute” Herzog Rohan versagt po-
litisch und wird verraten, er verfehlt sein geschichtliches Los,
weil er Treue bewahrt. Fiir beide aber kann nur der tragische
Untergang die Losung sein: Jenatsch fillt in ,,diisterem
Triumphe”, der Sieg ist in den Untergang verschlungen, Rohan,
das Kind der Treue, geht heimatlos in den Tod, aber sein Tod
ist verschlungen in den Sieg. Wo solch tragische Ritselhaftig-
keit an der Geschichte sichtbar wird, da scheint der Roman
nicht mehr die eigentliche Form der Geschichtsdichtung zu sein.
Ein kithnes Vorsehungs- und Schicksalsspiel mit geléstem Ende
wie in den barocken Werken vermag Meyer nicht mehr aufzu-
bauen und erst recht nicht die sich immer stirker lichtende
Ordnung eines Witiko. So liegt es niher, das Ritsel am Einzel-
fall zu verfolgen und in grésserer Tiefe zu erloten. Die Form
dafiir ist die Novelle.

Das Neue und Grosse ist, wie Meyer die Dunkelheit der
Geschichte seelisch realisiert, wie er ihre Zweideutigkeit hin-
abverfolgt in die menschliche Brust, wo sie ausgetragen werden
muss. Die Figuren der Barockromane lassen sich in typisch-
heroischer Haltung wie Schachbrettfiguren durch den Tanz der
Schicksalsfille hindurchschieben; Witiko vermag, Gott und den

305



br.

Dingen gehorchend, den rechten Weg zu finden. Meyer aber,
der ja nicht zuletzt aus einem personlichen Anliegen zur Ge-
schichte kam, zeigt die unauflésliche Durchdringung von Schuld
und Schicksal im Abgrund des einsamen geschichtlichen Men-
schen. Nach den sittlich rédtselhaften Gestalten des Tyrannen
Ezzelin, des Thomas Becket oder der siindigen Richterin finden
wir die Meyerschen Motive wie zu klassischer Durchsichtigkeit
zusammengefasst in der ,Versuchung des Pescara’: es geht um
den Entscheid zwischen entsagender Treue und geschichtlicher
Grosse in einer Sternstunde der Geschichte. Auch hier liegt
der Ausweg nur im Tod; ein Tod hier freilich in der Nachfolge
Christi durch den an seiner Seitenwunde sterbenden Helden.
Nur der Tod, Rettung und Untergang zugleich, ldsst ihn der
Versuchung widerstehen. So wird iiberall der Entscheid einer
hoheren Instanz anheimgestellt, der auf Erden unfassbaren ewi-
gen Gerechtigkeit. Es ist eine ,,protestantische’” Losung, der im
Falle Meyers ein dunkler, pessimistischer Zug nicht abgeht.
Die Theodizee wird nur ahnungsweise angedeutet, nicht aus-
gefithrt. Auf historische Individualitit und Richtigkeit kommt es
hier vollends nicht mehr an — da weder geschichtliche Tat-
sachen, noch ein Mythus, noch ein Modell der Geschichte ge-
geben werden, sondern eine menschliche Grundsituation im ge-
schichtlichen Ritsel.

Geschichtsdichtung, die in solchem Sinne dem religiosen Rét-
sel des geschichtlichen Menschen und der geschichtlichen
Schopfungsordnung nachgeht, hat gerade in neuester Zeit, die
sich sonst allzu gerne der Mythendichtung und der politischen
Tendenz verschreibt, ihre bedeutenden Vertreter. Typisch ist
etwa eine Gertrud von le Fort; in ihren geschichtlichen
Erzihlungen werden Menschen in geschichtliche Konflikte (wie
etwa, in der ,,Magdeburgischen Hochzeit”’, zwischen ,,Reich”
und Glaube, politische und religiése Ueberzeugung) ausweg-
los hineingestellt, um doch gerade in ihrem Scheitern den Durch-
bruch der géttlichen Gnade zu erleben. Ein Werner Bergen-
gruen dagegen scheint mehr an barocke Verhiltnisse zu er-
innern, wenn er in der Handlung seiner Biicher (,,Der Gross-
tyrann und das Gericht’”’; ,,Der Starost’”) durch das Mittel der
Versuchung und der Intrigue die Schicksale einer Menschengruppe
zu verschlungenen Linien entwickelt und diese zu tiefsinnigen

gT1 306

ir



geg
weij

Figuren kombiniert, in welchen die Vielgestalt und die mannig-
fache Verfiihrbarkeit des geschichtlichen Menschen zutage tritt,
wobei diese Figuren als ein Gleichnis der Vorsehungsordnung
deutlich werden. Dass solch religiose Geschichtsdichtung nicht
an christliche Autoren gebunden ist ,mag etwa das Buch eines
nationalistischen Dichters lehren, ein Grenzfall wie Otto Gme-
lins fritheres Buch ,,Das Angesicht des Kaisers”, das an der
Gestalt Friedrichs II. von Hohenstaufen Ddmon und Schicksal,
Auftrag und Person des grossen geschichtlichen Menschen deut-
lich macht und nicht einen Mythus, sondern das zu Uebermensch-
lichem berufene Einzeldasein verfolgt.

Der Dichter vor der Geschichte

Mannigfach ist also die Haltung des Dichters vor der Ge-
schichte: vom Konkurrenten des Historikers und vom populéren
Chronisten zum Lehrer seines Volks, zum Verkiinder mythisch-
symbolischer Wahrheit und zum Deuter des religiosen Rit-
sels der Weltgeschichte ist ein weiter Weg. Geschichte erscheint
in immer umfassenderem Sinne als Gegenstand, und die Stel-
lung zu den dusseren historischen Tatsachen wird immer freier.
Wird zundchst noch Riicksicht genommen auf die historische
»Richtigkeit” der erzihlten Ereignisse, so kann diese dann zu-
riicktreten vor der bloss symbolischen Darstellung eines be-
stimmten geschichtlichen Geistes und weicht schliesslich einer
reinen Pseudohistorie, bei der nur noch das geschichtliche
Gewand, die Kategorie der Geschichtlichkeit gewahrt ist. Und
doch ist auch im letzten Fall (C. F. Meyer, Bergengruen) die
geschichtliche Form nicht zufillig: sie verbiirgt jene Distanz,
die Weite von Raum und Zeit, in der dem Dichter moglich
ist, die Urverhiltnisse geschichtlichen Daseins darzustellen, d. h.
eben eine Welt in ihren Hohen und Tiefen zu {iberblicken
und sie als geschichtliche dem Uebergeschichtlichen entgegen-
zustellen. Der Stoff des Zeitromans, als ein selbstverstandlich-
gegenwairtiger, ist dem Auge zu nah, um in seiner ganzen Trag-
weite als geschichtlicher iiberschaut und in objektiver Beispiel-
haftigkeit, frei von Tendenz und Interesse, dargestellt zu wer-
den. Wie die Geschichte die ,gegenstindlichste Dichtung”
(Stifter) ist, so gibt sie dem Dichter den gréssten Raum, aber
auch die schwierigste Aufgabe.

307



Auch die Gefahren sind deutlich geworden, die im Bereich
dieser historischen Dichtung lauern. Der dichterische Erzdhler
historischer Gegenstinde kann, dem Historiker von Beruf ge-
geniiber, in Tendenz, Oberflachlichkeit, Effekthascherei geraten.
Der kulturhistorisch-vélkische Dichter von Epen und Mythen
verharrt oft in blosser Romantik und gerdt in Aesthetizismus,
antiquarische Behaglichkeit oder in eine billige nationale My-
stik grosser Worte. Geschichtsdichtung als Beschiftigung mit
dem Existenzproblem des Menschen und dem jenseitigen Sinn
der Geschichte lauft Gefahr, zum sittlichen Exempel zu er-
starren.

Es wurde klar, wie wenig sich die verschiedenen Moglich-
keiten auszuschliessen brauchen, wie sich chronikalische Ele-
mente im kulturhistorischen oder mythendichterischen Typ er-
halten und wie dieser im religiosen aufgehoben werden kann.
Wenn sich hierin eine Rangordnung andeutet, so ist das hoch-
stens eine Rangordnung der Kategorien (d. h. die Ueberlegen-
heit religioser und ethischer iiber dsthetische, wissenschaftliche
oder politische Deutung der Geschichte), nicht eine Rangord-
nung des kiinstlerischen Wertes, welcher allein dem Einzel-
werk zugehoren kann. Immer aber hat sich Geschichtsdichtung
als der Versuch erwiesen, sich mit jenem ,,grossen Gegenstand”
zu beschiftigen, der nach Schillers Worten im Wallenstein-
Prolog allein vermag, ,,den tiefen Grund der Menschheit auf-
zuregen,”’

308



	Die Geschichte im Roman

