
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 5

Artikel: Johannes v. Müllers Schweizergeschichte als nationales Vermächtnis

Autor: Ernst, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes v. Müllers Schweizergeschichte
als nationales Vermächtnis.

Von Fritz Ernst

j ie Schweiz hat mindestens zwei Totalkunstwerke hervor-
gebracht: ihre Geschichte und ihre Geschichtschreibung.

Diese spiegelt jene. Beiden eignet die nämliche Fülle,
Vielseitigkeit, Schwerfassbarkeit. Beiden fehlt — bei aller gelegentlichen

Anwandlung dazu — ein Zentrum individueller, regionaler

oder klassenmässiger Natur. Die Schweizergeschichte, als

Vorgang wie als Rechenschaft, bietet ein kaum übertroffenes
Beispiel von Allgegenwart des Geschichtlichen. Wenn wir sie

nun vorhin, aus dargelegten Gründen, als schwer fassbar
bezeichneten, so sollte das nicht heissen, sie sei nicht wenigstens
einteilbar. Unsere Historiographie — und nur von dieser sei

hier weiterhin gesprochen — erscheint uns vielmehr ganz von
selbst in säuberlichen Epochen. Wenn wir absehen von der
des kritizistischen Positivismus, die ihrerseits schon wiederum
zu Ende geht, so sind es deren drei: die chronikalische mit
ihrer Freude an der Fabel, die humanistische mit ihrer Technik
der Verknüpfung, schliesslich die aufklärende mit ihrem Ehrgeiz

der Führung.
Ein barbarisches Spezialistentum hat unsern mittelalterlichen

Chroniken die ästhetische Würdigung, die ihnen unbedingt
gebührt, bisher vorenthalten. Dabei behaupten sie, gemessen an

denjenigen des übrigen Europas, nicht nur durch grosse Anzahl
ihren besondern Platz. Die spanischen sind königlicher, die
französischen aristokratischer, die italienischen grosstädtischer
als die unsern, die dafür unerreicht dastehen an Popularität
in des Worts tiefster Bedeutung. Das hängt schon damit
zusammen, dass sie, ob im amtlichen Auftrag oder unter dem
Diktat des Herzens unternommen, stets einen örtlichen Standpunkt

einnehmen: die Justingers ist bernisch, die Edlibachs
ist zürcherisch, die Schillings ist luzernisch; der Obwaldner
Standpunkt schimmert durch die erlauchteste all unsrer Chroniken,

diejenige des Weissen Buches von Samen. Ein weiteres
Charakteristikum derselben liegt im zeitlichen Beginn. Es ist

Uii
pun 267



eine Ausnahme, wenn die Sarnerchronik mit der germanischen
Einwanderung anhebt. Justinger beginnt mit der Stiftung Berns,
Schilling mit dem Bau Luzerns, Edlibach mit dem Aussterben
der Grafen von Toggenburg. Immer aber — von der singulären
Chronik des Weissen Buches abgesehen — liegt der Hauptakzent

auf dem Erlebten. Unsre alten Chroniken sind die
Selbstbiographien unsrer alten Orte Dem gegenüber ist die
Geschichtschreibung des schweizerischen Humanismus zum
erstenmal umfassend schweizerisch. Dabei arbeiten zwei Momente
sich einträchtig in die Hände. Die Eidgenossenschaft nähert sich
ihrer territorialen Vollendung, empfindet sich als etwas in der
Hauptsache Abgeschlossenes. Und sie bekommt durch jene aus
Italien stammende Bildungsbewegung ein Tiefenbewusstsein, das

ihr bis anhin gefehlt. Was ein Mensch für Welt und Nachwelt
sein kann, bezeugt in kaum übertroffenem Mass Caesar. Der
Neuordner eines grossen Reiches, der dem Altertum als Held
und Gott, dem Mittelalter als Zauberer und Kobold galt, wird
in der Renaissance zum Geschichtsdeuter: seine Kommentare
werden zum Hebel unseres Nationalbewusstseins. Es verlohnt
sich, die Fäden des kunstvollen Geflechts zu sondern, indem
wir bedenken, dass Caesars Rechenschaftsbericht überhaupt ein
humanistisches Lieblingswerk gewesen ist. Der Bibliograph
G. E. von Haller zählt für das erste Jahrhundert nach Einsetzen
der Drucke, ohne dass er Vollständigkeit in Anspruch nähme,
an die hundert originale oder übersetzte Caesar-Ausgaben auf,

Die Schweiz ist dabei, gemessen am europäischen Mittel, gut
und vor allem originell vertreten. Schon der erste in der Schweiz
publizierte Caesar, nämlich in Basel 1521, mit einem
lateinischfranzösischen Register der Eigennamen, enthält die schicksalshafte

Gleichung „Helvetii: Suisses". Aber weit aus den Büchern
hinaus, in Leben und Politik, dringt die stolze These. Die
Eidgenossen, die sich im Frühling 1556 nach Rom begaben,

luden durch ihren Sprecher den Heiligen Vater ein, in
seinen Besuchern jene althelvetischen Tugenden, wiederzuerkennen,

„wie Julius Caesar und andere Schriftsteller melden".1)

Ferdinand Meyer, „Die evangelische Gemeinde in Locarno", Bd. 2,

Zürich 1836, S. 85; G. E. von Haller, „Bibliothek der
Schweizergeschichte", Bd. 4, Bern 1786, S. 138 ff; Friedrich Gundolf, „Caesar.
Geschichte seines Ruhms." Berlin 1924.

sei.
nen 268



Caesars Kommentare spielten diese entscheidende Rolle im
schweizerischen Selbstbewusstsein fast ausschliesslich durch die
ersten dreissig Kapitel. Der grosse Feldherr hat als sein eigener

Historiker kaum etwas geschrieben, was persönliche und
allgemeine Momente glücklicher in Einklang brächte, sein eigenes

Genie aus den objektiven Bedingungen deutlicher in
Erscheinung treten liesse, durch Aufbau und Durchführung
dramatischer wirkte als das sogenannte „Bellum Helveticum".
Unsere ganze Schicksalsfülle scheint in diesem ersten Blick
umschlossen, den die Weltgeschichte auf uns warf: Zustände und
Uebelstände, Führer und Verführer, ja das System der über uns
verhängten Daseinsbedingungen — man könnte versucht sein,
aus Caesars Text sogar eine bestimmte Auffassung des
Verhältnisses von Helvetien zu Deutschland, Frankreich und
Italien herauszulesen. Die tiefste Wirkung aber, die von seiner

Darstellung ausging, ist gebunden an eine eher unscheinbare

Feststellung, die nicht Resultat einer besondern Absicht
gewesen sein wird. Es handelt sich um den einen Satz im zwölften

Kapitel: „Omnis civitas Helvetia in quattuor pagos
divisa est — Der ganze helvetische Staat ist in vier Gaue
eingeteilt." Derjenige Schweizerhumanist, der diese
staatsrechtlichtopographische Bemerkung in unser Schrifttum aufnahm, war
Glarean mit seiner „Helvetiae descriptio cum IV Helvetiorum
pagis ac XIII urbium Panegyrico." Ein Jahr nach Bildung der

Dreizehnörtigen Eidgenossenschaft, nämlich 1514, erhielt
dergestalt die schweizerische Nation eine Lobrede, welche das

Neue sozusagen aus dem Alten erklärte. Gilg Tschudi ging
noch einen Schritt weiter als sein engerer Landsmann und führte
die Entsprechung, bei reichlichem Walten seiner Phantasie, im
Einzelnen durch, indem er betonte, dass die Schweiz schon in
ihrer ursprünglichen Gestalt „ein samethafft Comun- und Ver-
buntschafft gewesen". Diese Stelle findet sich nicht etwa in
Tschudis „Chronicon Helveticum", in dessen strenger Anna-
listik, beginnend mit dem Jahr 1001, dazu kein rechter Platz
gewesen, sondern in der dasselbe stofflich präludierenden ,,Gallia
comata". Zwar hat dieselbe, wie das grosse vaterländische
Geschichtswerk, erst um die zwei Jahrhunderte nach des Verfassers
Tod das Licht der Welt erblickt, was aber nicht hinderte, dass
die Manuskripte eine Verbreitung fanden, die gedruckten Texten

269



nicht unbedingt gesichert ist. Den klassischen Beweis dafür
liefert in unserm Fall noch zu Lebzeiten des Glarner Herodot
der Zürcher Johannes Stumpf. Ehe dieser in Band 2 seiner
Eidgenössischen Geschichte zur speziellen Behandlung der
altverwurzelten Glieder übergeht, stattet er seinen Dank dem
Gelehrten ab, dem die schwierige Zirkulatur gelang: es habe

— rühmt Johannes Stumpf am Ende seines ersten Bandes —
„bey unsern tagen herr Gilg Tschudi von Glariss die alte tei-
lung Cesaris in seiner Landtafel nit übel troffen, da er Hel-
vetiam teilt in Pagum Tauriacum/Turgow, Pagum Tigurinum/
Zürichgow, Pagum Verbigenum/Aergow und Pagum Antua-
tium/die Waadt".2)

Nach dem Humanismus befruchtete im selben Ausmass erst
wieder die Aufklärung das Feld der schweizerischen
Geschichtschreibung. Ihr grösster Vertreter in jenem Zeitraum war
Johannes von Müller. Wir haben uns hier nicht abzugeben mit
seinem Ergehen und Irrgehen, mit dem vielen Unbereinigten in
seinem Leben, sondern nur mit dem reinsten Werk, das- er
sich abgerungen, seinen „Geschichten schweizerischer
Eidgenossenschaft". Zufall und Planung spielten bei ihrer Abfassung
die förderlichste Rolle, die Ueberwindung zahlloser Hindernisse

verlieh der Arbeit wahrhaft dramatischen Charakter, der
schliessliche Verzicht überhauchte sie mit Tragik. Einem
Buchhändlerprojekt als Teil eines Sammelwerks entsprungen,
verselbständigte sich das Buch in kurzer Frist, um schliesslich
ruhmvoll einzig zu erscheinen. Der Historiker machte sich
daran kurz nach Abschluss seiner ersten zwei Dezennien und
Hess die Feder erst sinken mitten im sechsten Dezennium. Ein
Jahrhundertdrittel, von 1775 bis 1808, war Zeuge seines
immer neu anhebenden Bemühens — ein Jahrhundertdrittel, in
welchem alles unterging, was er bis dahin angebetet, und alles
aufkam, was er vordem bekämpft hatte. Sein Text, die Unterwelt

der Anmerkungen abgerechnet, verrät aber kaum etwas
davon, gemäss der in der Vorrede zum letzten Band
ausgesprochenen Maxime: „Tageblätter mögen Anspielungen häufen;
in die Tafeln der Geschichte gehört bleibende Wahrheit." Was

er als solche vortrug, ist stilistisch ein Erbe der Chroniken

2) Aegidii Tschudii Gallia comata, Konstanz 1758, S. 73; Johann Stumpf,
„Gemeiner loblicher Eydgnoschafft Chronik", Bd. 1, Zürich 1548, S. 331.

spr« 270
in



und inhaltlich ein Erbe des Humanismus, beides gesteigert
und zugleich vertieft durch die Leidenschaft seines Gemüts
und die Kultur seines Geistes. Wie das im Einzelnen zu
verstehen sei, das kann nur hervorgehen aus einer doppelten
Betrachtung von Müllers Schweizergeschichte als Sprachdenkmal
und Freiheitsdenkmal.

Johannes von Müllers Bekanntschaft mit den Schweizerchroniken

geht zurück auf seine kindlichen Entdeckungsreisen in der
grossväterlichen Bibliothek. Er hat dieselben sozusagen durch
sein ganzes Leben fortgesetzt. Was an Texten noch nicht
gedruckt war, lernte er handschriftlich kennen; was in der Heimat
fehlte, verschaffte ihm das Ausland. Es wäre freilich sehr
unrichtig, sich vorzustellen, sein Text sei gleich einem Mosaik
lediglich entstanden durch Entlehnungen aus den Chroniken und
ihren Geschwistern, den Kriegsliedern, wiewohl es an zahlreichen

Beispielen derart nicht fehlt. Aber erstens geht Müller ja
weit hinter das eigentlich chronikalische Zeitalter zurück, und
zweitens verfügt er, zu seinem Ruhm, auch für die späteren
Jahrhunderte noch über ganz andre Quellen. Dagegen im Ur-
problem seines Stils — im Anschein des Erlebten und
Unmittelbaren — ist er Schüler der Chronistik. Und zwar notwendig

ein sehr eigenwilliger Schüler. Denn da er ja nicht berichten

konnte, was er mitgemacht und mitgelitten, sondern aus
zeitlicher und sachlicher Distanz Tun und Lassen längst
Verblichener heraufzubeschwören hatte, so musste er den ihm
abgehenden Vorteil der Zeugenschaft durch ein anderes Moment
ersetzen: durch Ueberzeugungskraft. Dieselbe seinem Stil, auf
jeder Seite und in jedem Wort, wenn anders unmöglich, gewaltsam

einzuhauchen, war sein Anliegen, das er mit unerhörter
Folgerichtigkeit verwirklichte. Da er vom Ergebnis selber nicht
ganz befriedigt war und die ihm unterlaufnen Dunkelheiten
nicht zu leugnen dachte, fällt auf die zeitgenössische Kritik, die
ihr Befremden nicht verbarg, kein eigentlicher Makel. Der eine
Rezensent vermutete eine Uebersetzung aus dem Französischen,
ein anderer empfahl zur Hebung der Verständlichkeit die Ueber-
tragung ins Lateinische3). Wahr ist, dass nie jemand Müllers

3) Nach einer freundlichen Mitteilung von Herrn Professor Felix Stähelin
in Basel, Verfasser der unschätzbaren „Schweiz in römischer Zeit", liess
seinerzeit der Altphilologe Theodor Plüss in seinen Klassen wirklich

271

Re.

ein
tr-



Sprache gesprochen hat noch sprechen wird; dass sie weder auf
einer Gang- noch Lebensart beruht; dass sie weniger der
Mitteilung als der Ueberredung und noch mehr der Verkündigung
dient; dass sie überhaupt keine Natursprache, sondern ein un-
vergessliches Beispiel von Kunstsprache darstellt.

Als die zwei wichtigsten Hilfsmittel des Müller'schen
Ausdrucks erscheinen Breviloquenz und Grandiloquenz. Das
Problem der erstem besteht in der Weglassung aller vergleichsweise

nicht betonten Wörter, sei es, in einem bestimmten
Zusammenhang, des Verbums, sei es, dies bei ihm häufiger, der
Präposition. Es ist unstreitig wirkungsvoll, wenn es, bei
Gelegenheit der Ermordung König Albrechts, von dem das
Versteck im Gebüsch verlassenden Herzog von Schwaben nur heisst:
„Johann hervor." Oder, in der Erzählung der Zürcher Mordnacht,

vom Gewarnten und vom Warner: „schnell der Bürgermeister

in den Panzer, der Bäcker an die Sturmglocke." Die
von Müller der Präposition angesagte Fehde führt zur direkten

Genitiv-, seltener zur Akkusativkonstruktion. Den Klöstern
vermachte man Geld und Gut „aus Liebe ruhigen Friedens".
Die Innungen der Handwerker beruhten auf „Hoffnung bessern

Gewinns." Die Helvetier, obschon schwer geprüft, „erschraken
des Verlustes nicht". Schliesslich lesen wir im Feldzug Rudolf
Bruns gegen die Grafen von Rapperswil: er „drohete die
Verheerung des Landes". Dieser Pressung des Ausdrucks aber und
der dadurch erreichten Dichte steht bei Müller ein gegenteiliges
Prinzip zur Seite: eine eigentümliche Lockerung, Beschwingung,
Exaltation. Dies ist die Aufgabe seiner Grandiloquenz. Es ist
nicht genug, dass der geschichtliche Vorgang im Gewand
unbeirrbarer Wortkargheit den Charakter der Unweigerlichkeit
erhält — er muss dazu im Schauer glorreichster Vorgeschichte
aufgehen. Das schweizerische Mittelalter bewegt sich demge-
mäss in einer strengen Ruhmesparallele zum klassischen Altertum:

in diesem Zug offenbart sich Müllers ausdrückliche
Zugehörigkeit zum deutschen Klassizismus. Seiner Erzählung zu¬

Johannes von Müller ins Lateinische übersetzen, nicht zuletzt zum
Erweis, dass der schweizerische Tacitus logisch geschrieben habe. In den

nachfolgenden Zitaten verwenden wir die verschiedenen Ausgaben Müllers,

die von einander erheblich abweichen. Die Geschichte dieser
Abweichungen ist ein Problem für sich.

272



folge betrachteten die Zürcher dereinst im Kreuzgang der Bar-
füsser die Wappen der gegen Oktober Gefallenen „mit gleicher
Gesinnung wie jene Athenienser, welche in der Poikile durch
den Anblick des Gemäldes der Schlacht bei Marathon den Mut
neuer Siege fassten." Sein Rudolf von Erlach wird bis an der
Zeiten Ende „neben den grossen Griechen und Römern glänzen,
ein Held ohne Tadel." Teils Tat ist zu vergleichen den Taten,
„welche in den alten Geschichten und in den heiligen Büchern
an den Befreiern Athens und Roms und an vielen Helden
der alten Hebräer darum gerühmt werden, auf dass für Zeiten,
wo die uralte Freiheit eines friedsamen Volks überlegener
Macht nicht widerstehen könnte, zum Lohn der Unterdrücker
solche Männer aufgenährt werden"4).

Der letztangeführte Satz beglaubigt durch sich allein, was
Johannes von Müller's Verkündigung im Kern enthält: eine

Apotheose der Freiheit. Nie hat man ihr Lied schöner gesungen,

nie ihre bezaubernde Melodie vielfacher variiert. Freiheit
ist ihm der Morgentau der Seele — der Sonnenstrahl auf dem

Gemüt — die Wärme, die den Samen zur Frucht reifen lässt.
Freiheit ist ihm Bedingung, Kraft und Glück des Lebens. Freiheit

ist ihm der Grundplan insbesondere aller schweizerischen
Politik, Erklärung unsres Wohlstands und aller zartem Blüte.
Natürlich weiss er, dass die Schweiz das hohe Gut im Lauf der
Zeiten nicht immer gleich verwirklichte. Daher begrüsst er
eine jede nach dem Grad dieser Verwirklichung. Von selbst
erhebt sich da die Frage, wann sie zuerst auftritt? Am Anfang.
Johannes von Müllers Schweizergeschichte ist, wie früher
angedeutet, nicht vollendet — statt wie geplant bis zum Ausgang
des achtzehnten, reicht sie knapp bis zum Ausgang des fünf-

4) Ein wahrer Triumph für Müller ist es, wenn durch die Eidgenossen die
Alten übertroffen werden. So bei Gelegenheit des Brandes von Bern im

Jahre 1405: „Rom, da sie nach dem gallischen Brand wieder hergestellt
wurde, hatte ihre Angehörigen zu Feinden. Die schweizerischen
Eidgenossen, auch Solothurn, besonders Freiburg im Uechtland, alle Städte
und Länder, die des Heldenmuts und weisen Rats der Berner genossen,

alle Untertanen und Mitbürger im Oberland, an der Aare und von
Laupen, sandten als in allgemeiner Trauer eine Gesandtschaft nach

Bern, mit vielem Trost, Geld, Wein und Korn." Müller gibt hier
ausnahmsweise keine Quellen an. Vgl. Justingers Berner Chronik, Bern
1871, S. 446 ff mit Livius V, 55 und VI, 3 f.

b
u 273



zehnten Jahrhunderts. Sicher werden wir im Hinblick auf epische
Vollendung tief bedauern, dass nicht wenigstens das ganze
Heldenzeitalter bis Marignano zur Darstellung gedieh. Aber wir
dürfen über diesem Bedauern nicht vergessen, dass dadurch
Müllers These nicht zu Schaden kam. Selten war bei einem

grossen Werk der Umstand so bedeutungslos wie hier, dass es

Fragment geblieben ist: dasselbe ist identisch mit seinem
Fundament. Aus der humanistischen Verknüpfung der schweizerischen

mit der helvetischen Geschichte zieht Johannes von Müller
die letztmögliche Folgerung und baut auf die Tatsache eines
freien Helvetien die Lehre einer schweizerischen Urfreiheit.
Was auch an Verschiedenheit zwischen Helvetiern und Schweizern

obwaltet, an Selbständigkeit, vielmehr durch die nämliche
Selbständigkeit, sind sie sich gleich. Wenn man unsern Historiker

nicht genau las, konnte man glauben, er gründe die Freiheit

der Schweizer auf die der Germanen5). Tatsächlich Hess

er durch diese die helvetische Libertät lediglich bestätigen.
Insofern aber schulden wir dem Leser noch eine kleine Berichtigung,

als Johannes von Müller den paradiesischen Freiheitszustand

nicht nur den Helvetiern im engern Sinn zwischen Jura
und Alpen zugestand, sondern auch deren Zugewandten rings um
das Gotthardmassiv mit Einschluss der ennetbirgischen Lepon-
tier. Es sollte keinen Schweizer geben, dem Müllers kapitaler
Satz, nach Errichtung der römischen Herrschaft über unser
Land, in seiner Schicksalsbedeutung verschlossen wäre: „Bis
hieher die ursprüngliche Freiheit mit ihrem Untergang, sowohl
in den helvetischen Gefilden, als in dem penninischen und rhä-
tischen Gebirg."

Mit alledem ist nicht genug gesagt; noch fehlen die eigentlichen

Feinheiten des Gedankenbaues. Was Gilg Tschudi nämlich

aus den vier helvetischen Gauen herausgelesen hatte, war
eine „Verbuntschafft" — Johannes von Müller interpretierte sie

als „Eidgenossenschaft". Das war nun seine Prophétie, dass

5) So interpretiert J. C. Bluntschli in seiner „Geschichte des Schweizerischen

Bundesrechts", Bd. 1, Zürich 1849, S. 8, Johannes von Müllers
Lehre als eine germanistische Begründung der Schweizerfreiheit: „Nach
dieser Ansicht war das Volk dieser Täler von uralter Zeit selbständig
und unabhängig, ein besonderer aus dem Norden eingewanderter Volksstamm

..." etc. j
'

274



diese freie Staatsform unserm Boden seit immer und für ewig
zugeordnet sei. Natürlich konnten in derselben schwere Störungen

eintreten, nichts aber konnte ihren natürlichen
Rechtsanspruch aufheben. Die Oeschichte war darüber auch nicht
stumm geblieben. Hatte man es nicht erlebt? bedeuteten wirklich

Caesars Sieg und der Kaiser Herrschaft ein nicht
widerrufenes Ende? ward dadurch die den Ueberwältigten eingeborene

Unbeugsamkeit etwa ausgerottet? Im Lichte dieser Fragen
erhielt der Waldstättenbund einen neuen feierlichen Sinn, den
der Wiederherstellung der „Unabhängigkeit und Eidgenossenschaft,

welche von dem Sieg Caesars dreizehnhundert Jahre lang
in Helvetien verloren gewesen." Aehnlicher als man dächte,
erwies sich das Abbild dem Urbild, Hessen sich doch selbst schon

Tagsatzungen in diesem nachweisen. In den Augen Johannes
von Müllers verschwinden die Unterschiede zwischen den
Gezeiten und Geschlechtern so vollständig, dass er Land und Leuten

durch die Jahrtausende dieselben Namen gibt. Es handelt
sich bei ihm immer um Helvetien und Helvetier: nicht nur aus

Hang zur Rhetorik, sondern aus sachlicher Zwangsläufigkeit.
Unnötig zu sagen, welchen Uebersinn jedes Ereignis, jede Tat
zu ihrem Sinn dadurch hinzubekommt. Man muss in Johannes
von Müllers geheimstes Denken eingedrungen sein, um keine
Silbe seiner Geheimsprache zu verlieren. Er sagt einmal, an
einer unscheinbaren Stelle, zu einer Ruhepause des fünfzehnten
Jahrhunderts: „Dergestalt kam Freiheit und Eidgenossenschaft
im Lande der Helvetier abermals zur Oberhand."

Die Bedingung, unter welcher die an sich unveräusserliche
helvetische Freiheit ihre Oberhand behielt, war für Johannes
von Müller völlig klar. Negativ ausgedrückt, bestand diese
Bedingung im Fehlen einer europäischen Alleinherrschaft — das
Römische Reich lehrte das in der Vergangenheit, das Napoleonische

Reich bestätigte es in der Gegenwart. Der Uebergang
zum Korsen, den er schliesslich in eigener Person vollzog,
bedeutete sein Zugeständnis, dass ein an sich natürliches und
rechtmässiges System durch höhere Gewalt auf absehbare Zeit
vernichtet sei. Aber ein Zugeständnis ist noch keine Billigung.
Sein berühmter Berliner Brief Mitte Oktobers 1806, „als der
Donnerschlag von Auerstädt hier erschallte", enthielt lediglich
seine neue historische Perspektive: „die grosse Periode der

275



mancherlei Reiche seit dem Untergang des römischen ist
geschlossen." Seine wahre Meinung über das Römische Reich und

seinesgleichen war indessen längst gemacht. Johannes von Müller

hat, universalhistorisch gesprochen, an die Universalmonarchie

als eine echte Lösung nicht geglaubt. Sein eidgenössisches
Interesse und seine Vision Europas gingen dabei ineinander
auf. Nach seiner in der Schweizergeschichte leidenschaftlich
dargelegten Anschauung hatten Helvetien und Gallien, Spanien
und Britannien im Imperium nur verloren: materiell, moralisch,
kulturell und biologisch. Ja, Rom selber hätte in höherm Sinn
die eigne Oberherrschaft gar nicht wünschen dürfen: sein
Aufstieg erhielt seinen nachträglichen Kommentar im darauffolgenden

Untergang. Aus all diesen Gründen lautet die Quintessenz
des Müller'schen Geschichtsdenkens, „dass wir kein Unglück
mit entschlossenerem Abscheu und angestrengterer Gewalt zu
verhindern haben, als die Herstellung einer Weltmonarchie".

War die Gutgläubigkeit dieser Meinung nicht in Zweifel zu
ziehen, so schuldete er darüber hinaus gleichwohl sich und der
Welt auch eine positive Lösung — er verfügt über eine solche
in der Lehre vom europäischen Gleichgewicht, zu dessen grossen
Theoretikern er zählt. Man muss dabei nicht nur auf sein
nationales Werk abstellen, sondern auf seine Werke überhaupt,
insbesondere diejenigen, welche für so allgemeine Erörterungen

geeigneteren Anlass boten. Der eigentliche Exponent seiner

Publizistik, übrigens eine seiner schönsten Schriften, ist
seine „Darstellung des teutschen Fürstenbundes", deren ganzes
zweites Buch der Beantwortung der letztaufgeworfenen Frage
gilt. Es kann sich hier nicht darum handeln, weder die
Geschichte des Problems noch Johannes von Müllers ganze Lösung
desselben vorzubringen. Jedenfalls hat er, bei seinem
ausgesprochenen Sinn für das letzthin Entscheidende, das europäische
Gleichgewicht von allen Nebenumständen befreit und auf den

eigentlichen Kern zurückgeführt, als er schrieb: „Nicht sowohl
in der gleichen Macht, als in dem gleichen Recht bestehet es."
Das ergibt, vollkommen durchdacht, eine Theorie irreduktibler
Substanzen, die innerhalb ihrer Schwere zum gemeinsamen
Kräftespiel aufgerufen sind. Wir hatten früher Anlass, auf die

formale Bindung des schweizerischen Tacitus an den deutschen
Klassizismus hinzuweisen. Hier haben wir die entsprechende

in
Da< 276



Feststellung in sachlicher Hinsicht zu machen, wonach das, was
sein Herz vertrat, unbeschadet seiner vielfachen Verpflichtungen
gegenüber der französischen Aufklärung6), restlos aufging im
Geist des deutschen Idealismus.

Wenn nun ohne Zweifel die Bemessung an den europäischen
Faktoren zur Einreihung der Eidgenossenschaft unter die
Kleingebilde führte, so war das für Johannes von Müller kein
Schmerz, gehörte er doch zu den entschiedenen Verherrlichern
des Kleinstaates: „Grosse Sachen — lehrte er — sind meistens
durch kleine Völker oder durch Männer von geringer Macht und

grossem Geist vollbracht worden". Im Fall der Schweiz kam
besonders hinzu, dass er sie für europäisch zweckdienlich hielt:
„Ihre Freiheit — schrieb er — ist für jedermann Gewinn und
nie beunruhigend". Darüber hinaus hat er nahezu eine Philosophie

der schweizerischen Nachbarschaften ausgearbeitet. Das
Verhältnis zu Deutschland gestaltete sich für ihn völlig konfliktlos,

weil er, unter damaligen Umständen, zwei Föderationen vor
sich hatte, die er aus Gründen der Struktur wie der Psychologie
nicht anders als mit einander vertraut in Rechnung stellen
konnte; das Verhältnis zu Frankreich sah er bestimmt durch den
Ewigen Frieden von 1516 und die auf ihm errichteten Allianzen,

so dass die beidseitigen Interessen nicht mehr geschieden
werden konnten — wie er sich einmal in seiner Weltgeschichte
ausgedrückt, die Schweiz gebe „Teutschland Geld und Frankreich
Mannschaft". Was aber das Verhältnis zu Italien anbetraf, so

war dasselbe für ihn dadurch im Guten vorausbestimmt, dass

„die Apenninenhalbinsel nie erobert worden aus den helvetischen

Alpen", und es mithin in ihrem Wunsche liegen musste,
„dass das Gebirg von einem stillen, freien Volk bewohnt sei"...
Hier dürfte es sich schicken, nach so vielfältigem Umblick den
Faden der Untersuchung abzubrechen und ihr ein Gesamtergebnis

abzufordern: wir wollen ja nicht immer nur denken,
sondern schliesslich doch auch wissen. Das ist diesmal insofern mit
Schwierigkeit verbunden, als wir uns in einem Fall befinden,
da man alle vorgebrachten Elemente, vom ersten bis zum letzten

und vom fernsten bis zum nächsten, von den gewissesten

6)Vgl. Peter Herzog, „Johannes von Müller und die französische Litera-
tur." Frauenfeld 1938.

bei
da is 277
te-



bis zu den bloss wahrscheinlichen und von den tiefsinnigsten bis
zu den bloss praktischen, einzeln gewürdigt und zusammengeschaut

haben muss, um das Pathos, mit dem sie verkündigt wurden,

als unausweichlich zu empfinden. Folgendermassen beginnt
das Hohelied Johannes von Müllers mit einer Zuschrift an alle
Eidgenossen:

„Der Grundsatz unserer Eidgenossenschaft ist von einer so
einleuchtenden besiegenden Klarheit; so gar offenbar beruhet
unser aller Ehre, Glück, Dasein auf unserer Verbindung, und
unser Volk ist noch so vaterländisch bieder, dass zwar, nach

Familienart, Brüder auf Brüder wohl gezürnt, aber nie der

grossen Tage vergassen, wo wir allesamt, gemeine Eidgenossen

von Städten und Ländern, für den Bund als unsern Vater,
und für die Freiheit unsere Mutter, in Einem Sinn sieghaft und

glorwürdig zusammengestanden. Und ferners, rechtschaffenes,
für dein Vaterland rüstiges Volk! lass dir von keinem Sophist \vi-
derlegen, was deine heldenmütigen Altvordern über die Furcht
vor überlegener Macht und über die Schrecken des Todes
erhob: Gott bewahret unsern Bund. Gering von Mach,t, auf dass

du dich nicht überhebest; frei, und stiller Freiheit Muster,
verfolgter Unschuld Freistätte; dies Volk sollte sein; du bist's.
Das tat nicht unser Gebürg; siehe den Montblanc; er ist
höher, und Savoyen gehorcht. Viele grössere Nationen waren
so frei als wir, und wert es zu sein: was gelten ihre
Landstände? die vergessenen Freiheiten modern ohne Ehre in dem
Archiv des Gewalthabers. Den Unterschied haben Umstände
gemacht. Wenn Gott unsern Bund nicht billigte, er hätte die
Umstände anders gefügt; und wären unsere Väter gemeine Seelen

gewesen, so hätten sie dieselben ungenutzt vorbeigehen
lassen. Beides wird in dieser Historie gezeigt; jenes, auf dass

ihr nicht mit Schrecken auf Artillerie und Soldaten, sondern
ruhig auf den Gott eurer Altvordern sehet; letzteres, auf dass

ihr lernet, wem er hilft? Wachsamen, verständigen, tapferen Männern.

Dieses, o Eidgenossen, erwäget; gedenket, was ihr
gewesen; haltet fest; fürchtet nichts."

Johannes von Müller hat also nicht, wie er selber einmal
scherzhaft meinte, auf sein Ableben gewartet, um sich erschöpfend

zu erkundigen im „Hauptarchiv der Wege Gottes". Jedermann

sieht ein, worum es sich beim grössten unserer Geschicht-
nei
wes 278



Schreiber handelt: um Politik, gekrönt von Theologie. Darum
vergleichen wir sein Manifest auch nicht dem andern eines
rückwärts-, sondern eines vorwärtsgewendeten Propheten; nicht
eines Forschers, sondern eines Sehers; nicht eines Gelehrten,
sondern eines Dichters. In der Hochzeit des Mittelalters
entwarf Dante einen Weltplan, unterstellte darin das unteilbare
menschliche Geschlecht einem gerechten Herrn, und betitelte
seinen Philosophentraum: „De Monarchia". Im Zenith einer
neuen Zeit erschaute Johannes von Müller eine kleine Zahl
von Freien, die sich auf engem Raum nach eigenen Gesetzen

eingerichtet, und verewigte, was er erschaut, in Gestalt eines

nationalen Vermächtnisses, das ich betiteln möchte: „De Re-

publica".

279


	Johannes v. Müllers Schweizergeschichte als nationales Vermächtnis

