Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 4

Artikel: "Die Damonen"

Autor: Baschlin, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dex
ver]

wDie Ddmonen*

Von Franz Baischlin

Dichterische Werke konnen geschichtliche Quellen erster

Ordnung sein. Das kiinstlerische Genie bringt aber nicht
nur seine eigene Zeit, ihre Lebensformen, ihre charakteristischen
Menschentypen, ihren Geist zur Darstellung. Der grosse Dichter
besitzt auch die Intuition des Propheten. Seine Menschen- und
Zeitkenntnis lisst ihn den Weg der Entwicklung, Gefahren und
Verhidngnisse vorausahnen. Er wird zum warnenden Prediger,
der seinem Volk, seiner Generation, der Jugend die Augen
offnen und den richtigen Weg weisen will.

Eine Dichtung des 19. Jahrhunderts, die in héchstem Grade
von dieser Sehergabe inspiriert ist, der 1870/71 geschriebene
Roman ,,Die Damonen’ oder ,,Die Teufel”’ von Dostojewski, ist
heute von aufwiihlender Aktualitit. Denn mit unerbittlicher
Schirfe zeichnet er das Wesen der nihilistischen Revolution, ihre
Wurzeln, die Charaktere ihrer Triger, ihre Taktik, ihre reissende
Eigengesetzlichkeit.

Eine Hauptgestalt des Romans ist Nikolai Stawrogin, ein
Mensch, in dem die geistige Begabung, der Zauber der Person-
lichkeit, ein zartes Gewissen, Mut, fast iibermenschliche phy-
sische Kraft und das Bose, ja, die Fahigkeit und -der Hang zu
furchtbaren Verbrechen gleichermassen angelegt sind, und der
sich all dieser schon erprobten Mdglichkeiten seines Charakters
klar bewusst ist. Die Spannweite seines Wesens steckt gleichsam
das Kampffeld ab, auf dem sich das Ringen der geistigen Michte
des Glaubens und der Verneinung im Menschen abspielt. In ihm
selbst entscheidet sich dieses Ringen nicht. Er sucht zwar
eine Entscheidung, wie er mit der Beichte einer schrecklichen
Schuld zum Bischof Tichon geht. Sein Beichtiger aber erkennt in
der erschiitternden Selbstanklage die Selbstbespiegelung. Er
verlangt von Stawrogin die wirkliche Busse, ein Leben im
Dienste des Nichsten. Dieser aber, in seinem yunersittlichen
Durst nach Gegensitzen”, beherrscht vom Dimon der Ironie,
schlagt das Heil aus, um in der Verstrickung in neue Schuld
gleichsam die unbegrenzten Méglichkeiten seines Charakters

233



Vel

offen zu lassen, bis sein frevelhaftes Experimentieren mit sich
selbst und mit andern ihn in die Verzweiflung fiihrt.

In Stawrogin hat Dostojewski den vom Absoluten losgelosten,
universell veranlagten Menschen mit seinem ungeheuer kompli-
zierten Seelenleben zu erfassen gesucht, den Menschen, der
sich die Kraft zutraut, auch in die Abgriinde des Bosen unter-
zutauchen, der durch das Reich der erhabenen und der gemeinen
Gefithle, der hohen Ideen und der verneinenden Sophismen
schweift, der an sich selber leiden will, um sich auch in diesem
Leiden noch selber zu geniessen.

Auf drei Hauptgestalten des Romans iibt dieser moderne
Hamlet seinen vollig verschiedenartigen, lebensbestimmenden
Einfluss aus. Er hat den grossen Gedanken ausgesprochen, dass
,,das russische Volk das einzige Gottragervolk” sei, ,das da
kommen wird, die Welt zu erneuern und zu erlésen’”. Er hat
mit diesem Gedanken das reine Herz des glaubensstarken Stu-
denten Schatoff entziindet. Von ihm erwartet Schatoff, dass er
Russland zu dieser Mission erwecken werde: ,Nur Sie .. Sie
allein konnten die Fahne erheben”, ruft er Stawrogin zu. Doch
zur gleichen Zeit, da dieser in die Seele des Jiinglings Gott
und die Heimat pflanzte, vergiftete er das Herz des Maniaken
Kirilloff und brachte seine Vernunft zum Wahnsinn. Kirilloff
ist besessen von der Idee, Raum und Zeit zu i{iberwinden,
seinen Eigenwillen so hoch zu steigern, dass er zur absoluten
Freiheit gelangt: ,,Der Mensch wird Gott sein und wird sich
physisch verdndern”, sagt er. Solange der Schmerz der Angst
vor dem Tode den Menschen beherrscht, ist der Gott der Reli-
gion ,noch da”, wenn es ihn auch in Wirklichkeit nicht gibt.
Wer aber Schmerz und Angst besiegt, der wird selbst Gott
werden. Wer sich selbst zu toten wagt — nicht aus irgend einem
Grunde, sondern um eben Gott zu vernichten — der ist Gott.
Diesen aufs hochste gesteigerten philosophischen Idealismus, der
in der Idee der Vergottung des Menschen gipfelt und zur Selbst-
vernichtung fithrt, hat ebenfalls Stawrogin in der Vernunft des
Kirilloff zu seinem zerstorerischen Leben erweckt. Die eigent-
liche, furchtbare Damonie aber, die in Stawrogin schwelt, kommt
in der dritten, v6llig im Banne seiner Personlichkeit stehenden
Gestalt, in Pjotr Stepanowitsch Werchowenski zum Durchbruch:
der Amoralismus. In dem Nihilisten Werchowenski ist das

Kir 234

li~



gel
zehy
I

Satanische rein verkorpert. Fiir ihn gibt es Gewissenskonflikte
nicht mehr; er ist der dimonische Aktivist; er will den Brand
der Revolution entfesseln, und dazu ist ihm jedes Mittel recht.
Er schreckt vor keinem Verbrechen zuriick, wenn dadurch nur
die Dinge vorangetrieben werden konnen. In ihm wird der
Dédmon, der in Stawrogin noch gleichsam von menschlichen Ge-
fithlen gefesselt ist, vollig frei. Werchowenski ist der unmensch-
liche, nicht mehr erlésungsbediirftige Mensch, dessen Kommen
Dostojewski voraussieht. In einem Gesprichsentwurf zu den
Damonen ldsst der Dichter Stawrogin sagen: ,,Darum ist Wer-
chowenski auch so ruhig, weil er iiberzeugt ist, dass das Chri-
stentum fiir das lebendige Leben der Menschheit nicht nur
nicht unbedingt nétig, sondern sogar positiv schiadlich sei, dass
die Menschheit, wenn man das Christentum vollstindig aus-
rottete, sofort zu neuem, wirklichem Leben aufleben wiirde.
Darin besteht seine furchtbare Kraft. Sie werden sehen: der
Westen wird mit diesen Leuten nicht fertig werden, alles wird
durch sie untergehen’”. Fiir Pjotr Stepanowitsch gibt es nur
die Gewalt, er glaubt nur an die niedrigsten Beweggriinde des
Handelns, was er tut, ist immer getan im Dienste der revolutio-
niaren Taktik. ,,Eine oder zwei Generationen mit unerhorter Sit-
tenverderbnis sind jetzt unbedingt notig: vertierte Sitten, ge-
meine, schéindliche Sitten, so dass der Mensch sich in einen ein-
zigen, widrigen, feigen, grausamen, selbstsiichtigen Ekel ver-
wandelt — das ist es, was notig ist! Und dann ein bisschen
nirisches Blut”, damit er sich daran gewdhnt ... und dann
beginnt der Aufruhr! Ein Schaukeln hebt an und gerdt in
Schwung, wie’s die Welt bisher noch nie gesehen hat! Ver-
finstern wird sich Russland und weinen wird die Erde nach
den alten Gottern . . .”

Welchen Sinn gibt nun aber Werchowenski dieser unge-
heuerlichen, apokalyptischen Dynamik? Wohin soll sie fithren,
welchem Neubeginn soll diese blindwiitende Zerstérung voran-
gehen? Kennt der Nihilist, der von Vernichtungswillen ver-
zehrt ist, ein Ziel? Um Reformen, Korrekturen und Verbesse-
rungen geht es ihm nicht. Sie sind ,,Unsinn’, Wohl aber ist
auch er besessen von einem ,Ideal”’, wie Schatoff und Kirilloff.
»Ein einziger grossartiger, gotzenhafter Wille tut not”, ruft
er aus, und auch er fordert Stawrogin auf, sein Ideal zu ver-

235



der
tior 236

a1

korpern, eben diesen gotzenhaften und despotischen Willen zu
inkarnieren. Als Usurpator, als verborgener, von Legenden um-
wobener furchtbarer Zar soll er nach der grossen Zerstérung
seine Allmacht ausiiben. Er soll sich nicht etwa nach der Idee
Kirilloffs in der einsamen Selbsterlésung vergotten, sondern er
soll den Gotzen der Masse reprisentieren, den Uebermen-
schen, der jenseits von Gut und Bése steht und handelt, den
Hebel, der die Erde aufhebt. ,Sie sind der Fiihrer, Sie sind
die Kraft . .. Sie sind mein Gotze” ruft Werchowenski Stawro-
gin zu. Dann, wenn der geheime ,Zarewitsch Iwan” seine
Herrschaft angetreten hat, ,,dann werden wir daran denken,
wie wir ein steinernes Gebdude errichten! Zum erstenmal!
Denn bauen werden wir, nur wir, wir allein!” Schigaleff,
der sture Doktrindr in Werchowenskis Gefolgschaft wird die
Soziallehre liefern, auf die sich -dieses Reich aufbauen kann.
Ausgehend von unbeschrinkter Freiheit, ist er in seinem eng-
stirnigen System zum Schluss zu unbeschrinktem Despotismus
gekommen. Er hat die Gleichheit erdacht und die Idee der Spio-
nage. ,Bei ihm beobachtet innerhalb des Verbandes jeder
den andern und ist verpflichtet, ihn notigenfalls anzuzeigen.
Jeder einzelne gehort allen und alle jedem einzelnen. Alle
sind Sklaven und in der Sklaverei einander gleich. In dussersten
Fillen Verleumdung und Mord, — aber die Hauptsache: Gleich-
heit! . ... Cicero wird die Zunge abgeschnitten, Kopernikus
werden die Augen ausgestochen und Shakespeare wird gestei-
nigt — das ist der Schigalewismus!”’ Als Krénung dieses. mon-
strosen Zukunftsbildes hat Werchowenski den Mythus erdacht,
den Mythus der allgewaltigen Kraft des Uebermenschen, den
Mythus Stawrogin.

Nun tragt freilich Stawrogin, dieses Symbol fiir den Sohn
Adams, fiir den Menschen schlechthin, auch diese Moglichkeit
in sich, wie er die Mdoglichkeit in sich trug, ein Apostel des
russischen Christentums oder ein Asket des Idealismus zu wer-
den. Hat er doch selber die Satzungen der Terrororganisa-
tion, deren Zellen iiberall in Russland den Umsturz vorbereiten,
aufgestellt. Doch ohne ja, ohne nein zu antworten, wendet er
sich auch von Werchowenski ab.

In dem tiefsinnigen Gespriach zwischen Tichon und Stawrogin
halt der Bischof dem Beichtenden den Satz aus der Offenba-



Ke.
stig
an-

rung vor: , Ach dass du kalt oder warm wairest! weil du aber
lau bist und weder kalt noch warm, werde ich dich ausspeien
aus meinem Munde’. Nicht seine abgriindigen Verbrechen, auch
nicht die unendliche Vielzahl der hohen und niedrigen Moglichkei-
ten, die in ihm angelegt sind, bilden die Ursache fiir Stawrogins
Verlorenheit, sondern seine unverbindliche Entscheidungslosig-
keit und seine absolute Glaubenslosigkeit. Wir diirften wohl die
Intentionen des Dichters richtig deuten, wenn wir in Stawrogin
den alles relativierenden und analysierenden Menschen der Neu-
zeit sehen, der mit allen geistigen und seelischen Mdglichkeiten
zu seinem Selbstgenusse spielt und weder einer goéttlichen In-
stanz, noch sich selbst, noch seinen Mitmenschen gegeniiber
eine wirkliche Verantwortung iibernehmen will. Ueber diese
Geisteshaltung ergeht in den ,,Didmonen” in erster Linie das
Gericht. Und dieses Gericht ist umso erschiitternder, als uns
Dostojewski nun auch die Geisteskinder Stawrogins, eben die
Teufel, die Didmonen, vor Augen fiihrt, die, im Gegensatz zu
dem Unverbindlichen, fanatisch glaubig, ,besessen” sind
—  Schatoff, der die universale Wahrheit des Christen-
tums verzerrt und auf das russische Volk allein einschrinkt,
den iiberheblichen Kirilloff, der im luziferischen Wahn, sich zu
vergotten, sich selber zerstért und Werchowenski, der sich in
einen mass- und sinnlosen nihilistischen Aktivismus stiirzt. Mit
unerhorter Schiarfe wird die Perversion beleuchtet, die aus den
geistigen Sohnen Stawrogins hervorbricht: Kirilloff, der lingst
den Entschluss gefasst hat, sich zu téten, unterschreibt vor
seinem Selbstmord die falsche Erklarung, dass er der Ur-
heber und Téter der Terrorakte Werchowenskis und seiner Ge-
folgschaft sei. Mag auch ideell den einsamen Verkiinder der
Vergottung des Menschen eine gewisse Mitschuld treffen, so
nimmt er die infamen Verbrechen doch nicht aus dem Gefiihl
der Schuld auf sich. Es ist seine absolute Verantwortungslosig-
keit — die Verantwortungslosigkeit des solipsistischen Gei-
stigen, die ihn dazu Hand bieten ldsst. Was ist aber seine Geste
anderes als eine krasse Verzerrung des christlichen stellvertre-
tenden Leidens, als eine schauerliche Verhohnung des Opfer-
todes Christi? So wird im Reich der Diamonen die Er-
l16sung selbst in eine zynische Farce verwandelt.

237



Dostojewski, der in solch prophetischer Vision die Aera
der Zerstorung heraufkommen sieht, gibt nun der geschichtli-
chen Katasprophe seine tiefsinnige Glaubensdeutung durch den
Mund von Werchowenskis Vater, eines alten Skeptikers und
Schongeistes. Nach der Lektiire der Erzihlung von dem Be-
sessenen, dessen bose Geister Christus in eine Herde Siaue
fahren liess, sagt Stepan Trophimowitsch, der im Sterben
liegt, in seiner charakteristischen, mit franzosischen Brocken ge-
mischten Sprache: , Mein Freund’ . .. savez-vous, diese wunder-
volle und . . . ungewdhnliche Stelle ist mir mein ganzes Leben
lang ein Stein des Anstosses gewesen ... dans ce livre. ..
so dass ich diese Stelle noch aus der Kindheit behalten habe.
Jetzt aber ist mir ein neuer Gedanke gekommen, une comparai-
son. Ich habe jetzt furchtbar viele Gedanken: sehen Sie, das
ist genau so wie unser Russland. Diese Teufel und Diamonen,
die aus den Besessenen in die Schweine fahren — das sind
alle schlechten Sifte, alle Miasmen, aller Schmutz, alle Teufel
und bosen Geister, die sich in unserm lieben Kranken, in unserm
Russland angesammelt haben, schon seit vielen, vielen Jahr-
hunderten . .. Aber ein grosser Gedanke und ein michtiger
Wille werden es aus der Hohe segnen, ganz wie diesen wahn-
sinnigen Besessenen, und alle diese Unreinlichkeit, diese ganze
Gemeinheit, die sich auf der Oberfliche angesammelt hat und
langsam angefault ist ... sie werden noch selbst darum bitten,
in die Schweine fahren zu diirfen! Ja, und sie sind vielleicht
schon hineingefahren! Das sind wir ... und wir werden uns,
wir Wahnsinnigen und Besessenen, vom Fels in das Meer
stiirzen und alle ertrinken, und dorthin gehdren wir auch, dahin
miissen wir, denn nur dazu taugen wir noch! Aber der Kranke
selbst — Russland — wird wieder gesunden und wird sich ,zu
Jesu Fiissen’ setzen ... und alle werden ihn mit Verwunderung
schauen”. Mit diesem gleichnishaften Ausblick schliesst der
Dimonenroman. In seinem grossten Werk, in den ,,Briidern
Karamasoff”” wird die Verkiindigung des Dichters von der
Wiedergeburt des christlichen Geistes, des Glaubens und der
Verantwortlichkeit in der Gestalt des religiosen Realisten Aljo-
scha Karamasoff zur Wirklichkeit.

Ka.
V,



	"Die Dämonen"

