
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 4

Artikel: "Die Dämonen"

Autor: Bäschlin, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Die Dämonen"
Von Franz Bäschlin

J ichterische Werke können geschichtliche Quellen erster
Ordnung sein. Das künstlerische Oenie bringt aber nicht

nur seine eigene Zeit, ihre Lebensformen, ihre charakteristischen
Menschentypen, ihren Geist zur Darstellung. Der grosse Dichter
besitzt auch die Intuition des Propheten. Seine Menschen- und
Zeitkenntnis lässt ihn den Weg der Entwicklung, Gefahren und
Verhängnisse vorausahnen. Er wird zum warnenden Prediger,
der seinem Volk, seiner Generation, der Jugend die Augen
öffnen und den richtigen Weg weisen will.

Eine Dichtung des 19. Jahrhunderts, die in höchstem Grade
von dieser Sehergabe inspiriert ist, der 1870/71 geschriebene
Roman „Die Dämonen" oder „Die Teufel" von Dostojewski, ist
heute von aufwühlender Aktualität. Denn mit unerbittlicher
Schärfe zeichnet er das Wesen der nihilistischen Revolution, ihre
Wurzeln, die Charaktere ihrer Träger, ihre Taktik, ihre reissende
Eigengesetzlichkeit.

Eine Hauptgestalt des Romans ist Nikolai Stawrogin, ein
Mensch, in dem die geistige Begabung, der Zauber der
Persönlichkeit, ein zartes Gewissen, Mut, fast übermenschliche
physische Kraft und das Böse, ja, die Fähigkeit und der Hang zu
furchtbaren Verbrechen gleichermassen angelegt sind, und der
sich all dieser schon erprobten Möglichkeiten seines Charakters
klar bewusst ist. Die Spannweite seines Wesens steckt gleichsam
das Kampffeld ab, auf dem sich das Ringen der geistigen Mächte
des Glaubens und der Verneinung im Menschen abspielt. In ihm
selbst entscheidet sich dieses Ringen nicht. Er sucht zwar
eine Entscheidung, wie er mit der Beichte einer schrecklichen
Schuld zum Bischof Tichon geht. Sein Beichtiger aber erkennt in
der erschütternden Selbstanklage die Selbstbespiegelung. Er
verlangt von Stawrogin die wirkliche Busse, ein Leben im
Dienste des Nächsten. Dieser aber, in seinem „unersättlichen
Durst nach Gegensätzen", beherrscht vom Dämon der Ironie,
schlägt das Heil aus, um in der Verstrickung in neue Schuld
gleichsam die unbegrenzten Möglichkeiten seines Charakters

233



offen zu lassen, bis sein frevelhaftes Experimentieren mit sich
selbst und mit andern ihn in die Verzweiflung führt.

In Stawrogin hat Dostojewski den vom Absoluten losgelösten,
universell veranlagten Menschen mit seinem ungeheuer komplizierten

Seelenleben zu erfassen gesucht, den Menschen, der
sich die Kraft zutraut, auch in die Abgründe des Bösen
unterzutauchen, der durch das Reich der erhabenen und der gemeinen
Gefühle, der hohen Ideen und der verneinenden Sophismen
schweift, der an sich selber leiden will, um sich auch in diesem
Leiden noch selber zu gemessen.

Auf drei Hauptgestalten des Romans übt dieser moderne
Hamlet seinen völlig verschiedenartigen, lebensbestimmenden
Einfluss aus. Er hat den grossen Gedanken ausgesprochen, dass

„das russische Volk das einzige Gotträgervolk" sei, „das da

kommen wird, die Welt zu erneuern und zu erlösen". Er hat
mit diesem Gedanken das reine Herz des glaubensstarken
Studenten Schatoff entzündet. Von ihm erwartet Schatoff, dass er
Russland zu dieser Mission erwecken werde: „Nur Sie Sie
allein könnten die Fahne erheben", ruft er Stawrogin zu. Doch
zur gleichen Zeit, da dieser in die Seele des Jünglings Gott
und die Heimat pflanzte, vergiftete er das Herz des Maniaken
Kirilloff und brachte seine Vernunft zum Wahnsinn. Kirilloff
ist besessen von der Idee, Raum und Zeit zu überwinden,
seinen Eigenwillen so hoch zu steigern, dass er zur absoluten
Freiheit gelangt: „Der Mensch wird Gott sein und wird sich

physisch verändern", sagt er. Solange der Schmerz der Angst
vor dem Tode den Menschen beherrscht, ist der Gott der Religion

„noch da", wenn es ihn auch in Wirklichkeit nicht gibt.
Wer aber Schmerz und Angst besiegt, der wird selbst Gott
werden. Wer sich selbst zu töten wagt — nicht aus irgend einem
Grunde, sondern um eben Gott zu vernichten — der ist Gott.
Diesen aufs höchste gesteigerten philosophischen Idealismus, der
in der Idee der Vergottung des Menschen gipfelt und zur
Selbstvernichtung führt, hat ebenfalls Stawrogin in der Vernunft des

Kirilloff zu seinem zerstörerischen Leben erweckt. Die eigentliche,

furchtbare Dämonie aber, die in Stawrogin schwelt, kommt
in der dritten, völlig im Banne seiner Persönlichkeit stehenden

Gestalt, in Pjotr Stepanowitsch Werchowenski zum Durchbruch:
der Amoralismus. In dem Nihilisten Werchowenski ist das

vei
Kir 234



Satanische rein verkörpert. Für ihn gibt es Gewissenskonflikte
nicht mehr; er ist der dämonische Aktivist; er will den Brand
der Revolution entfesseln, und dazu ist ihm jedes Mittel recht.
Er schreckt vor keinem Verbrechen zurück, wenn dadurch nur
die Dinge vorangetrieben werden können. In ihm wird der
Dämon, der in Stawrogin noch gleichsam von menschlichen
Gefühlen gefesselt ist, völlig frei. Werchowenski ist der unmenschliche,

nicht mehr erlösungsbedürftige Mensch, dessen Kommen
Dostojewski voraussieht. In einem Gesprächsentwurf zu den
Dämonen lässt der Dichter Stawrogin sagen: „Darum ist
Werchowenski auch so ruhig, weil er überzeugt ist, dass das
Christentum für das lebendige Leben der Menschheit nicht nur
nicht unbedingt nötig, sondern sogar positiv schädlich sei, dass

die Menschheit, wenn man das Christentum vollständig
ausrottete, sofort zu neuem, wirklichem Leben aufleben würde.
Darin besteht seine furchtbare Kraft. Sie werden sehen: der
Westen wird mit diesen Leuten nicht fertig werden, alles wird
durch sie untergehen". Für Pjotr Stepanowitsch gibt es nur
die Gewalt, er glaubt nur an die niedrigsten Beweggründe des

Handelns, was er tut, ist immer getan im Dienste der revolutionären

Taktik. „Eine oder zwei Generationen mit unerhörter
Sittenverderbnis sind jetzt unbedingt nötig: vertierte Sitten,
gemeine, schändliche Sitten, so dass der Mensch sich in einen
einzigen, widrigen, feigen, grausamen, selbstsüchtigen Ekel
verwandelt — das ist es, was nötig ist! Und dann ein bisschen

„frisches Blut", damit er sich daran gewöhnt und dann

beginnt der Aufruhr! Ein Schaukeln hebt an und gerät in
Schwung, wie's die Welt bisher noch nie gesehen hat!
Verfinstern wird sich Russland und weinen wird die Erde nach
den alten Göttern ."

Welchen Sinn gibt nun aber Werchowenski dieser
ungeheuerlichen, apokalyptischen Dynamik? Wohin soll sie führen,
welchem Neubeginn soll diese blindwütende Zerstörung
vorangehen? Kennt der Nihilist, der von Vernichtungswillen
verzehrt ist, ein Ziel? Um Reformen, Korrekturen und Verbesserungen

geht es ihm nicht. Sie sind „Unsinn". Wohl aber ist
auch er besessen von einem „Ideal", wie Schatoff und Kirilloff.
»Ein einziger grossartiger, götzenhafter Wille tut not", ruft
er aus, und auch er fordert Stawrogin auf, sein Ideal zu ver-



körpern, eben diesen götzenhaften und despotischen Willen zu

inkarnieren. Als Usurpator, als verborgener, von Legenden um-
wobener furchtbarer Zar soll er nach der grossen Zerstörung
seine Allmacht ausüben. Er soll sich nicht etwa nach der Idee
Kirilloffs in der einsamen Selbsterlösung vergotten, sondern er
soll den Götzen der Masse repräsentieren, den Uebermen-
schen, der jenseits von Gut und Böse steht und handelt, den

Hebel, der die Erde aufhebt. „Sie sind der Führer, Sie sind
die Kraft Sie sind mein Götze" ruft Werchowenski Stawro-
gin zu. Dann, wenn der geheime „Zarewitsch Iwan" seine
Herrschaft angetreten hat, „dann werden wir daran denken,
wie wir ein steinernes Gebäude errichten! Zum erstenmal!
Denn bauen werden wir, nur wir, wir allein!" Schigaleff,
der sture Doktrinär in Werchowenskis Gefolgschaft wird die
Soziallehre liefern, auf die sich dieses Reich aufbauen kann.

Ausgehend von unbeschränkter Freiheit, ist er in seinem
engstirnigen System zum Schluss zu unbeschränktem Despotismus
gekommen. Er hat die Gleichheit erdacht und die Idee der Spionage.

„Bei ihm beobachtet innerhalb des Verbandes jeder
den andern und ist verpflichtet, ihn nötigenfalls anzuzeigen.
Jeder einzelne gehört allen und alle jedem einzelnen. Alle
sind Sklaven und in der Sklaverei einander gleich. In äussersten
Fällen Verleumdung und Mord, — aber die Hauptsache: Gleichheit!

Cicero wird die Zunge abgeschnitten, Kopernikus
werden die Augen ausgestochen und Shakespeare wird gesteinigt

— das ist der Schigalewismus !" Als Krönung dieses,
monströsen Zukunftsbildes hat Werchowenski den Mythus erdacht,
den Mythus der allgewaltigen Kraft des Uebermenschen, den

Mythus Stawrogin.
Nun trägt freilich Stawrogin, dieses Symbol für den Sohn

Adams, für den Menschen schlechthin, auch diese Möglichkeit
in sich, wie er die Möglichkeit in sich trug, ein Apostel des

russischen Christentums oder ein Asket des Idealismus zu werden.

Hat er doch selber die Satzungen der Terrororganisation,
deren Zellen überall in Russland den Umsturz vorbereiten,

aufgestellt. Doch ohne ja, ohne nein zu antworten, wendet er
sich auch von Werchowenski ab.

In dem tiefsinnigen Gespräch zwischen Tichon und Stawrogin
hält der Bischof dem Beichtenden den Satz aus der Offenba-

dei.

tior 236



rung vor: „Ach dass du kalt oder warm wärest! weil du aber
lau bist und weder kalt noch warm, werde ich dich ausspeien
aus meinem Munde". Nicht seine abgründigen Verbrechen, auch
nicht die unendliche Vielzahl der hohen und niedrigen Möglichkeiten,

die in ihm angelegt sind, bilden die Ursache für Stawrogins
Verlorenheit, sondern seine unverbindliche Entscheidungslosig-
keit und seine absolute Glaubenslosigkeit. Wir dürften wohl die
Intentionen des Dichters richtig deuten, wenn wir in Stawrogin
den alles relativierenden und analysierenden Menschen der Neuzeit

sehen, der mit allen geistigen und seelischen Möglichkeiten
zu seinem Selbstgenusse spielt und weder einer göttlichen
Instanz, noch sich selbst, noch seinen Mitmenschen gegenüber
eine wirkliche Verantwortung übernehmen will. Ueber diese

Geisteshaltung ergeht in den „Dämonen" in erster Linie das

Gericht. Und dieses Gericht ist umso erschütternder, als uns

Dostojewski nun auch die Geisteskinder Stawrogins, eben die

Teufel, die Dämonen, vor Augen führt, die, im Gegensatz zu
dem Unverbindlichen, fanatisch gläubig, „besessen" sind
— Schatoff, der die universale Wahrheit des Christentums

verzerrt und auf das russische Volk allein einschränkt,
den überheblichen Kirilloff, der im luziferischen Wahn, sich zu

vergotten, sich selber zerstört und Werchowenski, der sich in
einen mass- und sinnlosen nihilistischen Aktivismus stürzt. Mit
unerhörter Schärfe wird die Perversion beleuchtet, die aus den

geistigen Söhnen Stawrogins hervorbricht: Kirilloff, der längst
den Entschluss gefasst hat, sich zu töten, unterschreibt vor
seinem Selbstmord die falsche Erklärung, dass er der
Urheber und Täter der Terrorakte Werchowenskis und seiner

Gefolgschaft sei. Mag auch ideell den einsamen Verkünder der

Vergottung des Menschen eine gewisse Mitschuld treffen, so

nimmt er die infamen Verbrechen doch nicht aus dem Gefühl
der Schuld auf sich. Es ist seine absolute Verantwortungslosigkeit

— die Verantwortungslosigkeit des solipsistischen
Geistigen, die ihn dazu Hand bieten lässt. Was ist aber seine Geste

anderes als eine krasse Verzerrung des christlichen stellvertretenden

Leidens, als eine schauerliche Verhöhnung des Opfertodes

Christi? So wird im Reich der Dämonen die
Erlösung selbst in eine zynische Farce verwandelt.

237



Dostojewski, der in solch prophetischer Vision die Aera
der Zerstörung heraufkommen sieht, gibt nun der geschichtlichen

Katasprophe seine tiefsinnige Glaubensdeutung durch den
Mund von Werchowenskis Vater, eines alten Skeptikers und
Schöngeistes. Nach der Lektüre der Erzählung von dem

Besessenen, dessen böse Geister Christus in eine Herde Säue

fahren Hess, sagt Stepan Trophimowitsch, der im Sterben

liegt, in seiner charakteristischen, mit französischen Brocken
gemischten Sprache: „Mein Freund' savez-vous, diese wundervolle

und ungewöhnliche Stelle ist mir mein ganzes Leben

lang ein Stein des Anstosses gewesen dans ce livre
so dass ich diese Stelle noch aus der Kindheit behalten habe.

Jetzt aber ist mir ein neuer Gedanke gekommen, une comparaison.

Ich habe jetzt furchtbar viele Gedanken: sehen Sie, das

ist genau so wie unser Russland. Diese Teufel und Dämonen,
die aus den Besessenen in die Schweine fahren — das sind
alle schlechten Säfte, alle Miasmen, aller Schmutz, alle Teufel
und bösen Geister, die sich in unserm lieben Kranken, in unserm
Russland angesammelt haben, schon seit vielen, vielen
Jahrhunderten Aber ein grosser Gedanke und ein mächtiger
Wille werden es aus der Höhe segnen, ganz wie diesen
wahnsinnigen Besessenen, und alle diese Unreinlichkeit, diese ganze
Gemeinheit, die sich auf der Oberfläche angesammelt hat und
langsam angefault ist sie werden noch selbst darum bitten,
in die Schweine fahren zu dürfen! Ja, und sie sind vielleicht
schon hineingefahren! Das sind wir und wir werden uns,
wir Wahnsinnigen und Besessenen, vom Fels in das Meer
stürzen und alle ertrinken, und dorthin gehören wir auch, dahin
müssen wir, denn nur dazu taugen wir noch! Aber der Kranke
selbst — Russland — wird wieder gesunden und wird sich ,zu
Jesu Füssen' setzen und alle werden ihn mit Verwunderung
schauen". Mit diesem gleichnishaften Ausblick schliesst der
Dämonenroman. In seinem grössten Werk, in den „Brüdern
Karamasoff" wird die Verkündigung des Dichters von der
Wiedergeburt des christlichen Geistes, des Glaubens und der
Verantwortlichkeit in der Gestalt des religiösen Realisten Aljo-
scha Karamasoff zur Wirklichkeit.

Ka.

wi' 238
v-


	"Die Dämonen"

