
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 4

Artikel: Dichtung und Zeitgeschehen

Autor: Geilinger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dichtung und Zeitgeschehen
Von Max Geilinger

Jede menschliche Betätigung, auch die künstlerische, ist nur
möglich in den Schranken von Zeit und Raum; ihre Verwirklichung

benötigt wie das Wachsen einer Blume oder eines Baumes

einen gewissen Zeitablauf und eine gewisse Umwelt, und
wie wir uns sogar das Lied eines Vogels schon seiner Tonfolge
wegen nicht ausserhalb der Zeit-Raum-Vorstellung denken können,

so trifft das Gleiche auch für die künstlerische Betätigung
des Menschen zu: eine wahrhaft zeit- und raumlose Dichtung
gibt es nicht: Raum und Zeit sind ihre Heimaterde, aber wie
von einer Rose nicht nur Wurzelknollen, sondern auch Blüten
erwartet werden, soll das Kunstwerk in seinem tiefsten Wesen
nicht mit dem Zeitraum, dem es entwächst, identisch sein.

Und wenn immer wieder versucht wird, aktuelle Fragen in
künstlerischer Form zu behandeln, bleibt das oberste Motiv
der Kunst doch immer der Mensch und ihr Ziel die
Beeinflussung, Befreiung oder doch zum mindesten die Unterhaltung
des Menschen. Und wenn man sich zum Beispiel eine Reihe von
Dramen im engsten Familienkreis vorstellen kann, so werden
doch Themen, wie hoch die Familienzulage für Angestellte zu
bemessen seien oder ob ein Familienunternehmen besser als
einfache Gesellschaft oder als Kommanditgesellschaft mit
Aktien weitergeführt werde, richtiger in der Presse als im Theater

diskutiert und am besten von der Praxis aus gelöst.
Es gibt aber natürlich viele Probleme, in denen das rein

Menschliche das Organisatorische weit überwiegt und
selbstverständlich kann sich der Künstler in solchen Fällen entfalten.

Hierzu ein aufschlussreiches Beispiel: als der englische
Romancier Charles Dickens starb, soll ein Droschkenkutscher
tränenden Auges gesagt haben, nun sei niemand mehr da, der
das schwere Los eines „Cabbie" schildern und so für diesen
Stand tätige Sympathien wecken könnte. Nun hat Dickens
tatsächlich durch seinen Roman „Nicolas Nikolby" zur Ueber-
wachung der englischen Privatschulen beigetragen, in denen

zum Teil fürchterliche Zustände herrschten: wäre aber die
menschliche Substanz in diesem Roman zu gering gewesen,

das

Sta' 224



würde zur Stunde kein Mensch mehr das Buch in die Hände
nehmen und hätte — was er nicht tat — Charles Dickens
einen polemischen Roman zu Gunsten der Droschkenkutscher
geschrieben, verstaubte jetzt dieses Buch, weil es im Siedlungsgebiet

von London mit etwa zehn Millionen Einwohnern vor
etwa einem Jahr nur noch vier Droschkenkutscher gab; hätte
Dickens aber, was er sicher getan hätte, in einem Kutscherroman

das Erleben und Erleiden einer Menschenseele in für
immer erschütternder Weise gestaltet, wäre dieses Buch auch
heute nicht überholt.

Immerhin wird man bei dieser Feststellung nicht ausser Acht
lassen dürfen, dass einerseits trotz der Tatsache, dass die
Herzen heutiger Menschen wohl wesentliche Dinge oft gleich
empfinden wie unsere Vorgänger, sich doch die Stärke und

Lagerung solcher Gefühle im Lauf der Jahrhunderte manchmal

weitgehend verändert — wie zum Beispiel das Ehrgefühl —
und dass anderseits oft Begriffe und Vorstellungen, die uns
als gesichert, als selbstverständlich oder gar als veraltet
erscheinen, durch eine Neugestaltung unserer Umwelt plötzlich
wieder eine hohe und kampfwürdige Bedeutung erhalten,
genau wie in der Zeit ihres Aufkommens. — Ja, wie beispielsweise

die schon den alten Assyrern bekannten Streitwagen
gerade heute wieder, in den Tanks, eine massgebende Wichtigkeit

erlangt haben, so gibt es auch Gefühle und Vorstellungen,
denen grundsätzlich dauernd eine hohe Bedeutung innewohnt,
auch wenn sie lange Jahre scheinbar schläft, latent ist. Denken
wir da beispielsweise an den Freiheitsbegriff; ich erinnere mich,
vor Jahren Byrons Gedicht an Schloss Chillon zwar durchaus

zustimmend, aber ohne Erschütterung gelesen zu haben: heute
aber wirkt es wohl auf manche ähnlich wie zur Zeit seiner

Entstehung, im Jahre 1816, also nach dem Sturze Napoleons
und dem Aufkommen der Heiligen Allianz. Diese Tatsache
schliesst aber nicht aus, dass gerade trotz allen Geistes manche
der Verse Byrons, die rein im Zeitgeschehen wurzeln, jetzt
nur noch historischen Wert besitzen wie beispielsweise sein

skeptisches „carmen seculare", das „bronzene Zeitalter". Kein
Wunder, dass daher Goethe im Jahre 1832 in seinen Gesprächen
mit Eckermann ausdrücklich davor gewarnt hat in der Dichtung

der Politik die Vorhand zu lassen: „Gleichermassen ta-
dei

nur 225
S1'



delte Goethe die von andern so sehr gepriesene politische
Richtung in Uhland. Geben Sie acht, sagte er, der Politiker
wird den Poeten aufzehren. Mitglied der Stände sein und in
täglichen Reibungen und Aufregungen leben, ist keine Sache

für die zarte Natur eines Dichters. Mit seinem Gesänge wird
es aus sein und das ist gewissermassen zu bedauern. Schwaben
besitzt Männer genug, die hinlänglich unterrichtet, tüchtig und
beredt sind, um Mitglied der Stände zu sein, aber es hat nur
einen Dichter der Art wie Uhland." Diese Ausführungen Goethes

hat die spätere Entwicklung Uhlands leider völlig
bestätigt und nicht mit seinen laut demokratischen Versen vom
„guten alten Recht" Württembergs — als Anhänger Savigny's
und seiner romantischen Rechtsschule sprach eben Uhland seiner

Zeit die innerliche Berufung zur Gesetzgebung unter
Berücksichtigung neuer Verhältnisse ab — sang sich der Dichter
ins Herz seines Volkes, sondern mit dem unbewusst demokratischen

Lied vom guten Kameraden.

Gewiss, niemand wird von einem Dichter verlangen können,

dass er einer ihm persönlich falsch erscheinenden Ansicht
in seiner Dichtung zustimmt, entgegen der eigenen Ueberzeu-

gung, sagte doch — entschuldigen Sie, ich zitiere schon wieder
Goethe — im Jahre 1828 Goethe in seinen Gesprächen mit
Eckermann: „Man muss das Wahre immer wiederholen, weil
auch der Irrtum um uns her immer wieder gepredigt wird und
zwar nicht von Einzelnen, sondern von der Masse". Aber wie
weit nun der Dichter als Dichter in seinen Werken dagegen
Stellung nimmt, ist Sache seiner persönlichen Eigenart und
seiner höchst persönlichen Verantwortung als Künstler. Es ist
daher sehr wohl möglich, dass er sich gerade durch seine Werke
von einer ihm nicht gemässen Umwelt zu befreien versucht, zum
Beispiel durch Flucht in eine erträumte Welt der Vergangenheit

oder der Zukunft; aber auch darin liegt ein Urteil über
die Gegenwart. Und wie es von Beethoven heisst, er hätte während

fürchterlicher Anfälle von Kolik herrlichste Musik
geschrieben, Hesse sich auch denken, dass einem neuen Swinburne
mitten in einem Luftschutzkeller plötzlich die Verse auf die

Lippen träten: „Ich barg mein Herz unter blühenden Rosen",
ohne dass dies innerlich unwahr wäre, weil ihm nur der
Gedanke an Rosen und Sommer die Gegenwart erträglich machte

ren
sch< 226



und ihm sein Herz retten könnte. Ein solches Verhalten ist
naturgemäss etwas anderes als Drückebergerei, wo ein Dichter
Zeilen schreibt, nur um nicht denken zu müssen, etwa so, wie
es Carducci in einem seiner jugendlichen Gedichte verhöhnt:

„O arcadi, o romantici fratelli
D'impertinenza e di castroneria,
Che è questo, che vi frulla in fantasia
D'impecorirci i cuori ed i cervelli?"

Grundsätzlich wird sich ein Dichter aber sagen müssen, dass
eine ausdrückliche Stellungnahme zum Weltgeschehen in seinen
Werken nur dann in Frage kommt, wenn ihn ein solches
Geschehen innerlich derart erschüttert, dass er die ihn bedrängenden
Probleme nicht als Polemiker, sondern als Künstler und damit
vom menschlichen und nicht vom politischen oder wirtschaftspolitischen

Standpunkt aus gestalten muss oder doch zu
gestalten versucht: Reine Polemik aber ist niemals schöpferisch,
auch nicht in der Dichtung; vergessen wir nicht, dass jenes viel
belächelte Wort „Poet" vom griechischen Worte poiein, von
„schaffen", „erschaffen" abstammt; blosse Kritik aber ist, so leid
dies manchem sein mag und so häufig man dies zu bestreiten
versucht, nicht schöpferisch, sondern schafft bestenfalls nur für
die erhoffte Schöpfung Raum.

Man darf vielleicht an dieser Stelle auf Gottfried Keller
hinweisen; Jahre hindurch war er leidenschaftlicher Parteimann,
aber nicht seine einst viel beachteten Hetzverse gegen Dunkelmänner

und Jesuiten machten ihn zum erklärten Liebling des

Schweizervolkes, sondern das positiv Gestaltete wie das Fähnlein

der sieben Aufrechten und Frau Regula Amrain. Gewiss
wollte Keller mit diesen Novellen, dem Volke beinahe
Idealgestalten vorführend, ins Politische wirken; aber der Humor,
der seine Erzählungen durchwittert, stammt aus dem Unter-
bewussten: was unterbewusst auf das Unterbewusste wirkt,
greift am tiefsten und ist damit das Wirkungsvollste. Lächeln
wir daher nicht über jenen Violinspieler aus der Zeit der
französischen Revolution, der, vor ein Tribunal geschleppt, weil
er nichts zur Herbeiführung des Umsturzes getan habe, diese

Anschuldigung Überzeugterweise mit den Worten verneinte:
j,Mais j'aie joué du violon" und auf die Frage, was er künf-

227



tig für die Fortdauer des neuen Regimes zu tun gedenke,
einfach zur Antwort gab „je jouerai du violon". Man zweifelt
vielleicht, aber es gibt sicher zu denken, wenn man hört,
dass ein Diktator wie Oliver Cromwell erklärte, sein
gefährlichster Oegner sei der Portraitmaler van Dyk gewesen, weil
er mit seinen Königsbildern das Andenken an die Stuarts
lebendig erhalten habe.

Gewiss wollen wir keinem seinen Entscheid verargen, wenn
er aufhört, Künstler zu sein und es vorzieht, unter dem Druck
der Stunde, für seine Entscheidungen und Ansichten als Staatsbürger

im lauten politischen Kampf einzustehn; mit der selben
Entschiedenheit lehnten wir es aber ab, wenn ein Mann käme
und uns sagte, der wahre Dichter sei der, der zur Stunde
überhaupt nicht mehr dichte, sondern es vorziehe, sich als Journalist,

Politiker oder Volkswirtschaftler zu betätigen. Es handelt
sich hierbei freilich um oft gehörte, aber grundverworrene und
krause Gedankengänge: mit gleichem Rechte Hesse sich sagen,
der richtige Bankier sei zur Stunde der, der schon vor Schliessung

der Börse die Kurse überhaupt nicht mehr verfolge,
sondern sich einzig der Rosenzucht widme, oder, da die Feder

mächtiger sei als das Schwert, der beste Säbelfechter sei der,
der zur Stunde nur noch Gedichte mache.

Die Frage, ob ein Künstler, der unter dem Druck der Zeit
seinen bisherigen Beruf innerlich aufgibt und sich, wie er glaubt,
einer aktiven Betätigung zuwendet, Unrecht tut oder nicht, hängt
letzten Endes davon ab, ob unter dem Druck der Zeitereignisse
eine Verlagerung seiner Begabung eingetreten ist oder nicht;
im Zweifelsfall wäre dies, glaube ich, zu verneinen. Es

dürfte sich vielmehr unter dem Schlagwort „Zur Zeit brauchen
wir dies oder brauchen wir jenes" um eine falsche Einstellung
handeln ; möglicherweise könnten hier einige Bibelworte zur
inneren Abklärung beitragen, nämlich die Ausführungen des

Apostels Paulus in seinem ersten Brief an die Korinther,
zwölftes Kapitel:

„Was aber die geistlichen Gaben anbetrifft, will ich euch,
liebe Brüder, nicht ohne Belehrung lassen Es sind mancherlei

Gaben, aber es ist ein Geist Einem jeden aber wird
die Offenbarung des Geistes zum gemeinen Besten gegeben.
Dem einen wird durch den Geist gegeben das Wort der Weis-

ZWv

» 228
H'



heit; dem andern wird gegeben das Wort der Erkenntnis nach
dem selben Geiste, einem andern der Glaube in dem selben
Geist, einem andern die Gabe, gesund zu machen, einem
andern, Wunder zu tun, einem andern Weissagung, einem
andern, Geister zu unterscheiden, einem andern, in Zungen zu
reden, einem andern, solche Reden auszulegen. Dies alles wirkt
ein und derselbe Geist, der einem jedem insbesondere zuteilt,
was er will."

Die Gefahr, die dem Künstler aus dem Weltgeschehen
erwächst, ist, dies sei zusammenfassend festgestellt, eine doppelte:

Es besteht die Gefahr der Flucht nicht in eine erhoffte
bessere Welt, die der Künstler in die Zukunft oder die Vergangenheit

projiziert, sondern in eine Welt von Illusionen, an die
der Betreffende im Grunde selber nicht glaubt;

in gleichem Masse besteht aber auch die Gefahr der
vorbehaltlosen Gleichschaltung des Künstlers mit dem Weltgeschehen,

einer Identifizierung mit diesem unter Aufgabe der eigenen

Persönlichkeit.
Beide Gefahren sind nicht erst von heute; die Gefährdung

des Künstlers durch Gleichschaltung mit dem Zeitgeschehn
insbesondere dürfte uralt sein, zum mindesten auf dem Gebiete der
Lyrik; denn wir dürfen annehmen, dass ein Grossteil urtümlicher

Verse religiös-sakraler Natur ist und damit mit dem
politisch bedingten Geschehen der Volksgesamtheit aufs engste
verknüpft blieb; wir dürfen annehmen, dass gerade in der Frühzeit

die Dichtung von den Volksstämmen, denen sie erblühte,
weitgehend fast möchte ich sagen, beschlagnahmt wurde. So

sucht daher der bekannte Romancier Wells die Tatsache, dass
fast alle mythischen Dichter wie der Grieche Homer und der
Kelte Fingal von der Sage als blind geschildert werden, auf die
Annahme zurückzuführen, dass das Volk in Urzeiten seine Dichter
einfach blendete, um auf diese brutale Weise ihre Wanderung
an andere Stämme zu verunmöglichen und sie so für die Fest-
und Traueranlässe ihres eigenen Stammes stets zur Verfügung
zu haben.

Sicher dürfte jedenfalls eines sein: Sowie an den Höfen z.B.
Aegyptens, Assyriens und Kretas eine Dichtung aufkam, wird
es zum Teil eine politische Dichtkunst gewesen sein, deren
Aufgabe es war, die herrschende Klasse nicht nur zu unterhalten,

15 229



sondern ihren Standpunkt zu vertreten und den Herrscher selber

zu glorifizieren; dabei werden sich diese Ergüsse zu Ehren
eines Minos oder Pharaos von den kürzlichen — sagen wir
beispielsweise zur Ehre Lenins — nicht wesentlich unterschieden

haben. — Hier als Beispiel eines dieser Preislieder in
seiner primitivsten Form, das Preislied auf einen Zulukönig
Chake:

„Du hast vernichtet, vernichtet die Völker!
Wohin wirst du jetzt zum Kampfe eilen?

Hei, wohin wirst du jetzt zum Kampfe eilen?
Du hast die Königreiche erobert,
Wohin wirst du jetzt zum Kampfe eilen?
Du hast vernichtet, vernichtet die Völker!
Wohin wirst du jetzt zum Kampfe eilen?

Hurrah, Hurrah, Hurrah,
Wohin wirst du jetzt zum Kampfe eilen?"

Wenn auch derartige Huldigungsgedichte — an denen kein
Mangel ist — selten überwältigen und eigentliche
Staatsgedichte die Gedichte sind, die am frühsten veralten, so schliesst
diese Tatsache nicht aus, dass das Zielstreben wichtiger Schichten

gerade im Epos oft einen Ausdruck fand, dauernder als Erz.
Das Streben des Augustus nach Erneuerung von Familie und

Religion auf römischer Grundlage stand dem frommen Aeneas

Virgils sozusagen Pathe, und die Einstellung des

protestantischrepublikanischen England zur Zeit Cromwells fand für immer
im verlorenen Paradies Miltons einen erhaben dunkelnden
Gipfel.

Der Dichter, den das grosse Weltgeschehen, Siege oder
Niederlagen eines ganzen Volkes, zum Worte hinreissen, kann
sich also auf viele Vorbilder berufen, nicht nur auf die Polen-
und Griechenlieder der deutschen Literatur, nein, auch auf
uralte Hassgesänge, Rügelieder und Völkerklagen. Hier sei nur
auf Vorbilder hingewiesen, die sofort zur Verfügung stehn, auf
die Psalmen, ja auf den alten König David selbst mit seiner
Klage über eine Niederlage seines Volks bei Gilboa.

„Ihr Berge zu Gilboa, es müsse weder taun noch regnen auf

a, euch noch Aecker sein, von denen Opfer kommen; denn daselbst

auf
die 230



ist den Helden ihr Schild abgehauen, der Schild Sauls, als wäre
er nicht gesalbt mit Oel.

Wie sind die Helden gefallen im Streit: Jonathan ist auf deinen

Höhen erschlagen. Es ist mir leid um dich, mein Bruder
Jonathan, ich habe grosse Freude und Wonne an dir gehabt,
deine Liebe ist mir mehr gewesen, als Frauenliebe ist.

Wie sind die Helden gefallen und die Streitbaren umgekommen

!"
Das sind Bruchstücke einer Lyrik, die an 3000 Jahre alt sein

dürfte, die aber, ins Persönliche gehend,durch ihre Gefühlsstärke

noch heute erschüttert. Gleichzeitig lässt sich aber nicht
verhehlen, dass uns gerade dieses Gedicht die grosse Gefahr
zeigt, die einem Kunstwerk durch allzudeutliche Verwurzelung
in einer besondern Raumzeit anhaftet. Worte wie: „Saget es

nicht zu Gath, verkündet's nicht auf den Gassen zu Askalon
— da kommt uns freilich Scheffels schwarzer Walfisch zu

Hülfe — dass sich nicht freun die Töchter der Philister"
erscheinen uns anfangs mehr aufschlussreich als ergreifend, da wir
im ersten Augenblick über die uns fremdartigen Ortsnamen wie
Gath und Askalon stutzen. Die Gefahr, die solchen sichtbar in
der Zeit verankerten Gedichten anhaftet, äussert sich aber
nicht nur in uns fremden Namen, sondern — und hier liegt
oft eine grössere Gefahr — nicht selten in der Gesamteinstellung,

eine Gefahr, der selbst ein Dichter wie Gottfried Keller
in seinen politischen Gedichten nicht immer entging; man denke
hier nur an sein Gedicht: „Sie kommen, die Jesuiten".

In einigen dieser Fälle hülfe freilich der Nachwelt noch
eine bei aller Pietät drastische Behandlung derartiger Gedichte,
um sie so für weitere Kreise und auf lange zu retten, und zwar
bestände diese Kur in folgendem: in der Weglassung des zeitlich

Bedingten, Ueberholten, jetzt Ueberflüssigen oder uns nur
mühsam Verständlichen. Auf die Gefahr hin, dass dabei
gelegentlich vier Fünftel des Textes unter den Tisch fielen, ist
einmal vom Schreiber dieser Zeilen bei den altgriechischen
Preisdichtern Bakchylides und Pindar dieses Verfahren selber
versucht worden; denn wenn ein Sportsieg, dem seinerzeit
gewisse Kreise grösste Wichtigkeit beimassen, etwa 2500 Jahre
zurückliegt, erscheint er uns Heutigen gelinde gesagt nicht mehr
aktuell, und es muss neben dem Ruhme des Siegers in diesen



Preisgedichten noch etwas allgemein Menschliches Stimme werden,

damit wir heute noch Ohr sind. Hier ein Beispiel:

Dem Kleoptolemos, dem Thessalier — dem Sieger mit dem Wagen:

„Bestes für Menschen ist ein holdes Geschick, mild vom Dämon
verliehn;

Aber Ungemach, schwerlastend gewälzt, versenkt Edle in Dunkel :

Allein derart Bewährte verklärt einst leuchtender Glanz.
Und ein jeder erstrebte sich andere Ehre, die, so ihm zukommt.
Denn die Wege, sich zu bewähren, sind zahllos,
Einer aber gilt allen: das, was zur Hand ist,
Zu lenken mit edelstem Sinne.
Schlecht stimmen zu leidvollen Schlachten Jubel der Leier
Und schlecht zu frohem Gelage Schläge aus Erz.
Doch jegliche Tat, die die Zeit erfordert, ist schön
Und wer sich dauernd bemüht, den krönen die Götter".

232


	Dichtung und Zeitgeschehen

