Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 4

Artikel: Griechisches Denken in Rom

Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Griechisches Denken in Rom

Von Olof Gigon

\x/ as die abendlindische Kultur zusammenhalt, ist das ge-

meinsame Verhiltnis zur Antike in dem doppelten
Sinne, dass die Antike der einzige geschichtliche Ursprung
aller abendldndischen Kulturen ist und gleichzeitig das Urbild,
in dessen Anblick sie sich immer wieder dessen zu vergewis-
sern haben, ob sie noch sind, was sie sind. Dies Verhiltnis
hat selber seine Geschichte, die keineswegs geradlinig ver-
lauft, wie auch die Antike in sich kein fraglos einfacher Be-
griff ist. Wir meinen hier nicht die freilich nie zu iibersehende
Tatsache, dass sich mitten im Raume der Antike ein Volk befin-
det, das Allem widerspricht, was uns als antik gilt, und das
als das zu Siinde und Vergebung Auserwihlte nicht aufhoren
kann, die Profanitit der antiken Vélker zur beunruhigenden
Frage zu machen. Wir denken hier an das Andere, dass ,die
Antike” aus zwei Volkern besteht: in eigentiimlicher Weise
bestreiten und erginzen sie einander, und das Abendland hat
bald Rom, bald Hellas als Lehrmeister vorgezogen. Es war
natiirlich, dass fiir die erste bewusste Wendung zur Antike
Rom voranstand als das ' zeitlich und ortlich niherliegende,
dessen Sprache nie ganz vergessen war und dessen Spuren der
Boden iiberall verriet. Eine gefihrdetere und sehnsiichtigere Zeit
hat hinter Rom die Griechen gesucht und in ihnen die urspriing-
lichere Kunst und den tieferen Geist entdeckt und mit ausschliess-
licher Leidenschaft geliebt. Von Vossens Homer und Schleier-
Mmachers Platon an, um nur diese zu nennen, steht mehr als ein
Jahrhundert unter dem Zeichen der Griechen. Jene die Rom
vorzogen, waren seltene Ausnahmen, wie das absonderliche
Feindespaar Th. Mommsen und J. J. Bachofen.

Heute scheint sich das wieder zu édndern. Einer sich selbst
Zu Tode quilenden Zeit sind die leicht hinlebenden Gotter
Homers ein schwacher Trost. Dringlich erscheint ihr nicht das
Nachschaffen des Kosmos in einem betrachtenden Geiste, son-
dern in der gegenwirtigen Wirklichkeit die entschlossen rettende
Tat. Da muss Rom Vorbild werden. Hellas ist Mythos der

- 213



aly
in
g'

Dichter und Logos der Philosophen. Rom ist Aufbau eines
konkreten Staates in der lebendig gehiiteten Kontinuitit einer
langen Geschichte. Im tiefsten Elend der romischen Biirger-
kriege wird dem Vollender des Imperiums, dem jiingeren
Scipio das Bekenntnis in den Mund gelegt: , Mir haben Eltern
und Vorfahren eine einzige Aufgabe hinterlassen, Fiirsorge und
Verwaltung des Staates”, Ein Grieche hitte kaum so reden
konnen. Aber auch der Romer (das ist nicht zu vergessen)
hidtte das nicht sagen konnen, wenn ihm nicht der griechische
Logos die Zunge geldst hidtte. Vielleicht wire ohne die Auf-
nahme des Griechentums Rom noch unerbittlich machtiger ge-
worden. Aber es wire fiir uns stumm geblieben. Rom hat
von sich selber nur in den Formen des griechischen Logos
und Mythos giiltig reden kdénnen.

So ist das Verhiltnis zwischen Rom und Hellas nicht ein-
fach, und ihm nachzufragen ist eine der schwierigsten aber
auch lehrreichsten Aufgaben, die die Antike stellt. Gerade in
der Auseinandersetzung wird das eigentliche Wesen der beiden
Partner sichtbar. Hellas bewihrt hier zum ersten Male (vom

" hellenisierten Osten abgesehen) den, wie es scheint, dem grie-

chischen und allem von ihm hervorgerufenen Geiste eigentiim-
lichen Charakter unbegrenzter Uebertragbarkeit. Er kann weiter-
leben auf fremdestem Boden ohne sein Wesen zu verlieren.
Darum ist ja das Abendland moglich geworden.

Rom wird in dem Kampfe mit Hellas in eine reiche vielfil-
tige Bewegtheit hineingezogen, von bedingungsloser Ableh-
nung des Griechischen zu primitiv oberflichlichem Nachmachen
und zu innerlicher Neuschopfung. Die Auseinandersetzung um
die Philosophie steht im Mittelpunkt. Dichtung konnte unbe-
denklich einstromen, sofern sie Unterhaltung und Schmuck des
Lebens blieb. Aber in der Philosophie lag Gefahr. Ob sie
als Naturlehre oder als Ethik auftrat, sie konnte nicht anders
als, wie verborgen immer, den geschichtlich gewordenen Staat
in Frage zu stellen. Sie musste entweder zu einer Flucht
aus dem Staat in das Gehduse reiner Wissenschaft oder zu
einer Relativierung des geschichtlichen Staates an der Idee
des wahren Staates einladen. Der autarke Logos war unempfind-
lich gegen die romische Auctoritas maiorum.

214



pbe———

Ue.
Wie
all

So ist es kein Zufall, dass die erste Philosophie, die in
Rom wirklich Fuss gefasst hat, die Lehre Epikurs gewesen
ist. Die ersten Rémer, die philosophische Traktate fiir ihre
Landleute schrieben, waren Epikurder. Grund war fiirs Erste
das gewagt Aufklirerische, das die Lehre an sich hatte. Es
war ein beinahe natiirlicher Vorgang, dass gerade der Romer,
iber dessen Wundersucht und Deisidaimonia sogar fromme
Griechen staunten, an der Respektlosigkeit Gefallen fand, mit
der Epikur die gottlichen Dinge abfertigte und an einen Platz
schob, wo sie niemanden mehr belidstigten. Ferner war dem
Rémer die summarische Lissigkeit willkommen, mit der Epikur
die Naturwissenschaft behandelte. Die griechischen Subtili-
titen auf diesem Gebiete haben die Romer nicht ganz be-
griffen. So war es ihnen recht, wenn Epikur nur soweit davon
sprach, bis jedermann zu seiner Beruhigung einsah, es gehe
Alles natiirlich zu, und im iibrigen komme es wenig darauf
an, ob man diese oder jene Erklirung vorzog. Endlich hat
Epikur die Politik abgelehnt, Der Weise, sagt er, enthilt sich
jeglicher politischen Titigkeit, denn sie ist gefahrvoll, undank-
bar, schmutzig und dem Frieden des Gemiites aufs entschie-
denste abtriglich. Das war der dusserste Gegensatz zur romi-
schen Tradition.

Aber diese Lehre trat auf in dem Augenblick, in dem Rom
zum ersten Male dafiir empfinglich geworden war, in der Zeit
der gracchischen Unruhen und der ersten Biirgerkriege, Da
begannen gerade die Besten am Staate irre zu werden. Wozu
an einer Politik teilnehmen, in der nur noch Geld und Gewalt
taugen, wo in Ehren nichts mehr zu erlangen ist? Schliesslich
wird paradoxerweise die Gleichgiiltigkeit gegen den Staat der
einzige Weg, die Dignitas des Einzelnen zu bewahren, Dazu
rat Epikur.

Von den frithen rémischen Epikurdern ist nichts erhalten.
Ueber den grossten Epikurder, Lukrez, wissen wir so gut
Wie nichts ausser dem, was sein Gedicht sagt, wo wir vor
allem den seltsamen Widerspruch greifen, der darin besteht,
dass mit der eindringlichsten Leidenschaft eine Lehre der kiihl-
Sten gelassensten Leidenschaftslosigkeit vorgetragen wird. Aber
Sein Leben ist uns so verschollen, dass wir die Frage nach der

2 ™ 215



Pa.

Bedeutung der Philosophie fiir seine konkrete Existenz als
Romer nicht recht zu stellen vermdégen.

Da bietet sich ein Anderer, Cicero, der Mann, den wohl
oder iibel jede Untersuchung iiber den Geist Roms wird in
die Mitte stellen miissen. Er hat so reiche Zeugnisse seines
Lebens hinterlassen, dass es moglich ist, ihn auf den Sinn der
Philosophie fiir ihn ernsthaft zu befragen.

Cicero hat die Philosophia latina geschaffen. Die Biicher,
in denen er sie niedergelegt hat, entstammen drei klar ab-
grenzbaren Perioden seines Lebens. Ein erstes Werk gehort
in die Studienjahre zwischen 90 und 80 v. Chr. Im Jahre
81 tritt er zum ersten Male als Anwalt auf. Damit héren die
,quieta studia” fiir 24 Jahre auf. Von 81 bis 57 durchlauft
er die politische Karriere bis zum Konsulat, wird gestiirzt
und verbannt. Herbst 57 ist er wieder in Rom; Pompeius ist
alleiniger Herr im Staate. Da wendet sich Cicero der literari-
schen Titigkeit zu und bleibt dabei von 57 bis 51, wo er
Rom verldsst, um einen Statthalterposten im Osten anzutre-
ten. Es folgt der Krieg zwischen Pompeius und Caesar unter
engster Anteilnahme Ciceros.  Mit dem Siege Caesars ist
er wie unter Pompeius wiederum zu politischer Ohnmacht ver-
urteilt. Im Oktober 47 beginnt die dritte Schriftstellerperiode.
Von da an bis Dezember 44 dringen sich alle philosophischen
Schriften im engern Sinne zusammen. Dann folgt der Kampf
um das Erbe Caesars. Mit unerhérter Energie stiirzt sich
Cicero zum dritten Mal in die Politik und geht im Dezember
43 an ihr unter.

Was sein Leben gestaltet hat, ist die Politik. Die Philosophie
tritt nur in die Liicken, fiillt die Pausen aus. Dass es iiber-
haupt diese Pausen gibt, Zeiten, in denen der Rémer wie aus
dem Staate ausgesperrt ist, das ist das ginzlich und ver-
wirrend Neue der ciceronischen Zeit, das Werk der Diktatoren
von Sulla bis Caesar. Dass es die Philosophie ist, die die
Pausen ausfiillt, ist die personliche Leistung Ciceros, in der
Philosophie und in Rom. Sie ist erstaunlich in all ihrer Zwei-
deutigkeit, nicht viel mehr als Zerstreuung, wo der Staat, der
eigentliche Ernst aussetzt — aber es ist doch die Philosophie,
mit der er sich am besten zerstreut. So sagt er wenige Monate
nach dem Falle Caesars, wo er schon wieder, endlich wieder,

Phi 516

r



{‘/

gew
gr’

neue politische Moglichkeiten sieht: ,,Als der Staat in der
Gewalt eines Mannes war, der uns unserer fritheren Stellung
und Aufgaben beraubte, da haben wir uns der Philosophie
zugewandt, um uns selber zu trésten und auch so den Biir-
gern niitzlich zu sein. Die Philosophie nahmen wir als Ersatz
fir die Regierung des Staates. Nun aber, da man wieder be-
ginnt, meinen Rat in der Politik zu beanspruchen, haben wir
unsere ganze Arbeit und Aufmerksamkeit dem Staate zu wid-
men und der Philosophie nur soviel Zeit einzurdumen als die
Politik iibrigldsst.”

Immerhin ist die Philosophie nicht nur Ersatz und Trost.
Cicero hat auch versucht, in sein romisches Handeln selber
griechisches Denken hineinzunehmen. Das zeigt schon die Ein-
leitung der Jugendschrift, der Rhetorik. Denn die Redekunst,
die hier der Philosophie gegeniibergestellt wird, ist ja nur
die ,technische Seite” des politischen Handelns.

Cicero weist nach, dass Philosophie ohne Redekunst wenig
niitze, Redekunst ohne Philosophie aber immer schade. Ohne
Ausdrucksmittel blieben die grossten Gedanken unfruchtbar.
Wenn aber umgekehrt die Redekunst sich von der Philosophie
freimache, folge Unheil ohne Ende und man diirfe sich dann
nicht wundern, wenn die Besten sich aus der Verirrung in ein
ruhiges Studium zuriickzégen. — Da zeigt sich einerseits als
Folge der Biirgerkriege die Flucht aus dem Staate in ein
friedliches Epikureertum, andererseits die Hoffnung Ciceros,
dass ein Zusammenwirken von Politik und Philosophie mog-
lich sein miisse. In anderer Richtung ist die Vorrede zum
zweiten Teil desselben Werks lehrreich. Cicero vergleicht sich
mit dem Maler Zeuxis, der ein schones Gemilde malen wollte
und sich nicht nur an ein einziges Modell hielt, sondern die
Vorziige mehrerer Modelle zusammensetzte. So wolle auch er
nicht nur einer einzigen rhetorischen Lehre folgen, sondern aus
allen das Beste zusammenstellen.

So ist auch die Haltung Ciceros der Philosophie gegeniiber
gewesen. Man pflegt das dort mit dem ziemlich leeren Be-
griff des Eklektizismus zu bezeichnen. Ueber die Sache ist
damit wenig gesagt. Cicero ,wihlt” zunichst als Rémer. Der
Rémer jst dem Griechischen gegeniiber nicht von vornherein
geformt und gebunden in einer gestimmten undiskutierbar ge-

217



\

gebenen Tradition, die ihm bestimmte Haltungen von vorn-
herein innerlich notwendig oder unmdéglich machte. Er sieht
vielmehr als Zuschauer vor sich den Gesamtbestand der ge-
schichtlichen Leistungen und vermag aus dieser Distanz die
einzelnen Inventarstiicke beliebig zu vergleichen und zu kom-
binieren. Sodann ist dies Auswihlen die Gesinnung einer Spét-
zeit, die mit grundsitzlichem Misstrauen allen freudig Naiven
begegnet, die mit dem Anspruch auftreten, die endgiiltige und
wahre Losung der Probleme gefunden zu haben; als ob das
nicht schon Unzidhlige auch gemeint hitten. Eine solche Zeit
vermutet gelassen, dass an jeder Theorie , Etwas” sein moge,
das aufzubehalten sich lohne, aber zum Ganzen sei nur durch
all dies Etwas von ferne zu dringen. '

Griechische Spitzeit und romische Distanz fithren Cicero
zu dieser Methode des Auswahlens.

Die zwei Werke, die Cicero unter Pompeius geschrieben hat,
Vom Redner und Vom Staate, verraten schon durch die Sorgfalt
der Ausarbeitung, dass Cicero keineswegs auf seinen Einfluss
in Rom verzichten will. Sie sind Politik mit neuen Mitteln,
mit der Autoritit des grossen Redners und gewesenen Kon-
suls. Beide fordern die Einheit des Politikers und des Philo-
sophen, jenes Vom Redner wiederum unter dem Gesichtspunkt
der Technik: der Redner muss Philosoph sein, dieses Vom
Staate unter dem Gesichtspunkte der Aufgabe: der Staatsmann

'muss Philosoph sein. Beides, sagt er, ist noch nicht geleistet

worden, Es hat in Rom noch keinen bedeutenden Redner ge-
geben, weil noch keiner Redner und Philosoph gewesen ist.
Und es habe bisher immer nur kluge Politiker ohne philoso-
phische Bildung und gelehrte Staatstheoretiker ohne Erfahrung
gegeben. Seine Schrift vom Staate rechtfertigt er damit, dass er
der erste sei, der in seiner Person Politik und Philosophie
verbinde und darum berufen sei, den wahren Staat zu
schildern.

Vielleicht nicht der Wille zu solcher Synthese, aber die
naive Ueberzeugung, sie vollziehen zu koénnen und schon voll-
zogen zu haben, ist romisch. Man erinnere sich an den plato-
nischen Philosophen-Konig. Was dort eine grosste Hoffnung
und letztes Ziel war, wird hier einfach in Anspruch genommen.
Der Romer iibersieht die unendliche Bedeutung, die fiir den

nai' 218

r



gri,

m’

Griechen der Begriff des rechten Konigs und des rechten
Philosophen hatte als Grenzbegriffe am Rande aller mensch-
lichen Maoglichkeiten, und findet, dass den gegebenen Defini-
tionen gemdss sich das schon machen liesse.

In der Staatsschrift vor allem vollzieht die Frage Politik:
Philosophie die seltsamsten Bewegungen. Die Staatsschrift ist
von vorneherein eine politische Aktion. So hat Cicero nicht
etwa die Musse, die er sich fiir das Schreiben nimmt, zu
rechtfertigen, sondern im Gegenteil die Politik gegen ihre
Feinde. Diese melden sich von zwei vollig verschiedenen Seiten:
Einmal die Epikureer im Namen des ungestért gleichmiitigen
Lebens, wie es die griechische Lebensweisheit immer geliebt
hat und wie es neben Cicero selber sein Freund Atticus pflegt.
Dann Platon mit der Forderung, dass das Unsterbliche im Men-
schen nur im Umgang mit dem Unsterblichen heil bleiben
konne und die blinden Sorgen um die irdischen Nichtigkeiten
fahren lassen miisse.

Ciceros Haltung ist nicht eindeutig. Seine Vorrede ver-
teidigt freilich die Politik. ,,Denn es gibt nichts, worin mensch-
liche Kraft dem géttlichen Wirken verwandter wire als im
Aufbauen und Bewahren von Staaten”. Er verteidigt sich
selber, wie wir sahen, als derjenige, der zuerst Politiker und
Philosoph in einer Person gewesen sei. Diese Vereinigung
findet ihren objektiven Ausdruck in der grossartigen Konzep-
tion des Hauptteils: Zwei Ausgangspunkte gibt es fiir eine
Darlegung iiber den Staat, den idealen Staat Platons und den
geschichtlichen Staat Roms. Cicero erklirt nun, dass diese bei-
den in Wahrheit dasselbe seien. Der alte romische Staat ist
nichts anderes als der verwirklichte Staat Platons. Vielleicht ist
niemals der Glaube Roms an seine Geschichte und an seine Auf-
gabe monumentaler ausgedriickt worden als in dieser Gleichung.
Aber um diesen Hauptteil hat Cicero ein Rahmengesprich
gelegt, das denselben Gegenstand hat, romisches Handeln und
griechische Spekulation.

Scipio der Jiingere, der Zerstérer Karthagos unterhilt sich
mit seinen Freunden. Das Gesprich kniipft an an ein seltsames
Wunderzeichen, die Erscheinung zweier Sonnen. In seiner Er-
!ﬂéirung entfalten sich die zwei Welten, hier die rémische, die
In dem Prodigium die Ankiindigung wichtiger Ereignisse im

219



zel
im

Staate erblickt, dort die griechische, -die mit astronomischen
Hypothesen das Naturphinomen zu begreifen sucht. Scipio
lehnt zuerst misstrauisch die unkontrollierbaren Spitzfindig-
keiten der griechischen Wissenschaft ab. Aber dann bekehrt
er sich. Und zum Schlusse entwirft er begeistert ein Bild des
Kosmos, wie es die Griechen aufgebaut hatten, wo die Erde
nur ein Partikelchen ist und Rom nur ein Punkt. Mit mitleidiger
Verachtung sieht er auf jene hinab, die wie der Dichter
Ennius, einer der Klassiker Roms, angesichts des Weltenrau-
mes ihrem bischen Ruhm nachjagen. Der wahre Mensch ist der
Weise, dessen Haus der Kosmos ist, der den Staat zwar nicht
verneint, aber seiner auch nicht bedarf. Am Ende des Werks
wird das wiederaufgenommen in der Erzihlung vom Traume
Scipios, worin sich die zwei Motive kreuzen, der Lohn des
guten Staatsmanns, der die Unsterblichkeit ist, und die Ueber-
windung des politischen Ehrgeizes im Anblick der Unsterb-
lichkeit. .

Dieser Zwiespalt ist Ciceros Wesen. Thema der sechs
Biicher ist die Darstellung des rechten Staates. Aber es ist
nicht zu iiberhéren, wie eindringlich das Rahmengesprich im
Namen der Philosophie die Relevanz allen staatlichen Tuns
in Frage stellt. Vom Jahre 51 an ist Cicero wieder ganz Po-
litiker. 47 beginnt Caesars Diktatur. Sie ist einzigartig in der
Geschichte Roms. Zum ersten Male wird der Rémer von der
Staatsverwaltung, der ,,procuratio rei publicae” véllig ausge-
schlossen. Die zentrale Tradition Roms wird vernichtet. Was
Caesars Herrschaft trotz Mommsen in Wahrheit war, ermessen
wir an dem Jubel, der den Fall des Diktators begleitete, aber
auch am Verhalten Ciceros. Der verzweifelte Eifer, mit dem
er sich 47—44 in die Philosophie vergribt und Buch nach
Buch schreibt, nur um sein Elend zu vergessen, sagt unendlich
viel, wenn man sich erinnert, mit wie berechnender Sorgfalt
er die Biicher der 50er Jahre ausgearbeitet hatte. Gleich-
zeitig trifft ihn hiusliches Ungliick, der Tod seiner Tochter
im Februar 45.

So bezeichnete er selbst seine Situation in einem Briefe
jener Zeit: | Ach frither haben Ro6mer ihre Kinder verloren.
Aber sie fanden Trost im Gedanken an ihren Rang im Staate.
Frither konnte ich, wenn ich itber den Staat trauerte, mich bei

220



AU\

Sch
P+

meiner Familie trosten. Nun da ich zuhause Trauer habe, kann
ich aber nicht mich am Staate trésten. Weder Heim noch
Forum helfen mir, das Haus kann weder das Elend im Staate
lindern, noch der Staat das hiusliche Leid.”

In der Tat: so auf sich selbst zuriickgeworfen war noch
kein Romer gewesen. In dieser Einsamkeit mit sich selbst
verlangt er nach der Philosophie. Aber zwiespiltig bleibt er.
Gewiss ist ihm die Philosophie Trost, und wer mochte be-
streiten, dass dies ein hochst legitimer Ursprung alles Philo-
sophierens ist? Aber meint Cicero wirklich die Philosophie
selber, oder nur Zerstreuung mit einem interessanten und an-
sehnlichen Gegenstand? Das bleibt undurchsichtig.

Er plant, die gesamte Philosophie darzustellen, Logik, Ethik,
Physik. Voran stellt er einen Einleitungsdialog, der die Philo-
sophie iiberhaupt verteidigt, den Hortensius. Er miindet in eine
Rede Ciceros zum Lob der Philosophie, weil sie die niederen
Triebe nach Reichtum, Ruhm und Lust {iberwinde und den
Geist weg vom irdischen Jammer hinlenke zum unsterblichen
Leben, das der Weise erhoffen diirfe.

Am personlichsten redet er sodann in den Vorreden zu den
Spitwerken. Es ist eine bestimmte Gedankenreihe, die immer
wiederkehrt.

Cicero hat nun die Musse, mehr als genug, mehr als je zuvor.
Unter Caesars Herrschaft wihlt er den Ausdruck, er sei nun
von den staatlichen Pflichten befreit (liberatus). Nach Caesars
Tod sagt er seine wahre Meinung: er sei seiner Aufgabe im
Staate beraubt (orbatus) gewesen.

Da stellt sich brutal die Frage, was er mit der Zeit an-
fangen soll. So kommt er zur Philosophie. Sie gibt ihm Ruhe
und Arbeit, lehrt ihn das Leben begreifen und rettet ihn,
wie er ausdriicklich sagt,' vor dem volligen geistigen Zerfall.

Aber er bleibt soweit Romer, dass auch sein Philosophieren
in den Zusammenhang der rémischen Tradition eingehen muss.
Auch als Philosoph will er der Grésse Roms dienen. Seine
Schriftstellerei wird ihm nationale Pflicht, zum Programm der
Philosophia latina. Das schafft neue Perspektiven.

Er will in den Bestand der roémischen Kultur die Philoso-
Sophie einfithren, die als Einzige bisher noch gefehlt hatte.
Sein Ziel ist, die Rémer auch darin, wie sie es schon in der

221



dic

Dichtung sind, von den Griechen unabhingig zu machen. Eines
Tages wiirde den Romern die griechische Philosophie iiber-
haupt iiberfliissig sein.

Cicero muss aber auch nachweisen, dass Philosophie roémi-
scher Lebenshaltung nicht unangemessen sei. In der Staats-
schrift hatte schon der Gegner der Griechen erklart, Philoso-
phie sei dazu gut, die Intelligenz der Knaben zu iiben, reife
Minner hiatten Wichtigeres zu tun. Ebenso betont an der-
selben Stelle Scipio, er gedenke durchaus nicht, wie ein grie-
chischer Professor eine Philosophiestunde zu halten. Das Ge-
sprich muss sich auf der Ebene distanzierter liebenswiirdiger
Lasslichkeit bewegen, darf sich ja nicht ereifern oder ver-
steifen.

Dass Philosophie rémischem Ernste widerspriache, bestreitet
Cicero energisch. ,,Diirfen Romer sich nicht iiber ernsthafte
Dinge unterhalten, wenn sie beisammen sind?” fragt er.

Aber er bleibt darin wiederum Romer, dass er den pedan-
tischen Schulbetrieb durchaus ablehnt. Eine Ausnahme macht
nur dasjenige Werk, das er in seiner tiefsten politischen Er-
niedrigung geschrieben hat, die Tusculanen. Hier inszeniert
er eine schulmissige Diskussionsstunde, wie sie ihm von Athen
her in Erinnerung sein mochte. Seine Mitunterredner sind
anonym. Das ist bezeichnend. Kein Romer von Namen eignete
sich dazu, in der Rolle des Philosophiestudenten unter Ciceros
Leitung aufzutreten. Recht verstanden ist das der Ausdruck
einer verzweifelten Resignation. Da sein romischer Beruf end-
giiltig, wie es scheint, vernichtet ist, will er trotzig, entgegen
seiner eigenen Ueberzeugung, wenigstens als erster romischer
Schulphilosoph gelten. Er hat das nicht wiederholt. Wenige
Monate spiter fillt Caesar, Cicero wird wieder Politiker und
die Philosophie eine ehrbare Nebenbeschiftigung.

Ist das ein Philosoph? Ja und Nein. Die eigentiimliche Hilfe,
die von der Philosophie ausgehen kann, hat er gespiirt. Aber
dann scheint ihm die Philosophie plotzlich wieder nur ein
Schmuckstiick héherer Bildung zu sein.

Dabei hat sich Cicero sein Leben lang zu einer bestimmten
Philosophenschule bekannt. Es ist die Neue Akademie, die
von den frithplatonischen Schriften ausgehend lehrt, dass die

dan 222

Se!



1t m.

unc
gers
ur

Weisheit selber nur bei Gott sei, dem Menschen aber nur
die Liebe zur Weisheit bliebe. Darum sei jedem Dogmatismus
gegeniiber strikte Zuriickhaltung zu iiben, aber doch zu hoffen,
dass unermiidliches kritisches Forschen der Wahrheit sich unend-
lich annidhern konne.

Warum wahlt Cicero diese Schule, obschon ihm deshalb
ein unfruchtbarer und gefahrlicher Skeptismus vorgeworfen
wurde? Zunichst versprach er sich von den Disputieriibungen
dieser Schule einen praktischen Nutzen fiir den Anwaltberuf.
Dann war es immerhin die Schule Platons, und Cicero war
selber Kiinstler genug, um den Princeps Philosophorum schon
um seiner Kunst willen zu bewundern. Ferner war die akade-
mische Zuriickhaltung den epikureischen und stoischen Dog-
matismen gegeniiber dem misstrauischen Roémer sympathisch.

Schliesslich darf man auch mit einem echten philosophischen
Sinn Ciceros rechnen. Eigene positive ,Lehrmeinungen’ gibt
es bei ihm nicht. Aber er hat begriffen, dass in der kiihlen
unbeirrbaren Offenheit des akademischen Wahrheitssuchens in
Vielem ehrlicheres Philosophieren lag als in dem hitzigen Eifer
und der auftrumpfenden Selbstsicherheit der Stoiker.

Ein Ganzes zu werden ist Cicero nicht gelungen. Er ist
Uebergang. Philosophie ist ihm schon mehr als ein griechischer
Modeartikel. Magistra vitae ist sie noch nicht. Fiir den Staat
hat er sein Leben gelassen, aber nicht als Philosoph, son-
dern als romischer Biirger.

Es war ein anderer Romer, dem fiinf Jahre frither in
Wahrheit die Philosophie zum ersten Male zu einem beispiel-
haften sokratischen Tode geholfen hatte. Cato hat gegen den
Diktator Caesar nicht nur in zaghaften Tusculanen protestiert,
sondern in Utica durch die Tat. Die Tat dieses Todes ist
in einem ganz andern Sinne, als Cicero zu begreifen fihig
war, die Geburtsstunde der rémischen Philosophie geworden.

Cicero hat der Philosophie die lateinische Sprache gegeben
und dem Abendland ein grosses Stiick griechischer Philosophie
gerettet. Er ist ein Mann bewundernswiirdiger Lebendigkeit
und sehr guten Willens gewesen. Aber Cato ist der erste
der rémischen Nobiles, die mit ihrem Blute das dunkle michtige
Pathos der Philosophia Romana geschaffen haben, wie es in
den Schriften Senecas und Epiktets lebt, Davon zu reden ist

hier nicht mehr der Ort.
223



	Griechisches Denken in Rom

