
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 4

Artikel: Griechisches Denken in Rom

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Griechisches Denken in Rom

Von Olof Gigon

YY/ as die abendländische Kultur zusammenhält, ist das ge-
* * meinsame Verhältnis zur Antike in dem doppelten

Sinne, dass die Antike der einzige geschichtliche Ursprung
aller abendländischen Kulturen ist und gleichzeitig das Urbild,
in dessen Anblick sie sich immer wieder dessen zu vergewissern

haben, ob sie noch sind, was sie sind. Dies Verhältnis
hat selber seine Geschichte, die keineswegs geradlinig
verläuft, wie auch die Antike in sich kein fraglos einfacher
Begriff ist. Wir meinen hier nicht die freilich nie zu übersehende
Tatsache, dass sich mitten im Räume der Antike ein Volk befindet,

das Allem widerspricht, was uns als antik gilt, und das
als das zu Sünde und Vergebung Auserwählte nicht aufhören
kann, die Profanität der antiken Völker zur beunruhigenden
Frage zu machen. Wir denken hier an das Andere, dass „die
Antike" aus zwei Völkern besteht: in eigentümlicher Weise
bestreiten und ergänzen sie einander, und das Abendland hat
bald Rom, bald Hellas als Lehrmeister vorgezogen. Es war
natürlich, dass für die erste bewusste Wendung zur Antike
Rom voranstand als das zeitlich und örtlich näherliegende,
dessen Sprache nie ganz vergessen war und dessen Spuren der
Boden überall verriet. Eine gefährdetere und sehnsüchtigere Zeit
hat hinter Rom die Griechen gesucht und in ihnen die ursprünglichere

Kunst und den tieferen Geist entdeckt und mit ausschliesslicher

Leidenschaft geliebt. Von Vossens Homer und Schleier-
uiachers Piaton an, um nur diese zu nennen, steht mehr als ein
Jahrhundert unter dem Zeichen der Griechen. Jene die Rom

vorzogen, waren seltene Ausnahmen, wie das absonderliche
Feindespaar Th. Mommsen und J. J. Bachofen.

Heute scheint sich das wieder zu ändern. Einer sich selbst
zu Tode quälenden Zeit sind die leicht hinlebenden Götter
Homers ein schwacher Trost. Dringlich erscheint ihr nicht das
Hachschaffen des Kosmos in einem betrachtenden Geiste,
sondern in der gegenwärtigen Wirklichkeit die entschlossen rettende
Tat. Da muss Rom Vorbild werden. Hellas ist Mythos, der

14 213



Dichter und Logos der Philosophen. Rom ist Aufbau eines
konkreten Staates in der lebendig gehüteten Kontinuität einer
langen Geschichte. Im tiefsten Elend der römischen Bürgerkriege

wird dem Vollender des Imperiums, dem jüngeren
Scipio das Bekenntnis in den Mund gelegt: „Mir haben Eltern
und Vorfahren eine einzige Aufgabe hinterlassen, Fürsorge und
Verwaltung des Staates". Ein Grieche hätte kaum so reden
können. Aber auch der Römer (das ist nicht zu vergessen)
hätte das nicht sagen können, wenn ihm nicht der griechische
Logos die Zunge gelöst hätte. Vielleicht wäre ohne die
Aufnahme des Griechentums Rom noch unerbittlich mächtiger
geworden. Aber es wäre für uns stumm geblieben. Rom hat
von sich selber nur in den Formen des griechischen Logos
und Mythos gültig reden können.

So ist das Verhältnis zwischen Rom und Hellas nicht
einfach, und ihm nachzufragen ist eine der schwierigsten aber
auch lehrreichsten Aufgaben, die die Antike stellt. Gerade in
der Auseinandersetzung wird das eigentliche Wesen der beiden
Partner sichtbar. Hellas bewährt hier zum ersten Male (vom
hellenisierten Osten abgesehen) den, wie es scheint, dem
griechischen und allem von ihm hervorgerufenen Geiste eigentümlichen

Charakter unbegrenzter Uebertragbarkeit. Er kann weiterleben

auf fremdestem Boden ohne sein Wesen zu verlieren.
Darum ist ja das Abendland möglich geworden.

Rom wird in dem Kampfe mit Hellas in eine reiche vielfältige

Bewegtheit hineingezogen, von bedingungsloser Ablehnung

des Griechischen zu primitiv oberflächlichem Nachmachen
und zu innerlicher Neuschöpfung. Die Auseinandersetzung um
die Philosophie steht im Mittelpunkt. Dichtung konnte
unbedenklich einströmen, sofern sie Unterhaltung und Schmuck des

Lebens blieb. Aber in der Philosophie lag Gefahr. Ob sie

als Naturlehre oder als Ethik auftrat, sie konnte nicht anders
als, wie verborgen immer, den geschichtlich gewordenen Staat
in Frage zu stellen. Sie musste entweder zu einer Flucht
aus dem Staat in das Gehäuse reiner Wissenschaft oder zu

einer Relativierung des geschichtlichen Staates an der Idee

des wahren Staates einladen. Der autarke Logos war unempfindlich

gegen die römische Auctoritas maiorum.

214



So ist es kein Zufall, dass die erste Philosophie, die in
Rom wirklich Fuss gefasst hat, die Lehre Epikurs gewesen
ist. Die ersten Römer, die philosophische Traktate für ihre
Landleute schrieben, waren Epikuräer. Grund war fürs Erste
das gewagt Aufklärerische, das die Lehre an sich hatte. Es

war ein beinahe natürlicher Vorgang, dass gerade der Römer,
über dessen Wundersucht und Deisidaimonia sogar fromme
Griechen staunten, an der Respektlosigkeit Gefallen fand, mit
der Epikur die göttlichen Dinge abfertigte und an einen Platz
schob, wo sie niemanden mehr belästigten. Ferner war dem
Römer die summarische Lässigkeit willkommen, mit der Epikur
die Naturwissenschaft behandelte. Die griechischen Subtili-
täten auf diesem Gebiete haben die Römer nicht ganz
begriffen. So war es ihnen recht, wenn Epikur nur soweit davon

sprach, bis jedermann zu seiner Beruhigung einsah, es gehe
Alles natürlich zu, und im übrigen komme es wenig darauf
an, ob man diese oder jene Erklärung vorzog. Endlich hat
Epikur die Politik abgelehnt. Der Weise, sagt er, enthält sich

jeglicher politischen Tätigkeit, denn sie ist gefahrvoll, undankbar,

schmutzig und dem Frieden des Gemütes aufs entschiedenste

abträglich. Das war der äusserste Gegensatz zur römischen

Tradition.

Aber diese Lehre trat auf in dem Augenblick, in dem Rom
zum ersten Male dafür empfänglich geworden war, in der Zeit
der gracchischen Unruhen und der ersten Bürgerkriege. Da
begannen gerade die Besten am Staate irre zu werden. Wozu
an einer Politik teilnehmen, in der nur noch Geld und Gewalt
taugen, wo in Ehren nichts mehr zu erlangen ist? Schliesslich
wird paradoxerweise die Gleichgültigkeit gegen den Staat der
einzige Weg, die Dignitas des Einzelnen zu bewahren. Dazu
rät Epikur.

Von den frühen römischen Epikuräern ist nichts erhalten.
Lieber den grössten Epikuräer, Lukrez, wissen wir so gut
wie nichts ausser dem, was sein Gedicht sagt, wo wir vor
allem den seltsamen Widerspruch greifen, der darin besteht,
dass mit der eindringlichsten Leidenschaft eine Lehre der kühlsten

gelassensten Leidenschaftslosigkeit vorgetragen wird. Aber
Sein Leben ist uns so verschollen, dass wir die Frage nach der



Bedeutung der Philosophie für seine konkrete Existenz als
Römer nicht recht zu stellen vermögen.

Da bietet sich ein Anderer, Cicero, der Mann, den wohl
oder übel jede Untersuchung über den Geist Roms wird in
die Mitte stellen müssen. Er hat so reiche Zeugnisse seines
Lebens hinterlassen, dass es möglich ist, ihn auf den Sinn der
Philosophie für ihn ernsthaft zu befragen.

Cicero hat die Philosophia latina geschaffen. Die Bücher,
in denen er sie niedergelegt hat, entstammen drei klar
abgrenzbaren Perioden seines Lebens. Ein erstes Werk gehört
in die Studienjahre zwischen 90 und 80 v. Chr. Im Jahre
81 tritt er zum ersten Male als Anwalt auf. Damit hören die
„quieta studia" für 24 Jahre auf. Von 81 bis 57 durchläuft
er die politische Karriere bis zum Konsulat, wird gestürzt
und verbannt. Herbst 57 ist er wieder in Rom; Pompeius ist
alleiniger Herr im Staate. Da wendet sich Cicero der literarischen

Tätigkeit zu und bleibt dabei von 57 bis 51, wo er
Rom verlässt, um einen Statthalterposten im Osten anzutreten.

Es folgt der Krieg zwischen Pompeius und Caesar unter
engster Anteilnahme Ciceros. Mit dem Siege Caesars ist
er wie unter Pompeius wiederum zu politischer Ohnmacht
verurteilt. Im Oktober 47 beginnt die dritte Schriftstellerperiode.
Von da an bis Dezember 44 drängen sich alle philosophischen
Schriften im engern Sinne zusammen. Dann folgt der Kampf
um das Erbe Caesars. Mit unerhörter Energie stürzt sich
Cicero zum dritten Mal in die Politik und geht im Dezember
43 an ihr unter.

Was sein Leben gestaltet hat, ist die Politik. Die Philosophie
tritt nur in die Lücken, füllt die Pausen aus. Dass es

überhaupt diese Pausen gibt, Zeiten, in denen der Römer wie aus
dem Staate ausgesperrt ist, das ist das gänzlich und
verwirrend Neue der ciceronischen Zeit, das Werk der Diktatoren
von Sulla bis Caesar. Dass es die Philosophie ist, die die
Pausen ausfüllt, ist die persönliche Leistung Ciceros, in der
Philosophie und in Rom. Sie ist erstaunlich in all ihrer
Zweideutigkeit, nicht viel mehr als Zerstreuung, wo der Staat, der
eigentliche Ernst aussetzt — aber es ist doch die Philosophie,
mit der er sich am besten zerstreut. So sagt er wenige Monate
nach dem Falle Caesars, wo er schon wieder, endlich wieder,

Pat
Phi 216



neue politische Möglichkeiten sieht: „Als der Staat in der
Gewalt eines Mannes war, der uns unserer früheren Stellung
und Aufgaben beraubte, da haben wir uns der Philosophie
zugewandt, um uns selber zu trösten und auch so den
Bürgern nützlich zu sein. Die Philosophie nahmen wir als Ersatz
für die Regierung des Staates. Nun aber, da man wieder
beginnt, meinen Rat in der Politik zu beanspruchen, haben wir
unsere ganze Arbeit und Aufmerksamkeit dem Staate zu widmen

und der Philosophie nur soviel Zeit einzuräumen als die
Politik übriglässt."

Immerhin ist die Philosophie nicht nur Ersatz und Trost.
Cicero hat auch versucht, in sein römisches Handeln selber
griechisches Denken hineinzunehmen. Das zeigt schon die
Einleitung der Jugendschrift, der Rhetorik. Denn die Redekunst,
die hier der Philosophie gegenübergestellt wird, ist ja nur
die „technische Seite" des politischen Handelns.

Cicero weist nach, dass Philosophie ohne Redekunst wenig
nütze, Redekunst ohne Philosophie aber immer schade. Ohne
Ausdrucksmittel blieben die grössten Gedanken unfruchtbar.
Wenn aber umgekehrt die Redekunst sich von der Philosophie
freimache, folge Unheil ohne Ende und man dürfe sich dann
nicht wundern, wenn die Besten sich aus der Verirrung in ein

ruhiges Studium zurückzögen. — Da zeigt sich einerseits als

Folge der Bürgerkriege die Flucht aus dem Staate in ein
friedliches Epikureertum, andererseits die Hoffnung Ciceros,
dass ein Zusammenwirken von Politik und Philosophie möglich

sein müsse. In anderer Richtung ist die Vorrede zum
zweiten Teil desselben Werks lehrreich. Cicero vergleicht sich
mit dem Maler Zeuxis, der ein schönes Gemälde malen wollte
und sich nicht nur an ein einziges Modell hielt, sondern die
Vorzüge mehrerer Modelle zusammensetzte. So wolle auch er
nicht nur einer einzigen rhetorischen Lehre folgen, sondern aus
allen das Beste zusammenstellen.

So ist auch die Haltung Ciceros der Philosophie gegenüber
gewesen. Man pflegt das dort mit dem ziemlich leeren
Begriff des Eklektizismus zu bezeichnen. Ueber die Sache ist
damit wenig gesagt. Cicero „wählt" zunächst als Römer. Der
Römer ist dem Griechischen gegenüber nicht von vornherein
geformt und gebunden in einer gestimmten undiskutierbar ge-

v_

gev 217



gebenen Tradition, die ihm bestimmte Haltungen von
vornherein innerlich notwendig oder unmöglich machte. Er sieht
vielmehr als Zuschauer vor sich den Gesamtbestand der
geschichtlichen Leistungen und vermag aus dieser Distanz die
einzelnen Inventarstücke beliebig zu vergleichen und zu
kombinieren. Sodann ist dies Auswählen die Gesinnung einer Spätzeit,

die mit grundsätzlichem Misstrauen allen freudig Naiven
begegnet, die mit dem Anspruch auftreten, die endgültige und
wahre Lösung der Probleme gefunden zu haben; als ob das

nicht schon Unzählige auch gemeint hätten. Eine solche Zeit
vermutet gelassen, dass an jeder Theorie „Etwas" sein möge,
das aufzubehalten sich lohne, aber zum Ganzen sei nur durch
all dies Etwas von ferne zu dringen.

Griechische Spätzeit und römische Distanz führen Cicero
zu dieser Methode des Auswählens.

Die zwei Werke, die Cicero unter Pompeius geschrieben hat,
Vom Redner und Vom Staate, verraten schon durch die Sorgfalt
der Ausarbeitung, dass Cicero keineswegs auf seinen Einfluss
in Rom verzichten will. Sie sind Politik mit neuen Mitteln,
mit der Autorität des grossen Redners und gewesenen Konsuls.

Beide fordern die Einheit des Politikers und des

Philosophen, jenes Vom Redner wiederum unter dem Gesichtspunkt
der Technik: der Redner muss Philosoph sein, dieses Vom
Staate unter dem Gesichtspunkte der Aufgabe: der Staatsmann

muss Philosoph sein. Beides, sagt er, ist noch nicht geleistet
worden. Es hat in Rom noch keinen bedeutenden Redner
gegeben, weil noch keiner Redner und Philosoph gewesen ist.
Und es habe bisher immer nur kluge Politiker ohne philosophische

Bildung und gelehrte Staatstheoretiker ohne Erfahrung
gegeben. Seine Schrift vom Staate rechtfertigt er damit, dass er
der erste sei, der in seiner Person Politik und Philosophie
verbände und darum berufen sei, den wahren Staat zu

schildern.
Vielleicht nicht der Wille zu solcher Synthese, aber die

naive Ueberzeugung, sie vollziehen zu können und schon

vollzogen zu haben, ist römisch. Man erinnere sich an den
platonischen Philosophen-König. Was dort eine grösste Hoffnung
und letztes Ziel war, wird hier einfach in Anspruch genommen.
Der Römer übersieht die unendliche Bedeutung, die für den

nah 218



Griechen der Begriff des rechten Königs und des rechten
Philosophen hatte als Grenzbegriffe am Rande aller menschlichen

Möglichkeiten, und findet, dass den gegebenen Definitionen

gemäss sich das schon machen Hesse.

In der Staatsschrift vor allem vollzieht die Frage Politik:
Philosophie die seltsamsten Bewegungen. Die Staatsschrift ist
von vorneherein eine politische Aktion. So hat Cicero nicht
etwa die Musse, die er sich für das Schreiben nimmt, zu

rechtfertigen, sondern im Gegenteil die Politik gegen ihre
Feinde. Diese melden sich von zwei völlig verschiedenen Seiten:
Einmal die Epikureer im Namen des ungestört gleichmütigen
Lebens, wie es die griechische Lebensweisheit immer geliebt
hat und wie es neben Cicero selber sein Freund Atticus pflegt.
Dann Piaton mit der Forderung, dass das Unsterbliche im
Menschen nur im Umgang mit dem Unsterblichen heil bleiben
könne und die blinden Sorgen um die irdischen Nichtigkeiten
fahren lassen müsse.

Ciceros Haltung ist nicht eindeutig. Seine Vorrede
verteidigt freilich die Politik. „Denn es gibt nichts, worin menschliche

Kraft dem göttlichen Wirken verwandter wäre als im
Aufbauen und Bewahren von Staaten". Er verteidigt sich

selber, wie wir sahen, als derjenige, der zuerst Politiker und
Philosoph in einer Person gewesen sei. Diese Vereinigung
findet ihren objektiven Ausdruck in der grossartigen Konzeption

des Hauptteils: Zwei Ausgangspunkte gibt es für eine
Darlegung über den Staat, den idealen Staat Piatons und den
geschichtlichen Staat Roms. Cicero erklärt nun, dass diese beiden

in Wahrheit dasselbe seien. Der alte römische Staat ist
nichts anderes als der verwirklichte Staat Piatons. Vielleicht ist
niemals der Glaube Roms an seine Geschichte und an seine
Aufgabe monumentaler ausgedrückt worden als in dieser Gleichung.
Aber um diesen Hauptteil hat Cicero ein Rahmengespräch
gelegt, das denselben Gegenstand hat, römisches Handeln und
griechische Spekulation.

Scipio der Jüngere, der Zerstörer Karthagos unterhält sich
niit seinen Freunden. Das Gespräch knüpft an an ein seltsames
Wunderzeichen, die Erscheinung zweier Sonnen. In seiner
Erklärung entfalten sich die zwei Welten, hier die römische, die
ln dem Prodigium die Ankündigung wichtiger Ereignisse im

219



Staate erblickt, dort die griechische, die mit astronomischen
Hypothesen das Naturphänomen zu begreifen sucht. Scipio
lehnt zuerst misstrauisch die unkontrollierbaren Spitzfindigkeiten

der griechischen Wissenschaft ab. Aber dann bekehrt
er sich. Und zum Schlüsse entwirft er begeistert ein Bild des

Kosmos, wie es die Griechen aufgebaut hatten, wo die Erde
nur ein Partikelchen ist und Rom nur ein Punkt. Mit mitleidiger
Verachtung sieht er auf jene hinab, die wie der Dichter
Ennius, einer der Klassiker Roms, angesichts des Weltenraumes

ihrem bischen Ruhm nachjagen. Der wahre Mensch ist der
Weise, dessen Haus der Kosmos ist, der den Staat zwar nicht
verneint, aber seiner auch nicht bedarf. Am Ende des Werks
wird das wiederaufgenommen in der Erzählung vom Traume
Scipios, worin sich die zwei Motive kreuzen, der Lohn des

guten Staatsmanns, der die Unsterblichkeit ist, und die Ueber-
windung des politischen Ehrgeizes im Anblick der Unsterblichkeit.

Dieser Zwiespalt ist Ciceros Wesen. Thema der sechs

Bücher ist die Darstellung des rechten Staates. Aber es ist
nicht zu überhören, wie eindringlich das Rahmengespräch im
Namen der Philosophie die Relevanz allen staatlichen Tuns
in Frage stellt. Vom Jahre 51 an ist Cicero wieder ganz
Politiker. 47 beginnt Caesars Diktatur. Sie ist einzigartig in der
Geschichte Roms. Zum ersten Male wird der Römer von der
Staatsverwaltung, der „procuratio rei publicae" völlig
ausgeschlossen. Die zentrale Tradition Roms wird vernichtet. Was
Caesars Herrschaft trotz Mommsen in Wahrheit war, ermessen
wir an dem Jubel, der den Fall des Diktators begleitete, aber
auch am Verhalten Ciceros. Der verzweifelte Eifer, mit dem

er sich 47—44 in die Philosophie vergräbt und Buch nach

Buch schreibt, nur um sein Elend zu vergessen, sagt unendlich
viel, wenn man sich erinnert, mit wie berechnender Sorgfalt
er die Bücher der 50er Jahre ausgearbeitet hatte. Gleichzeitig

trifft ihn häusliches Unglück, der Tod seiner Tochter
im Februar 45.

So bezeichnete er selbst seine Situation in einem Briefe
jener Zeit: „Ach früher haben Römer ihre Kinder verloren.
Aber sie fanden Trost im Gedanken an ihren Rang im Staate.
Früher konnte ich, wenn ich über den Staat trauerte, mich bei

zei
im 220



meiner Familie trösten. Nun da ich zuhause Trauer habe, kann
ich aber nicht mich am Staate trösten. Weder Heim noch
Forum helfen mir, das Haus kann weder das Elend im Staate
lindern, noch der Staat das häusliche Leid."

In der Tat: so auf sich selbst zurückgeworfen war noch
kein Römer gewesen. In dieser Einsamkeit mit sich selbst
verlangt er nach der Philosophie. Aber zwiespältig bleibt er.
Gewiss ist ihm die Philosophie Trost, und wer möchte
bestreiten, dass dies ein höchst legitimer Ursprung alles
Philosophierens ist? Aber meint Cicero wirklich die Philosophie
selber, oder nur Zerstreuung mit einem interessanten und
ansehnlichen Gegenstand? Das bleibt undurchsichtig.

Er plant, die gesamte Philosophie darzustellen, Logik, Ethik,
Physik. Voran stellt er einen Einleitungsdialog, der die
Philosophie überhaupt verteidigt, den Hortensius. Er mündet in eine
Rede Ciceros zum Lob der Philosophie, weil sie die niederen
Triebe nach Reichtum, Ruhm und Lust überwinde und den
Geist weg vom irdischen Jammer hinlenke zum unsterblichen
Leben, das der Weise erhoffen dürfe.

Am persönlichsten redet er sodann in den Vorreden zu den
Spätwerken. Es ist eine bestimmte Gedankenreihe, die immer
wiederkehrt.

Cicero hat nun die Musse, mehr als genug, mehr als je zuvor.
Unter Caesars Herrschaft wählt er den Ausdruck, er sei nun
von den staatlichen Pflichten befreit (liberatus). Nach Caesars
Tod sagt er seine wahre Meinung: er sei seiner Aufgabe im
Staate beraubt (orbatus) gewesen.

Da stellt sich brutal die Frage, was er mit der Zeit
anfangen soll. So kommt er zur Philosophie. Sie gibt ihm Ruhe
und Arbeit, lehrt ihn das Leben begreifen und rettet ihn,
wie er ausdrücklich sagt, vor dem völligen geistigen Zerfall.

Aber er bleibt soweit Römer, dass auch sein Philosophieren
in den Zusammenhang der römischen Tradition eingehen muss.
Auch als Philosoph will er der Grösse Roms dienen. Seine
Schriftstellerei wird ihm nationale Pflicht, zum Programm der
Philosophia latina. Das schafft neue Perspektiven.

Er will in den Bestand der römischen Kultur die Philososophie

einführen, die als Einzige bisher noch gefehlt hatte.
Sein Ziel ist, die Römer auch darin, wie sie es schon in der

221



Dichtung sind, von den Griechen unabhängig zu machen. Eines

Tages würde den Römern die griechische Philosophie
überhaupt überflüssig sein.

Cicero muss aber auch nachweisen, dass Philosophie römischer

Lebenshaltung nicht unangemessen sei. In der Staatsschrift

hatte schon der Gegner der Griechen erklärt, Philosophie

sei dazu gut, die Intelligenz der Knaben zu üben, reife
Männer hätten Wichtigeres zu tun. Ebenso betont an
derselben Stelle Scipio, er gedenke durchaus nicht, wie ein
griechischer Professor eine Philosophiestunde zu halten. Das
Gespräch muss sich auf der Ebene distanzierter liebenswürdiger
Lässlichkeit bewegen, darf sich ja nicht ereifern oder
versteifen.

Dass Philosophie römischem Ernste widerspräche, bestreitet
Cicero energisch. „Dürfen Römer sich nicht über ernsthafte
Dinge unterhalten, wenn sie beisammen sind?" fragt er.

Aber er bleibt darin wiederum Römer, dass er den
pedantischen Schulbetrieb durchaus ablehnt. Eine Ausnahme macht

nur dasjenige Werk, das er in seiner tiefsten politischen
Erniedrigung geschrieben hat, die Tusculanen. Hier inszeniert
er eine schulmässige Diskussionsstunde, wie sie ihm von Athen
her in Erinnerung sein mochte. Seine Mitunterredner sind

anonym. Das ist bezeichnend. Kein Römer von Namen eignete
sich dazu, in der Rolle des Philosophiestudenten unter Ciceros

Leitung aufzutreten. Recht verstanden ist das der Ausdruck
einer verzweifelten Resignation. Da sein römischer Beruf
endgültig, wie es scheint, vernichtet ist, will er trotzig, entgegen
seiner eigenen Ueberzeugung, wenigstens als erster römischer
Schulphilosoph gelten. Er hat das nicht wiederholt. Wenige
Monate später fällt Caesar, Cicero wird wieder Politiker und
die Philosophie eine ehrbare Nebenbeschäftigung.

Ist das ein Philosoph? Ja und Nein. Die eigentümliche Hilfe,
die von der Philosophie ausgehen kann, hat er gespürt. Aber
dann scheint ihm die Philosophie plötzlich wieder nur ein
Schmuckstück höherer Bildung zu sein.

Dabei hat sich Cicero sein Leben lang zu einer bestimmten
Philosophenschule bekannt. Es ist die Neue Akademie, die

von den frühplatonischen Schriften ausgehend lehrt, dass die

222



Weisheit selber nur bei Gott sei, dem Menschen aber nur
die Liebe zur Weisheit bliebe. Darum sei jedem Dogmatismus
gegenüber strikte Zurückhaltung zu üben, aber doch zu hoffen,
dass unermüdliches kritisches Forschen der Wahrheit sich unendlich

annähern könne.
Warum wählt Cicero diese Schule, obschon ihm deshalb

ein unfruchtbarer und gefährlicher Skeptismus vorgeworfen
wurde? Zunächst versprach er sich von den Disputierübungen
dieser Schule einen praktischen Nutzen für den Anwaltberuf.
Dann war es immerhin die Schule Piatons, und Cicero war
selber Künstler genug, um den Princeps Philosophorum schon

um seiner Kunst willen zu bewundern. Ferner war die
akademische Zurückhaltung den epikureischen und stoischen
Dogmatismen gegenüber dem misstrauischen Römer sympathisch.

Schliesslich darf man auch mit einem echten philosophischen
Sinn Ciceros rechnen. Eigene positive „Lehrmeinungen" gibt
es bei ihm nicht. Aber er hat begriffen, dass in der kühlen
unbeirrbaren Offenheit des akademischen Wahrheitssuchens in
Vielem ehrlicheres Philosophieren lag als in dem hitzigen Eifer
und der auftrumpfenden Selbstsicherheit der Stoiker.

Ein Ganzes zu werden ist Cicero nicht gelungen. Er ist
Uebergang. Philosophie ist ihm schon mehr als ein griechischer
Modeartikel. Magistra vitae ist sie noch nicht. Für den Staat
hat er sein Leben gelassen, aber nicht als Philosoph,
sondern als römischer Bürger.

Es war ein anderer Römer, dem fünf Jahre früher in
Wahrheit die Philosophie zum ersten Male zu einem beispielhaften

sokratischen Tode geholfen hatte. Cato hat gegen den
Diktator Caesar nicht nur in zaghaften Tusculanen protestiert,
sondern in Utica durch die Tat. Die Tat dieses Todes ist
in einem ganz andern Sinne, als Cicero zu begreifen fähig
war, die Geburtsstunde der römischen Philosophie geworden.

Cicero hat der Philosophie die lateinische Sprache gegeben
und dem Abendland ein grosses Stück griechischer Philosophie
gerettet. Er ist ein Mann bewundernswürdiger Lebendigkeit
und sehr guten Willens gewesen. Aber Cato ist der erste
der römischen Nobiles, die mit ihrem Blute das dunkle mächtige
Pathos der Philosophia Romana geschaffen haben, wie es in
den Schriften Senecas und Epiktets lebt. Davon zu reden ist

it itk
UnL hier nicht mehr der Ort.
gen 223


	Griechisches Denken in Rom

