
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 4

Artikel: Der italienische Staatsgedanke

Autor: Schmitt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der italienische Staatsgedanke
Von Paul Schmitt

J ie Geschichte des alten Rom, geformt durch die grosse
Politik des Senats und der Caesaren, diente immer wieder

als Vorbild „italischer" Staatsmänner und -Denker. Dennoch

ist der Gedanke des „Senatus Populus Que Romanus"
und der italienische Staatsgedanke zweierlei. Kämpfte das Rom
des P. Cornelius Scipio Africanus mit dem Karthago des Bar-
kiden Hannibal um die Hegemonie in der westlichen
Mittelmeerhälfte, so war mit dem Ausgang des Kampfes das
politische Schicksal der Hälfte des damals bekannten Orbis terrarum
entschieden, und die Caesaren rundeten und sicherten den ganzen

Umkreis der damals bekannten Kulturwelt. Seit der Entdek-
kung aber des amerikanischen Kontinentes liegt die Apenninen-
halbinsel in der Vorstellung der Europäer nicht weiter im
Mittelpunkt der „weissen" Kulturwelt, sondern mehr und mehr
wurden die grossen Ozeane, atlantischer wie pazifischer, zu den
völkerverbindenden Verkehrsstrassen und ihre Beherrschung die
Grundlage der zur Zeit immer noch hegemonialen, wenn auch
schwer bedrohten, Stellung des weissen Mannes. Diese Tatsache
weist — seit Beendigung des Entscheidungskampfes zwischen
Spaniern und Angelsachsen um die Herrschaft der Meere — den

Italienern, wie den übrigen Erben der lingua latina, eine Stellung

in dem Konzert der andern weissen Nationen an. Die
italienischen Handelsverbindungen zwar nach Lateinamerika und
das Erwachen gemeinsamer Gefühle zwischen diesem und
Italienern und Spaniern geben vielleicht den Ansatzpunkt zu einem
neuen weitgespannten Imperialismus Roms auf den Spuren des
habsburgischen Madrid. Aber wer will wagen, heute, da noch
die Würfel der Geschichte im Rollen sind, vorherzuverkünden,
was möglich oder wahrscheinlich sei?

Man kann die kecke These, dass die römisch-katholische
Kirche die Fortsetzerin der Weltherrschaftsgedanken der antiken

Caesaren sei, gerade wegen ihrer allzu bestechenden
Einfachheit nicht übernehmen, denn überall lebt im Okzident von
Schottland und Irland bis nach Sizilien antikes Erbe verwandelt

JV

Ki
203



und mit Neuem verbunden. Ueber die Teilnahme der ganzen
Kulturwelt am Römischen mag anstelle sonst vielleicht notwendiger

längerer Ausführungen ein Wort Goethes stehen (Para-
lipomena zum „Faust") : In der „klassischen Walpurgisnacht"
klaubt Homunculus auf dem Schlachtfelde von Pharsalus
„phosphoreszierende Atome auf, deren einige blaues, andere purpurnes

Feuer von sich strahlen ..." Da „erscheinen, zu Kohorten
gedrängt, Pompejaner und Caesareaner, um zu legitimer
Auferstehung sich die Bestandteile ihrer Individualitäten stürmisch
vielleicht wieder zuzueignen. Beinahe gelänge es ihnen sich
dieser ausgegeisteten Körperlichkeiten zu bemächtigen, doch
nehmen die vier Winde, welche diese Nacht unablässig
gegeneinander wehen, den gegenwärtigen Besitzer in Schutz, und die
Gespenster müssen sich gefallen lassen, von allen Seiten her
zu vernehmen: dass die Bestandteile ihres römischen Grossthums
längst durch alle Lüfte zerstoben, durch Millionen Bildungsfolgen

aufgenommen und verarbeitet worden."
Sicher aber ist, dass echtes Römertum durch die Päpste

dem Okzident vermittelt wurde. Leo den Grossen, der (452 n.

Chr.) Attila entgegentrat und ihn zum Abzug aus Italien be-

wog, wird man noch ganz zur Antike rechnen müssen, dagegen
hat der stadtrömische Patrizierspross Gregor d. Gr. (590—604
n. Chr.) schon italienisches Gepräge. Seine Dialoge „Von den
Wundern der italischen Väter" haben dem „massiven Wunderglauben

in der jungen germanischen Welt starken Vorschub
geleistet". Ihm sagt eine mittelalterliche Fabel nach, er habe
eine berühmte alte Bibliothek im Apollontempel des Palatin
verbrannt. Seine Schriften sind das erste und wichtigste Zeugnis

der abendländischen Form des mittelalterlichen
Volkskatholizismus, der auf der Flalbinsel noch heute herrscht.
Bemerkenswert ist seine hohe Begabung für Diplomatie
und Verwaltung; er gründet eine Fachschule für kirchliche

Verwaltungsbeamte. Die Feinheiten der Antike in
Gedanken und literarischer Form setzt er bewusst beiseite, die
neue Zeit, deren Anbruch er stark empfindet, braucht schlichtere

und härtere Mittel. Gregorovins sieht in ihm geradezu
den Prototyp der klerikal-mittelalterlichen Geisteshaltung. Noch
ist er Untertan des Kaisers der Rhomäer in Konstantinopel, aber
die Kaisermacht ist in Italien bereits schwach und muss es

dai.

neu 204



der politischen Kunst des römischen Bischofs überlassen, mit
der neuen germanischen Macht der Langobarden durch
Verhandlungen und Zahlungen fertig zu werden, und so seufzt
er: „Meine Sünden haben es gemacht, dass ich ein Bischof
nicht der Römer, sondern der Langobarden geworden bin,
deren Verträge schneidende Klingen, deren Huld Pein ist". Aber
bis zum Ende seines Pontifikates hat er es fertig gebracht,
nicht zuletzt durch weibliche Vermittlung, mit diesem und
manchem anderen germanischen Volk einen modus vivendi zu
finden. Weltgeschichtlich bedeutend ist die von ihm begonnene
und äusserst behutsam geleitete Missionierung der Angelsachsen

Grossbritanniens. Ein wahrscheinlich echtes Portrait zeigt
diesen weitblickenden Stadtrömer: „Unter schmalen hochgezogenen

Brauen blickten zwei schwarze, nicht grosse, aber
weitgeöffnete Augen aus schweren unteren Lidern voll milden
Ausdrucks in die Welt. Die untere Partie des Gesichts mit den
starken geschweiften Lippen des Mundes und den runden Wangen

trug offenbar die behäbigen, ausgearbeiteten Züge des
Kanzelredners. Alles in allem also eine aristokratische Erscheinung

und ein echter römischer Prälatentypus, wie man ihn
unter der hohen Geistlichkeit Italiens noch heute nicht selten
antrifft." (Erich Caspar)

Gregor der Grosse schreibt und spricht Latein (Griechisch zu
lernen lehnt er ab), er ist zwar Italiker aber noch nicht Italiener;

seine Politik ist universal, erst spät wird die Papstpolitik
unter Julius IL (1503—1513) und Leo X. (1513—1521) italienisch.

Auch Dantes (1265—1321) lateinisch geschriebene Staatsschrift

„De Monarchia" ist noch universal: es gibt eine
weltumspannende civitas, die von der geistlichen und weltlichen
Autorität geleitet wird. „Die Ländergier der Menschenseele
hetzt Staat gegen Staat." Darum erhebt sich die Forderung
fach dem Weltmonarchen, um das Glück der Welt zu ermöglichen.

„Die Quelle des Imperiums ist das Mitleid". Dann
„umspannt eine Einheit die Erde, die zugleich Einheit des Rechts,
Einheit des Staates und Einheit der Weisheit bedeutet." (Günther

Holstein)

Als spezifische geschichtliche Erscheinung tritt das Italiener-
tum aus der Latinität des Mittelalters, gleichsam wie aus dem

spai
Ein 205



Haupt des Zeus entsprungen, fertig vor uns hin mit seinen

grossen Dichtungen und Prosaschriften, neu und zugleich
rückwärts gewandt und tapferen Sinnes wie Petrarcas (1304—1374)
Verse bezeugen:

Virtù contra furore
Prenderà l'arme, et sia il combatter corto;
Chè l'antico valore
Neil' Italici cor non è ancor morto.

In dem mystischen Armen von Assissi, in dem Poëten Petrarca,
in dem Philosophen Pico della Mirandola, in dessen haltloser
Menschlichkeit eine echte platonische „Mania" zur Weisheit
glühte, in vielen anderen, und nicht zuletzt in dem scheinbar
so kalten Vivisektor des politischen Menschen Niccolo Macchia-
velli war ein neuer Menschentyp herangewachsen; glücklich war
wohl nur der Heilige in seinem gott-trunkenen Elend, die
andern unglücklich, differenziert, gewollt illusionslos, individualistisch

und laizistisch. — Oswald Spengler würde sagen, eine
Kulturseele reife heran. —

Der norwegische Dichter Hans E. Kinck hat diesem
modernen Menschen, den er gereift in Macchiavelli vor sich sieht,
ein sehr gutes Buch gewidmet (Macchiavelli, Seine Geschichte
und seine Zeit, deutsch bei Benno Schwabe und Co., Basel,
1938). Er teilt Verse aus einem Sonett des grossen Florentiners
mit, die einen starken Eindruck von der Erschütterlichkeit dieser

subtilen Seele vermitteln; sie lauten in deutscher Prosa:
„Ich hoffe, aber das Hoffen steigert die Pein; ich weine, aber
das Weinen nährt nur das müde Herz; ich lache, aber das
Lachen dringt nicht nach innen; ich brenne, aber der Brand
erscheint nicht draussen; ich fürchte, was ich sehe und höre;
alles macht mir neuen Schmerz. So hoffend weine ich, lache
und brenne und habe Angst vor dem, was ich höre und sehe".

In Niccolo Macchiavellis (1469—1527) Staatsphilosophie kann

man einen der häufigen Rückschläge des Skeptizismus gegen
die positiven Philosophien, den Piatonismus und Aristotelis-
mus, sehen — eine Art Pulsschlag der abendländischen
Philosophie. Zur Ueberprüfung überkommener Vorstellungen sind

„Voraussetzungslosigkeit" und skeptisches Betrachten der „Wirk-

mar 206



lichkeit" gute Mittel. Dass dann im Gang der skeptischen
Methode neue allgemeine Begriffe gebildet werden, ist ebenso

notwendig wie wiederum deren Ueberprüfung und Einordnung
in neu geschaffene oder reaktivierte Begriffe in einer späteren
Epoche. Bei Macchiavell ist „stato" nicht die „civitas" des Dante
und des Augustinismus, sondern ein realistisch gesehener
Zustand der jeweiligen, im damaligen Italien reich facettierten,
Machtverhältnisse; damit ist eng verbunden eine Ablehnung
der traditionellen Mächte, in diesem Fall der Kirche. Eine
dogmatische Auseinandersetzung mit kirchlichem Lehrgut
finden wir auf sittlichem Gebiet. Die Gewalt schafft nach dieser
„neuen" laizistischen Lehre die Moral und die Gesetze. Die
Metaphysik wird abgewiesen: das Schicksal ist sinnlos und un-
erforschlich, real ist nur die jeweilige politische Realität — lo
stato; er ist der alleinige Wert. Dieser Zustand enthält eine

Aufforderung an die virtù des starken Menschen sich seiner zu

bemächtigen. Virtù sind die naturgegebenen geistigen und
körperlichen Fähigkeiten des Menschen. Logisch ergibt sich aus
dieser Ansicht eine starke Schätzung der politischen Technik,
die zur Virtuosität zu steigern ist. Mit dieser Lehre fand Macchia-
velli in der Staatslehre und -Praxis des Barock starken Anklang.
Man verfasste in der Folgezeit zahlreiche Lehrbücher der
Staatstechnik, die arcana (d. i. Herstellungsgeheimnisse) rerum publi-
carum oder imperii oder dominationis. (1860 gibt Ferrari in
seiner Histoire de la raison d'Etat eine Uebersicht; diese

Literaturgattung brachte im 19. Jahrhundert „Die Unterhaltungen

in der Unterwelt" Jolis, welche die Technik des bonapar-
tistischen Staatsstreiches im Jahre 1851 darstellt und im 20.

Jahrhundert Malapartes „Technik des Staatsstreiches" hervor).
Trotz der Kälte der voraussetzungslosen Staatsbetrachtung des
Florentiners sind aber doch, wie dies Kinck durch genaue
Ausführungen glaubhaft macht, sittliche Werte wirksam und geben
seinem Stil Leben, Farbe und Glut; eine zarte Humanität gibt
Macchiavelli den Wunsch einer Einigung Italiens ein; die Leiden

des Volkes werden geringer sein, wenn die Einheit, unter
welcher Führung auch immer, erreicht sein wird. Die Weisheit
des privaten Menschen der Spätantike schimmert durch, die
°ur scharf begrenzte Ziele der Anstrengungen für würdig hält;
die Erinnerung an die Stoa wird wachgerufen. Die Eigenart

Ma
den 207



Macchiavellis wird noch klarer, wenn man das gleichzeitige
Staatsdenken der Spanier, etwa des Franc, de Vittoria (1483—1546)
zum Vergleich heranzieht, der, Untertan eines Weltreiches,
seinen Blick auf Uebersee gerichtet, über die Grenzen des Nationalstaates

hinaus an den Grundzügen des Völkerrechtes arbeitet
in seinen „De Indis et de jure belli relectiones." — Aber selbst
der massvoll begrenzte Wunschtraum eines italienischen Nationalstaates

schien im 16. Jahrhundert so unerreichbar fern; das
19. Jahrhundert musste heraufkommen, bis sich der Staatsmann

fand, Willen und virtü in sich vereinend, fähig, diesen
Traum zu verwirklichen: Camillo Cavour konnte im Siegeszuge

des allgemeinen europäischen Begriffes des Nationalstaates

diesen für Italien grossen Teiles durchsetzen. Der grosse
Patriot Macchiavelli hatte nicht umsonst gesehnt und gehofft.

Macchiavellis Grösse als politischer Denker liegt in der
Schärfe und Tiefe seiner psychologischen Einsicht. Ein guter
Beobachter der napoleonischen Zeit schreibt über ihn: „Niemals

hat ein politischer Schriftsteller die Handlungen der
Menschen und ihre Folgen mit mehr Scharfsinn entwickelt: und
gerade vom gewöhnlichen Fehler der Scharfsinnigen findet sich
bei ihm keine Spur: von der Ueberfeinheit. Keiner hat jemals
besser gewusst, jedesmal den Punkt, auf den alles ankommt,
zu treffen. So wie man von seinem grossen Landsmanne Michel
Angelo Buonarotti erzählt, dass er immer mit dem Meissel in
den Marmor geradezu hineingehauen und auf ein Haar getroffen

habe, wie weit er gehen müsse: ebenso gibt Macchiavelli
immer mit einem Worte das Rechte an, verwirft alle Künsteleien,

die nur verwirren, und sagt den Mächtigen auf den Kopf
zu, was in ihrem Sinne tief verborgen liegt." (A. W. Rehberg
im Jahre 1810). Somit wird man nicht erstaunt sein, dass

erfolgreiche Staatslenker unserer Tage Macchiavelli Anerkennung
zollten und das Wort auf seinem Epitaph — Tanto nomini nullum

par elogium — Lügen straften.
Graf Camillo Benso Cavour (1810—1861), der Einiger

Italiens, teilt diesen Ruhmestitel im Bewusstsein mancher seiner
Landsleute mit den Revolutionären Mazzini aus Genua und Garibaldi

aus Nizza, dem grossen Freischarenführer der „Rothemden."

Mazzini und der Dichter Carducci, welche die Einigung
Italiens auf demokratisch-republikanischer Grundlage wünschen

208



ten, sind wegen ihrer revolutionären Angriffsfreudigkeit bei
den Kampfscharen des Faschismus beliebt, wie überhaupt die
romantische Seite des Risorgimento das Wohlgefallen der
Jungfaschisten erregt. An Gewalt des Willens war der Turiner
Staatsmann Cavour den grossen Verschwörern ebenbürtig,
überlegen aber war er ihnen an Einsicht in die Möglichkeiten, die
die praktische Politik bot. Mit dreiundzwanzig Jahren schreibt
er: „Die Befreiung Italiens vom Joch der Barbaren wird allein
durch eine gewaltsame Krisis herbeigeführt werden; aber die

wahnwitzigen Versuche der Verschwörer sind nur geeignet, jene
Wünsche zu verzögern und zu gefährden." Er kommt daher zu
einer Staatskunst „der richtigen Mitte" und schreibt sechsund-

zwanzigjährig: „Diese Politik ist nicht das System irgendeines
Politikers, sondern die Einsicht in die Forderungen der Zeit,
der wir das gewähren, was vernünftige Erwägung rechtfertigt,
und das versagen, was nur von der Parteischablone oder von
anarchistischen Leidenschaften emporgetragen wird." Diese Art
wohlabgewogener Politik hat nichts mit Lauheit und matter
Kompromissbereitschaft zu tun: mit der rücksichtslosen
Tatkraft und zugleich der diplomatischen Gewandtheit des grossen
Staatsmannes, darin Bismarck vergleichbar, bereitet er den Krieg
gegen Oesterreich vor, als er in ihm das richtige Mittel zum
Ziele erkannt hatte. Ehe sein Werk ganz vollendet war, starb
er und hinterliess die innenpolitische Struktur des Staates als
Torso; er hatte ein scharfes Auge für den soziologischen und
ökonomischen Bau des modernen Staates und seine Gedanken
kreisten unaufhörlich um volkswirtschaftliche und besonders um
Steuer- und zollpolitische Fragen. Die Wirtschafts- und Sozialpolitik

des Faschismus fand hier ein gewaltiges Arbeitsfeld.
Bemerkenswert bei allen Staatsmännern des Risorgimento, bei
Cavour nicht weniger wie bei Garibaldi oder Mazzini, ist der
idealistische Schwung, der sie über die Nöte der politischen
Tagesarbeit erhebt; dieser Idealismus nimmt seine Kraft nicht
von transzendenten Motiven, sondern seine Vertreter erzeugen
eine diesseitige „Religion des Vaterlandes" aus der Tiefe ihrer
eigenen Ueberzeugung. Zahlreiche hochgeehrte „Märtyrer"
bezeichnen den Weg des italienischen Idealismus.

Das Buch des italienischen Staatsministers Roberto Farina
cci „Storia della Rivoluzione Fascista — Volume I. II.

von



1919 —" führt in den Geist und die Motive des heutigen Italien
ein. (Deutsche Ausgabe unter dem Titel: Die faschistische
Revolution, C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, München 1939)
In den beiden vorliegenden Büchern des auf mehrere Bände
angelegten Werkes sind die Ursprünge der faschistischen Bewegung

dargelegt. Farinacci zeigt, dass der idealistische Geist
des Risorgimento in den Frontkämpfen des Krieges von 1915

bis 1918 zu intensivem Leben erwachte. Der Krieg ist in seiner
Geschichtsphilosophie „ein geistiger Wert", den der Oekono-
mismus der 1919 in Italien regierenden Parlamentarier nicht
begriffen hat. „Alle edlen Nationen, schreibt Farinacci, hatten
glaubensvoll dem Tod ins Auge gesehen und kämpften für eine

neue Ordnung, für ein besseres Leben und für ein grösseres
Selbstvertrauen, um sich die Achtung der anderen kämpfenden
Völker zu gewinnen. Die Geschichte selbst hatte die Italiener
zur höchsten Prüfung aufgerufen. Aber unsere Parlamentarier
hatten diese Stimme der Geschichte nicht gehört und besassen

kein Gefühl für die Grösse und den Ruhm dieses menschlichen
Dramas". Darum ergriff in der tiefen Enttäuschung jener Jahre
„der Mythos Russland das Herz unseres Volkes und bestrickte
seine Seele umso gefährlicher, je klarer sich die Unzulänglichkeit
und Bösartigkeit des Wilsonschen Mythos und des augenblicklich

herrschenden bourgeoisen Italien enthüllte Der
italienische Bolschewismus war eine plebejische Revolte par
excellence: eine wildgroteske Auflehnung der leidenden und
enttäuschten Massen gegen die krämerhafte und kleinbürgerliche
Diktatur unserer Parlamentarier, die sich nach der Heldenzeit
des Krieges historisch nicht mehr rechtfertigen Hess." Das

Christentum konnte die nach Form drängenden Bewegungen
jener Zeit nach dem letzten Kriege nicht gestalten. Der Partito
Popolare Italiano des Priesters Don Sturzo, die „katholische"
Partei Italiens, konnte sie trotz einiger Anfangserfolge nicht
einfangen, denn sie wollte „lediglich die brutale Macht des

Staates zur Verteidigung der Kirche einsetzen." „Die Partei
bewegte sich in Widersprüchen, falschen Zielsetzungen und
tatsächlich antichristlichen Absichten. Denn die Geisteshaltung, die
durch das Christentum bedingt wird, ist viel zu allgemeiner Art,
als dass sich ein politisches Programm darauf gründen Hesse."

Die Bewegungen jener Zeit werden von Mussolini gestaltet, «r

bev 210



ist der Schöpfer der konstruktiven Idee, die sie politisch fruchtbar

macht. Am 23. März 1919 werden in Mailand die Fasci di
Combattimento, die Kampf-Fasci, gegründet, sie „sollen gegen
zwei Gefahren zu Felde ziehen: gegen die neuerungsfeindliche
Rechte und gegen die destruktive Linke", schreibt Mussolini; er
hält am Gründungstage eine Rede, aus der einige historisch
hochbedeutsame Stellen wiedergegeben werden: „Das Vaterland ist
heute viel grösser, nicht nur, weil es bis zum Brenner reicht,
sondern weil wir uns grösser fühlen."

„Alle Nationen der Welt besitzen ein koloniales Imperium, an
dem sie festhalten und das sie nicht für Ideologien preisgeben
wollen, die von der anderen Seite des Ozeans kommen Der
Imperialismus ist die Lebensgrundlage für jedes Volk, das nach

wirtschaftlicher und geistiger Expansion strebt Wir
verlangen unseren Platz in der Welt, weil wir ein Recht darauf
haben."

„Wir wollen eine aktive Minderheit sein. Wir wollen das

Proletariat von der sozialistischen Partei absprengen. Wenn
aber die Bourgeoisie glauben sollte, Blitzableiter in uns zu
finden, dann täuscht sie sich Es ist notwendig, sich die
Forderungen der arbeitenden Klassen zu eigen zu machen. Wenn
nach der syndikalistischen Lehre aus den Massen führende Männer

hervorgehen können, die imstande sind, die Leitung der
Arbeit zu übernehmen, dann können wir uns dem nicht entgegenstellen,

besonders dann nicht, wenn diese Bewegung zwei Realitäten

Rechnung trägt, der Tatsache der Produktion und der
Tatsache der Nation Es gibt Industrielle, die auf dem
Gebiet der Technik nichts lernen wollen, und solche, die auf dem
Gebiet der Moral nichts lernen wollen. Wenn die Industriellen
nicht die Kraft finden, sich zu wandeln, dann wird man sie
hinwegfegen ..."

„Die augenblickliche politische Vertretung kann uns nicht
genügen. Wir verlangen eine direkte Vertretung der einzelnen
Interessen. Ich muss als Bürger nach meinen Ideen abstimmen
können und als Berufsvertreter nach meinen beruflichen
Interessen. Man könnte einwenden, dass dieses Programm eine Rückkehr

zu den Korporationen, zu den Zünften und Gilden bedeutet.

Das macht nichts. Es handelt sich darum, dass die einzelnen



Gruppen Räte aufstellen, die eine ernsthafte politische Vertretung

vervollständigen."
„Das war, in nuce, der ganze Faschismus", bemerkt Farinacci

zu diesen Worten des Duce. — Um die selbe Zeit sagt Mussolini,

dass die Revolution, die er schon 1915 voraussah, in Italien
„ganz und gar römisch und lateinisch" sein müsse und keine
„tatarischen und moskowitischen Züge" erhalten dürfe. Die
Revolution marschierte: Im Herbst 1919 nahm D'Annunzio
gegen den Willen der italienischen Regierung Fiume für Italien
in Besitz. „Das Unternehmen von Fiume war die erste
bewaffnete Erhebung gegen jenes italienische Regime, das sich
nach 1870 herausgebildet hatte", schreibt Farinacci. — Auf
die übrigen reich dokumentierten Ausführungen dieser „Sto-
ria" kann hier nicht eingegangen werden und wir schliessen
mit einer zeitgemässen Bemerkung des Autors, der den heutigen

italienischen Staatsgedanken „in nuce" zeigt: „Eine Niederlage

beruht niemals auf äusseren Ereignissen oder auf der
feindlichen Gesinnung anderer, sondern auf der eigenen
Seelenverfassung."

212


	Der italienische Staatsgedanke

