
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 3

Artikel: Mark Aurel

Autor: Renan, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mark Aurel
Von Ernest Renan

Ernest Renan, der grosse französische Orientalist und Religions-Historiker,
veröffentlichte von 1866-1882 eine „Histoire des origines du christianisme".
Dieses gewaltige siebenbändige Werk stellt einen der bemerkenswertesten
Versuche des 19. Jahrhunderts dar, Christentum und allgemeine Weltgeschichte
aus einem einheitlichen Zusammenhange zu begreifen. Die nachstehend
übersetzten Seiten wurden verschiedenen Kapiteln des Schlussbandes entnommen,
der den Titel trägt: „Marc Aurel et la fin du monde antique."

I.

^ ntoninus Pius starb am 7. März 161 in seinem Palast zu
*• Lorium mit der Ruhe eines vollendeten Weisen. Als

er den Tod nahen fühlte, ordnete er wie ein gewöhnlicher
Privatmann seine Familienangelegenheiten und befahl, in das Zimmer

seines Adoptiv-Sohnes Mark Aurel die goldene Statue der
Fortuna hinüberzutragen, die sich stets im Gemache des Kaisers

zu befinden hatte. Dem diensttuenden Tribunen gab er das

Losungswort „Aequanimitas" — Gelassenheit —; dann wandte
er sich um und schien einzuschlafen. Alle Stände des Staates
wetteiferten in Ehrenbezeugungen zu seinem Gedächtnis. Man
stiftete zu seinem Ruhme Opfer, Spiele und Genossenschaften.
Seine Frömmigkeit, seine Milde und Heiligkeit waren Gegenstand

einmütigsten Lobes. Man hob hervor, dass er während
seiner ganzen Regierungszeit weder einen Tropfen römischen,
noch fremden Blutes vergossen habe. Man verglich ihn mit dem

König Numa wegen seiner Frömmigkeit, seinem getreuen
Festhalten an den Zeremonien und wegen des Glückes und der
Sicherheit, die er dem Reich zu geben vermocht hatte.

Antoninus wäre ohne Rivalen gewesen in seinem Ansehen
als bester aller Herrscher, wenn er nicht zu seinem Erben
einen Mann bestimmt hätte, der ihm vergleichbar war an Güte
und Bescheidenheit und diesen Eigenschaften überdies den
Glanz, das Talent und den Charme hinzuzufügen wusste, die
ein dauerndes Bild in der Erinnerung der Menschheit haften
lassen. Einfach, liebenswürdig, erfüllt von sanfter Heiterkeit,
war Antoninus ein unausgesprochener, fast unbewusster Philo-

ein
und j74
O'



soph. Mark Aurel war es zwar mit bewunderungswürdiger
Natürlichkeit und Aufrichtigkeit, jedoch mit Ueberlegung. In
gewisser Beziehung bleibt Antoninus der Grössere. Seine Güte
Hess ihn keine Fehler begehen; er wurde nicht von der inneren
Qual zermürbt, die unaufhörlich am Herzen seines Adoptivsohnes

nagte. Dieses sonderbare Uebel, die ruhelose
Erforschung seiner selbst, der Dämon der Gewissenhaftigkeit, das
Fieber der Vervollkommnung sind die Anzeichen einer mehr
vornehmen als starken Natur. Die schönsten Gedanken sind wohl
die, welche man nicht niederschreibt; aber fügen wir hinzu,
dass wir Antoninus nicht kennen würden, wenn Mark Aurel uns
nicht von seinem Schwiegervater jenes entzückende Porträt
entworfen hätte, worin er sich aus Demut bemüht zu haben scheint,
das Bild eines Mannes zu malen, der noch besser gewesen als
er selbst. Antoninus ist wie ein Christ, der kein Evangelium
gekannt; Mark Aurel ist wie ein Christ, der sein eigenes
Evangelium geschrieben.

Es ist Mark Aurel selbst, der uns im ersten Buch seiner
Selbstbetrachtungen diesen wunderbaren Hintergrund entwirft,
auf dem sich in überirdischem Licht die edeln und reinen
Gestalten seines Vaters, seiner Mutter, seines Ahnherrn und seiner
Lehrer bewegen. Ihm verdanken wir die Erkenntnis, wie viel
Rechtschaffenheit, Würde, Gradheit, Bürgersinn und, ich möchte
fast sagen, republikanischen Geist, die alten römischen Familien,

welche die Regierung der schlechten Kaiser erfahren,
dennoch beibehalten hatten. Man lebte in der Bewunderung für
Cato, Brutus, Thrasea und die grossen Stoiker, deren Seele
nicht gewankt unter der Tyrannei. Die Regierung des Domitian
war verpönt. Die Weisen, welche diese Epoche durchschritten,
ohne sich zu beugen, wurden gleich Helden verehrt. Der
Regierungsantritt des Antoninus war recht eigentlich die
Machtergreifung jener Gesellschaftsschicht, deren gerechten Zorn Ta-
eitus uns überliefert hat, eine Gesellschaft von Weisen, gebildet
aus dem Zusammenschluss aller jener, die sich auflehnten
gegen den Despotismus der ersten Cäsaren.

Weder der kindische Prunk orientalischer Königreiche, die
sich gründeten auf die Niedrigkeit und Dummheit der
Menschen, noch der pedantische Dünkel der Königreiche des Mittelalters,

die sich auf ein übertriebenes Empfinden für das Erb-
aus

geg 175



recht und auf den naiven Glauben der germanischen Rassen an

die blutgebundene Tradition stützten, vermögen uns eine

Vorstellung zu geben von der ganz republikanischen Herrschaft
eines Nerva, Trajan, Hadrian, Antoninus oder Mark Aurel.
Nichts von einem Erbfürsten, nichts von göttlichen Gnaden; aber
auch nichts von einem militärischen Oberhaupt: es handelte sich

um eine Art grosser Zivilverwaltung, ohne dass irgend etwas
an einen Hof erinnert oder dem Kaiser etwas genommen, hätte

vom Charakter eines Privatmannes. Vor allem, Mark Aurel war
in keiner Weise ein König im eigentlichen Sinn des Wortes;
sein Vermögen war zwar riesig, bestand aber ausschliesslich aus

Stammgütern, sein Widerwille gegen die „Cäsaren", in denen

er eine Art grossartiger, ausschweifender und grausamer Sar-

danapale sieht, bricht immer wieder hervor. Seine Sitten waren
von äusserster Urbanität; dem Senat gab er seine ganze frühere
Bedeutung wieder zurück; wenn er in Rom war, fehlte er bei
keiner Sitzung und verliess seinen Platz erst, wenn der Konsul
die Formel ausgesprochen hatte: „Nihil vos moramur, Patres

conscripti". („Patrizier, Senatoren, nichts hält euch länger
zurück".)

Die Herrschaft, die also von einer Gruppe erwählter Männer
gemeinsam ausgeübt und die sie je nach den Forderungen des

Augenblicks untereinander verteilten oder einander übertrugen,
verlor damit etwas von jener Anziehungskraft, die sie so>

gefährlich werden lässt. Man kam auf den Thron ohne danach

gestrebt zu haben, aber auch ohne es seiner Geburt oder irgend
einem abstrakten Recht zu verdanken; man gelangte dahin,
wenn man bereits eines Besseren belehrt, vom Umgang der
Menschen gelangweilt und von langer Hand darauf vorbereitet

war. Das Reich war eine Last, die man zu seiner
Stunde entgegennahm, ohne daran zu denken, dieser Stunde

vorzugreifen. Mark Aurel wurde so jung dafür bestimmt, dass

die Vorstellung zu regieren für ihn niemals etwas Neues

gewesen war und keinerlei Zauber auf sein Gemüt auszuüben
vermochte. Als er acht Jahre alt und schon Praesul der sali-
schen Priester war, wurde Hadrian auf das sanfte, traurige Kind
aufmerksam und er liebte es wegen seines guten Naturells,
seiner Fügsamkeit und Unfähigkeit zu lügen. Mit achtzehn

Jahren war ihm das Reich bestimmt. Während zweiundzwanzig
ge\
ven ,76



Jahren wartete er geduldig darauf. An dem Abend, da Antoninus

sein Ende nahen fühlte und die Statue der Fortuna in
das Gemach seines Erben tragen Hess, gab es für diesen weder
Ueberraschung noch Freude. Er war schon längst immun gegen
alle Freuden, ohne sie genossen zu haben; die Tiefe seiner
Philosophie liess ihn deren völlige Eitelkeit erkennen.

Seine Jugendzeit war ruhig und sanft verlaufen, teils den
Freuden des Landlebens, teils den Uebungen der lateinischen
Rhetorik in der etwas oberflächlichen Art seines Meisters
Fronton, teils philosophischen Betrachtungen gewidmet. Die
griechische Pädagogik hatte ihre Vollendung erreicht und wie
es in diesen Dingen zu gehen pflegt, nahte sie sich auch schon,

ihrem Verfall. Gelehrte und Philosophen waren geteilter
Meinung und gerieten hart aneinander. Die Rhetoren dachten nur
an den gezierten Schmuck ihrer Reden, die Philosophen
dagegen empfahlen eher Trockenheit und Nachlässigkeit des

Ausdrucks. Trotz seiner Freundschaft für Fronton und der
Beschwörungen dieses letzteren wurde Mark Aurel bald ein

Anhänger der Philosophie. Junius Rusticus ward sein
bevorzugter Meister und gewann ihn völlig für die strenge Disziplin,
die er der Aufgeblasenheit der Rhetoren entgegenstellte.
Rusticus wird immer der Vertraute und der intime Rat seines
erhabenen Schülers bleiben, der wusste, dass er dem Lehrer
seinen Sinn für einen einfachen Stil, für eine würdige und
ernste Haltung verdankte, ganz abgesehen von einer weit
grösseren Wohltat: „Ihm verdanke ich die Kenntnis der Gespräche
des Epiktet, die er mir aus seiner eigenen Bibliothek geliehen
hat." Claudius Severus, der Peripatetiker, arbeitete im selben
Sinne und gewann den jungen Mark endgültig für die
Philosophie. Mark pflegte ihn Bruder zu nennen und schien von
tiefer Anhänglichkeit an ihn gewesen zu sein.

Die Philosophie war damals eine Art Glaubensbekenntnis,
zu welchem schwere Prüfungen und beinahe klösterliche
Ordensregeln gehörten. Vom zwölften Altersjahr an kleidete sich
Mark in den Mantel der Philosophen, lernte das Ruhen auf
hartem Lager und die Ausübung aller strengen Vorschriften
der stoischen Askese. Die Bitten seiner Mutter waren von-
nöten, um ihn zu bestimmen, wenigstens einige Felle auf sein
Lager zu breiten. Seine Gesundheit war mehr als einmal ge-

dei.

Ma 177



fährdet durch dieses Uebermass an Härte. Das verhinderte
ihn nicht, den Festen vorzustehen und seine Pflichten als Fürst
der Jugend mit jener liebenswürdigen Haltung zu erfüllen, die
bei ihm aus der grössten inneren Loslösung resultierte.

Seine Stunden waren eingeteilt wie diejenigen eines
Klosterbruders. Trotz seiner zarten Gesundheit vermochte er, dank der
Mässigkeit seiner Lebenshaltung und seiner geordneten
Sitten, ein arbeitsames und mühseliges Leben zu führen. Er war
nicht, was man „geistreich" nennt und auch sehr wenig
leidenschaftlich. Der Geistreiche ist selten ohne etwas Boshaf-

tigkeit; er ergreift die Dinge auf eine Art, die, weder der
vollkommenen Güte, noch dem vollkommenen Geist entspricht.
Mark verstand völlig nur die Pflicht. Was ihm fehlte, war der
Kuss einer Fee an seiner Wiege, eine in ihrer Art eher philosophische

Angelegenheit, die da lehrt, dass „abstine et sustine"
noch nicht alles ist und dass das Leben auch in den zwei
Worten „lächeln und gemessen" enthalten sein kann.

Mark Aurels Aeusseres war wie dasjenige seiner Meister:
einfache, bescheidene Kleidung, wenig gepflegter Bart,
abgezehrter, ausgemergelter Körper, von der Arbeit geschwächte
Augen. Keinerlei Studium blieb ihm unbekannt, er lernte sogar
die Malerei. Das Griechische wurde ihm vertraut; wenn er
über philosophische Belange nachsann, dachte er in dieser
Sprache; aber sein solider Geist erkannte die Fadheit rein
literarischer Uebungen, in denen sich die hellenistische Erziehung

verlor; sein griechischer Stil hat trotz seiner Korrektheit
etwas Künstliches an sich, das nach Schulaufsatz schmeckt. Die
Mora.1 war für ihn die letzte Weisheit des Daseins, und er
hegte für sie eine ständige Beflissenheit.

Diese strenge Philosophie hätte leicht zu Härte und Starrheit

führen können. Hier aber tritt die seltene Güte von Mark
Aurels Natur in ihrem vollen Glanz zu Tage. Seine Strenge
gilt nur ihm selber. Die Frucht dieser grossen Spannung der
Seele ist ein unendliches Wohlwollen. Sein ganzes Leben

geht auf in dem Bestreben, das Böse mit dem Guten zu
vengelten. Nach irgend einer traurigen Erfahrung mit der
Verderbtheit der Menschen findet er am Abend nur das Folgende
niederzuschreiben: „Suche sie zu bessern, wenn du es

vermagst; andernfalls denke daran, dass dir das Wohlwollen ver-
Se».

geh 178



liehen wurde, um es an ihnen auszuüben. Selbst die Götter
sind wohlwollend gegen diese Geschöpfe; sie helfen ihnen
— so gross ist ihre Güte — sich Gesundheit, Reichtum und
Ruhm zu verschaffen. Es ist dir vergönnt, zu handeln gleich den
Göttern". An einem andern Tag müssen die Menschen sehr
schlecht gewesen sein, denn folgendes schreibt er auf seine
Tafeln: „Dies ist das Gesetz der Natur: Leute von dieser
Art müssen notwendig so handeln. Etwas anderes wollen, hiesse

verlangen, dass der Feigenbaum keine Feigen mehr hervorbringe.

In einem Wort, denke daran: In Bälde werdet ihr
sterben, du und er, und kurz darauf werden eure Namen
vergessen sein". Diese Gedanken der All-Verzeihung kommen
immer wieder. Kaum dass sich dann und wann ein unmerkliches
Lächeln dieser hinreissenden Güte gesellt. „Die beste Art,
sich an den Bösen zu rächen, ist die, ihnen nicht ähnlich zu
werden". Oder ein leiser Ton des Stolzes: „Es ist ein königlich

Ding, schlecht über sich reden zu hören, wenn man das

Gute tut". Eines Tages muss er sich einen Vorwurf machen.:

„Du hast vergessen, sagt er, welch innige Verwandtschaft jeden
Menschen mit dem menschlichen Geschlecht verbindet; eine

Verwandtschaft, nicht des Blutes und der Geburt, sondern des

Anteils an derselben Intelligenz. Du hast vergessen, dass die
vernunftbegabte Seele eines Jeden ein Gott ist, ein Spross
des ewigen Wesens".

Im Umgang muss er reizend gewesen sein, obwohl ein wenig
naiv, wie es gewöhnlich sehr gute Menschen zu sein pflegen.
Er war aufrichtig demütig, ohne Heuchelei, ohne Verstellung,
ohne Verlogenheit. Einer der Grundsätze des ausgezeichneten
Kaisers war, dass die Bösen unglücklich seien, dass man nur
ungewollt und aus Mangel an Einsicht böse sei; er hatte
Mitleid mit denen, die nicht waren wie er; er glaubte kein
Recht zu haben, ihnen Zwang anzutun.

Wohl sah er die Niedrigkeit der Menschen, doch gestand er
sich dieselbe nicht ein. Diese Art, sich absichtlich blind zustellen,
ist der Fehler erlesener Herzen. Da die Welt nicht so ist, wie sie
es sich wünschten, machen sie sich etwas vor, um sie anders zu
sehen, als sie ist. Daher die leichte Unfreiheit in ihrem Urteil.
Diese Unfreiheit irritiert uns manchmal bei Mark Aurel. Wenn
man ihm glauben müsste, so wären alle seine Lehrer, die zum

sici.
ist ' 179



Teil nur Durchschnittsmenschen waren, ausnahmslos
ausserordentliche Männer gewesen. Man würde meinen, rings um ihn
her hätte nur Tugend bestanden, sodass man sich fragen musste,
ob jener Bruder, den er so hoch belobigte in seiner Danksagung

an die Qötter, in der Tat sein Adoptiv-Bruder, der
Wüstling Lucius Veras gewesen sei. Sicher war der gute Kaiser
starker Illusionen fähig, wenn es sich darum handelte, andern
seine eigenen Tugenden zu verleihen.

Kein Einsichtiger wird leugnen, dass er eine grosse Seele

war. War er auch ein grosser Geist? Gewiss, da er in die
tiefsten Abgründe der Pflicht und des Gewissens drang. Nur
in einem Punkte fehlte ihm die Entschlossenheit. Er wagte es

nie, das Uebernatürliche gänzlich zu leugnen. Sicher teilen wir
seine Furcht vor dem Atheismus; wir verstehen vortrefflich, was
er meint, wenn er seinen Schrecken erwähnt vor einer Welt
ohne Vorsehung; aber was wir weniger verstehen, ist, dass

er in allem Ernste von Göttern spricht, die kraft ihres eigenen
Willens in die menschlichen Dinge eingreifen. Der Mangel
an wissenschaftlicher Erziehung allein erklärt eine solche
Schwäche. Man muss immerhin sagen, dass diese Irrtümer bei
ihm ohne Folgen waren. Das Uebernatürliche war nicht die

Grundlage seiner Barmherzigkeit. Seine Religion beschränkte
sich auf etwas medizinischen Aberglauben und auf eine patriotische

Willfährigkeit gegenüber althergebrachten Bräuchen. Die
eleusinischen Mysterien scheinen keinen grossen Platz in seinem
ethischen Leben eingenommen zu haben. Seine Tugend beruhte,
wie die unsere, auf der Vernunft, auf der Natur. Der heilige Ludwig

war ein sehr tugendhafter Mann und nach den Ideen
seiner Zeit ein sehr guter Herrscher, weil er Christ war;
Mark Aurel war von grösster Frömmigkeit, nicht weil er
Heide war, sondern weil er eine vollkommene Menschlichkeit
besass. Er war ein Lob auf die menschliche Natur, nicht auf

irgend eine bestimmte Religion. Welches auch immer die
religiösen und philosophischen Revolutionen der Zukunft sein
mögen, seine Grösse wird dadurch nicht beeinträchtigt werden;

denn sie beruht völlig auf dem, was niemals untergehen
kann, auf der Vortrefflichkeit des Herzens.

„Mit den Göttern leben! Derjenige lebt mit den Göttern,
dessen Seele sich stets zufrieden zeigt mit dem Los, das ihm zu-

gic
mö! 180



gefallen und der gehorsam ist dem Genius, den Jupiter ihm
als ein Teilchen seiner selbst verliehen hat, um uns als Lenker
und Führer zu dienen. Dieser Genius ist der Verstand und die
Vernunft eines Jeden. Entweder ist die Welt nur ein Chaos, eine

Folge blinder Vereinigung und Auflösung, oder aber sie ist
Einheit, Ordnung, Vorsehung. Wie könnte man im ersteren
Falle wünschen, in einer solchen Kloake zu verharren?
Die Auflösung wird mich ganz von selbst erreichen. Im zweiten
Falle bete ich an, habe Ruhe und vertraue in den, der regiert".

II.

In seinem Feldlager, am Ufer des Gran, inmitten der
eintönigen ungarischen Ebenen, schrieb er die schönsten Seiten
des entzückenden Buches, das uns seine ganze Seele offenbarte.
Was Mark Aurel am schwersten fiel in jenen fernen Kriegen,
das war die Entbehrung seines gewohnten Umgangs mit
Gelehrten und Philosophen. Fast alle waren vor der Mühsal
zurückgeschreckt und in Rom geblieben. Den ganzen Tag
mit militärischen Uebungen beschäftigt, verbrachte Mark Aurel
die Abende in seinem Zelt, allein mit sich selber. Da befreite er
sich von dem Zwang, den seine Pflichten ihm auferlegten;
er prüfte sein Gewissen und dachte an die Zwecklosigkeit des

Kampfes, den er tapfer durchhielt. Skeptisch in Bezug auf den

Krieg, selbst während er ihn führte, löste er sich von allem
los und, an der Legitimität seiner eigenen Siege zweifelnd,
vertiefte er sich in die Betrachtung der Eitelkeit aller Dinge.
»Die Spinne ist stolz, wenn sie eine Mücke fängt, so schrieb
er; ein anderer ist stolz, ein Häschen zu fangen; wieder ein
anderer eine Sardine; dieser rühmt sich des Eber-Fanges,
jener des Fanges von Sarmaten. Grundsätzlich gesehen, sind
sie alle dieselben Räuber". Die Gespräche des Epiktet von
Arrian waren das Lieblingsbuch des Kaisers; er las es mit
Entzücken und ohne zu wollen, begann er es nachzuahmen. Dies
War der Ursprung jener losgelösten Gedanken in zwölf Heften,
die man nach seinem Tod vereinigte unter dem Titel: „An
mich selbst".

Es ist wahrscheinlich, dass Mark schon frühzeitig ein
intimes Tagebuch über sein Innenleben führte. Er schrieb auf

zu«.

wai 12 101



Griechisch die Maximen nieder, zu denen er griff, um sich

zu stärken, Erinnerungen an seine bevorzugten Schriftsteller,
Stücke aus Moralisten, die ihn besonders ansprachen, Grundsätze,

die ihn während des Tages aufrecht erhalten hatten,
manchmal auch Vorwürfe, die sein ängstliches Gewissen glaubte,
sich machen zu müssen: „Man sucht sich einsame Zufluchtsorte,
ländliche Hütten, Meeresgestade, Berge; wie die andern liebst
du es, von diesen Dingen zu träumen. Welche Einfalt, da es dir
doch erlaubt ist, dich zu jeder Stunde in deine Seele zurückzuziehen?

Nirgends findet der Mensch einen stilleren Zufluchtsort,

insbesondere wenn er in seinem Innern jene Dinge
besitzt, deren Betrachtung genügt, ihm die Ruhe wiederzugeben.
Suche also diese Zuflucht zu geniessen und erneuere allda
deine Kräfte. Mögest du dort einen Vorrat finden an jenen
kurzen grundsätzlichen Maximen, die deiner Seele allsogleich
die Heiterkeit wieder schenken und dich befähigen, mit Ergebung

die Welt zu ertragen, in die du zurückkehren musst".
Während der traurigen nördlichen Winter wird ihm dieser

Trost noch unentbehrlicher. Er hatte seine fünfzig Jahre
überschritten; das Alter kam bei ihm vorzeitig. Eines Abends
tauchten alle die Bilder seiner frommen Jugend in seiner
Erinnerung auf und er verbrachte einige wonnige Stunden im
Genüsse dessen, was er jedem der guten Menschen verdankte,
die ihn umgaben.

Jede Seite atmet göttliche Reinheit. Niemals wurde mit
grösserer Schlichtheit nur für sich selber geschrieben, ganz
allein, um sein Herz zu erleichtern, ohne andern Zeugen, als
Gott. Nicht die Spur eines Systems. Mark Aurel besitzt keine
Philosophie im Sinne der Wissenschaft; obschon er fast alles
der durch den römischen Geist verwandelten Stoa verdankt,
gehört er keiner Schule an. Für unsere Begriffe ist er zu wenig
neugierig; denn er wusste nicht alles, was ein Zeitgenosse von
Ptolemäus und Galienus wissen konnte; er äusserte
einige Ansichten über das Weltsystem, die nicht auf der Höhe
des höchsten Wissens seiner Zeit standen. Aber sein moralisches

Denken, das dergestalt von jeder Bindung an ein
System befreit war, gewinnt dadurch eine eigenartige Erhabenheit.
Es ist das reinmenschlichste Buch, das existiert. Es löst keine

einzige strittige Frage. In Bezug auf die Theologie schwankt
nig
des 182



Mark Aurel zwischen dem reinen Deismus, dem auf physiologische

Art interpretierten Polytheismus der Stoiker und einer
Art kosmischem Pantheismus. Er ist nicht stärker an die eine
oder die andere Hypothese gebunden und bedient sich unbesehen
der drei Bezeichnungen: Deist, Polytheist und Pantheist. Seine

Betrachtungen sind immer doppelseitig, je nachdem Gott und die
Seele real aufgefasst werden oder nicht: „Die Gesellschaft
der Menschen zu verlassen hat nichts Schreckliches an sich, wenn
es Götter gibt; und gibt es keine Götter oder nehmen sie sich
der menschlichen Dinge nicht an, warum sollte ich nicht in einer
Welt leben, die leer an Göttern und ohne Vorsehung ist? Aber
sicherlich gibt es Götter und gewiss nehmen sie sich die
Angelegenheiten der Menschen zu Herzen".

Mark Aurel ist also kein Freidenker; er ist auch kaum ein

Philosoph im engeren Sinn des Wortes. Wie Jesus hat er keine

spekulative Philosophie; seine Theologie ist voller
Widersprüche; er besitzt keine feste Vorstellung von der Seele und von
der Unsterblichkeit. Wie konnte er so tief moralisch sein ohne
den Glauben, den man heute als Basis der Moral betrachtet?
Wie konnte er tief religiös sein, ohne sich zu irgend einem der
Dogmen zu bekennen, die man als natürliche Religion
bezeichnet? Es ist wichtig, dies zu ermitteln. Die Zweifel,
die vom Standpunkt der spekulativen Vernunft aus über den
Wahrheiten der natürlichen Religion schweben, sind, wie Kant
wunderbar bewies, keine zufälligen Zweifel, die sich beheben
lassen, die, wie man oft meint, mit einer gewissen Geistesverfassung

des Menschen zusammenhängen. Sondern diese Zweifel
sind im Wesen jener Wahrheiten selbst enthalten und man kann

sagen, ohne paradox zu sein, dass die Wahrheiten, denen sie

anhaften, mit einem Schlage ebenfalls verschwinden würden,
wenn die Zweifel behoben werden könnten. In der Tat,
stellen wir uns einen direkten, unweigerlichen, für alle ersichtlichen

Beweis für künftige Strafen und Belohnungen vor, wo
bliebe dann das Verdienst, Gutes zu tun? Verrückte allein würden

dann noch freudigen Herzens in ihre Verdammnis stürzen.
Eine Menge niedriger Seelen vermöchte ihr Heil mit
aufgedeckten Karten zu bewerkstelligen und die Hand der Gottheit
gewissermassen zu vergewaltigen. Wer sieht nicht ein, dass
es in einem solchen System weder Moral noch Religion geben



könnte? Im Bereich der Moral und der Religion ist es uner-
lässlich, ohne Beweise zu glauben; es handelt sich nicht um
Gewissheit, sondern um Glauben. Dies ist es, was eine bestimmte
Art von Deismus vergessen hat mit seiner Gewohnheit
übermässiger Beteuerung. Er vergisst, dass allzu scharfe Glaubenssätze

über das menschliche Geschick jedes moralische Verdienst
ausschliessen. Was uns betrifft, legte man uns ein zwangsläufiges

Argument dieser Art vor, so handelten wir wie der
heilige Ludwig, da man ihm von der wunderwirkenden Hostie
sprach: wir würden uns weigern, sie anzusehen. Was brauchen
wir solche brutale Zeugnisse, die allein Sinn haben in einer
rohen Ordnung der Dinge und unsere Freiheit nur stören?
Wir hätten Angst, jenen Tugendspekulanten und niederträchtigem
Feiglingen ähnlich zu werden, welche in die Bereiche der Seele
den groben Egoismus des praktischen Lebens hineintragen.
In den ersten Tagen nach der Glaubensausgiessung bei der
Auferstehung Christi lebte dieses Empfinden auf in der rührendsten
Form. Die wirklichen Herzensfreunde, die Zartfühlenden, wollten

lieber glauben ohne Beweise, als das Wunder mitansehn.
„Selig sind die, welche nicht sahen und dennoch glaubten!"
wurde zum Losungswort. Ein liebliches Wort! Das ewige
Symbol eines zarten und grossherzigen Idealismus, der es

verschmäht, mit Händen zu greifen, was nur im Herzen geschaut
werden kann.

In diesem, wie in allen andern Punkten, war unser edler
Mark Aurel um Jahrhunderte voraus. Niemals bemühte er sich

um ein eindeutiges Bild Gottes und der Seele. Als hätte er
die „Kritik der reinen Vernunft" gelesen, sah er ein, dass
keine Formel absolut ist, wenn es sich um das Unendliche handelt

und dass man in diesen Belangen höchstens dann Aussicht
hat, einmal im Leben die Wahrheit zu schauen, wenn man sich
in grossen Widersprüchen bewegte. Hoch über alle begrenzte
Theologie hob er die moralische Schönheit; niemals gestattete
er sich, seine Pflicht von irgend einer metaphysischen Anschauung

über den Ursprung der Dinge abhängig zu machen.
Niemals wurde die intime Vereinigung mit dem verborgenen
Gott zu so unerhörter Zartheit gesteigert:

„Bringe der Herrschaft des Gottes, der in dir ist, ein
männliches, durch die Jahre gereiftes Wesen dar, einen Freund des

er

ung ,84



öffentlichen Wohls, einen Römer, einen Kaiser, einen Soldaten
auf seinem Posten, der auf das Zeichen der Trompete harrt,
einen Menschen, der bereit ist, das Leben ohne Bedauern zu
lassen. — „Viele sind es, der Weihrauchkörner, die für
denselben Altar bestimmt sind; eines fällt früher, das andere später
ins Feuer; aber der Unterschied ist belanglos. — „Der Mensch
soll nach den Gesetzen der Natur leben während der wenigen
Tage, die ihm auf Erden verliehen sind, und wenn der Augenblick

des Abdankens kommt, sich in Sanftmut ergeben, gleich
einer Olive, die im Fallen den Baum segnet, der sie hervorgebracht

und dem Zweige dankt, der sie getragen. — „Was
dir frommt, frommt auch mir, o Kosmos. Nichts ist mir
verfrüht und nichts verspätet, was für dich zur rechten Stunde
kommt. Meine Frucht reift dank den Gaben deiner Jahreszeiten,

o Natur! Alles kommt von dir, alles ist in dir, alles
fliesst in dir zusammen."

„O Mensch, du warst ein Bürger der grossen Stadt; was
gilt es dir, ob du es während fünf oder während drei Jahren
gewesen bist? Für keinen ist ungerecht, was den Gesetzen
gemäss ist. Wie sollte es denn so verdriesslich sein, aus der
Stadt weggeschickt zu werden, nicht von einem Tyrannen, nicht
von einem ungerechten Richter, sondern von der Natur selbst, die
dich hereingebracht hat? Ist es doch nicht anders, als wenn
ein Schauspieler durch denselben Praetor entlassen wird, der
ihn angestellt hatte. Aber — wirst du sagen — ich habe die
fünf Akte nicht fertig gespielt, nur drei habe ich gespielt!
Du sprichst wahr, aber im Leben genügen drei Akte, um das
Stück zu vollenden. Der, welcher den Schluss bestimmt, ist der
Nämliche, der zuerst die Elemente zusammengefügt und sie nun
wieder auseinander nimmt; du bist machtlos dem einen wie dem
andern Vorgang gegenüber. Gehe also zufrieden von hinnen,
denn der, der dich entlässt, ist ohne Zorn". —

Sollte das heissen, dass Mark Aurel sich niemals aufgelehnt
gegen das seltsame Schicksal, dem es beliebt, den Menschen
Hit seinem ewigen Bedürfnis nach Hingabe, Opfer und Herois-
Hus allein zu lassen, von Angesicht zu Angesicht mit der
Natur in ihrer transzendenten Immoralität, in ihrer letzten
Verachtung für die Tugend? Nein. Einmal wenigstens packt
!hn die Sinnwidrigkeit, die riesige Ungerechtigkeit des Todes.



Bald jedoch gewinnt sein völlig gedemütigtes Temperament
wieder die Führung und er beruhigt sich: „Wie kommt es,
dass die Qötter, die alles so wohl geordnet, mit so viel Liebe
für die Menschen, einen einzigen Punkt vernachlässigten, der
da ist, dass Menschen von erprobter Tugend, die während ihres
Lebens eine Art nähere Beziehung zur Gottheit besassen und
sich durch fromme Werke und Opfer bei ihnen beliebt gemacht,
nach dem Tode nicht weiter leben, sondern für immer erloschen
sind? Da es sich also verhält, so wisse, hätte es anders
sein sollen, so wären die Götter wohl dafür besorgt gewesen;
denn, wäre es richtig gewesen, so wäre es auch möglich
gewesen; hätte es der Natur entsprochen, so wäre es auch

von der Natur verstattet worden. Daher, weil es nun einmal
nicht so ist, bestärke dich in der Anschauung, dass es auch

nicht so sein sollte. Du siehst wohl selber ein, dass es hiesse,
mit Gott über sein Recht streiten, wolltest du darüber
nachgrübeln. Nun vermöchten wir aber nicht also wider die Götter
zu rechten, wenn sie nicht allgütig und allgerecht wären;
sind sie dies aber, so haben sie in der Weltordnung nichts
zugelassen, das wider Recht und Vernunft ginge".

Es ist möglich, wäre seine Philosophie weniger ausschliesslich
moralisierend und mehr ein eingehendes Studium der Geschichte
und des Universums gewesen, hätte er ein gewisses Uebermass an

Strenge vermieden. Wie die christlichen Asketen treibt Mark Aurel
den Verzicht oft bis zur Dürre und Haarspalterei. Man fühlt, wie
diese Ruhe, die sich nie verleugnet, durch eine ungeheure Anstrengung

erworben wird. Gewiss, das Böse besass für ihn niemals
irgend welche Anziehungskraft; er hatte keinerlei Leidenschaft zu

bekämpfen: „Was man immer tue und was man immer sage, so
bin ich nun einmal ein guter Mensch, wie der Smaragd von sich

sagen kann: Was immer man sage oder tue, so bin ich nun
einmal ein Smaragd und behalte meine Farbe." Aber um sich stets
auf dem eisigen Gipfel des Stoizismus zu erhalten, musste er
seiner Natur mächtig Gewalt antun und mehr als einen edlen
Teil davon losreissen. Diese beständige Wiederholung derselben
Ueberlegungen, der tausend Bilder, unter denen er sich die
Eitelkeit aller Dinge vorzustellen sucht, diese oft naiven
Beweise für die allgemeine Belanglosigkeit, bezeugen die Kämpfe,
die er zu liefern hatte, um jede Begierde in sich zu ersticken,

sei.
Tei 186



Manchmal entsteigt diesen Gedanken etwas Herbes und
Trauriges; die Lektüre von Mark Aurel stärkt wohl, tröstet aber
nicht; sie hinterlässt in der Seele eine zugleich süsse wie grausame

Leere, die man jedoch nicht vertauschen möchte gegen
eine volle Befriedigung. Demut, Verzicht, Strenge gegen sich
selber sind niemals weiter getrieben worden. Der Ruhm, jene
letzte Illusion grosser Seelen, wird zu nichts zerrieben. Man
tnuss das Gute tun, ohne sich darum zu kümmern, ob jemand
davon wisse. Wohl sieht er ein, dass die Geschichte von ihm
sprechen wird; allein von wie viel Unwürdigen spricht sie nicht
auch? Die letzte Demütigung, bei der er angelangt, hatte in
ihm auch die letzte Fiber der Eigenliebe getötet. Man kann

sogar sagen, dass dieses Uebermass an Tugend ihm geschadet
habe. Die Historiker haben ihn beim Wort genommen. Wenige

grosse Regierungszeiten sind von der Geschichtschreibung
so schlecht behandelt worden. Marius Maximus und Dion
Cassius sprachen von Mark Aurel zwar mit Liebe, aber ohne
Talent; ihre Werke sind übrigens bloss stückweise auf uns
gekommen und wir kennen das Leben des berühmten Herrschers
nur aus der mittelmässigen Biographie des Julius Capitolinus,
hundert Jahre nach Mark Aurels Tod abgefasst, dank der
Bewunderung, die ihm der Kaiser Diokletian geweiht.

Glücklicherweise wurde die kleine Kassette gerettet, welche
die Gedanken am Ufer des Gran in sich barg. Daraus entstieg
dieses unvergleichliche Buch, in welchem Epiktet übertroffen
wurde, dieses Brevier des resignierten Lebens, dieses Evangelium

jener, die nicht an das Uebernatürliche glauben, ein
Evangelium, das erst in unsern Tagen richtig verstanden werden
konnte. Als ein wirkliches ewiges Evangelium wird das Buch
der Selbstbetrachtungen niemals altern, denn es stützt sich auf
keinerlei Dogma. Die Heilige Schrift ist in vielen Teilen alt
geworden; die Wissenschaft lässt die naive Auffassung des

Uebernatürlichen, auf der sie fusst, nicht mehr zu. In den
Selbstbetrachtungen ist das Uebernatürliche nur ein kleiner,
unbedeutender Flecken, der die Herrlichkeit des Werkes nicht zu
stören vermag. Vermöchte die Wissenschaft auch Gott und die
Seele zu tilgen, das Buch der Selbstbetrachtungen bliebe jung
an Lebens- und Wahrheitsgehalt. Die Religion von Mark Aurel
lstj wie zu Zeiten auch diejenige von Jesus, eine absolute Re-

187



ligion, die dem blossen Vorhandensein eines hohen moralischen
Gewissens entspringt, das dem Universum ins Antlitz schaut.
Sie gehört weder irgend einer Rasse, noch irgend einem Lande
an. Keine Revolution, kein Fortschritt, keine Entdeckung wird
sie zu wandeln vermögen.

(Uebersetzt von A. M. Ernst-Jelmoli)

die
wie
tigt

KLEINE RUNDSCHAU
Physik und Philosophie

Unter dem Titel „Matière et lumière" hat einer der grössten
Physiker unserer Tage, der zugleich einer der besonnensten Denker
ist, Louis de Broglie, ein Spross der Herzoge von Broglie, eine
Reihe von Aufsätzen veröffentlicht, die im vergangenen Jahr deutsch
erschienen sind. (Licht und Materie, Ergebnisse der neuen Physik, Verlag
H. Goverts, Hamburg).

Broglie arbeitet in seinen Aufsätzen alle grossen physikalischen Theorien

seit dem Altertum durch; man kann aus ihnen entnehmen „dass das

gewaltige Gebäude der zeitgenössischen Physik ein grossartiges und
faszinierendes Werk ist." Der Leser, sagt Broglie, „wird die ungeheure
Zahl experimentell nachgewiesener Fakten bewundern, die von den
Physikern in den Laboratorien in subtilster Arbeit erforscht worden sind.
Er wird ebenso die wunderbaren und überraschenden Anschauungen
bestaunen, die die Theoretiker entwickelt haben, um diese Fakten auszulegen.

Gleichzeitig wird er erfahren, wie sehr sich die Methoden und
Gedankengänge der Physiker in den letzten Jahren entwickelt und
geläutert haben, und wie fern wir heute dem ein wenig naiven Rear
lismus stehen, dem ein wenig einfältigen Mechanismus, mit dem die
Gelehrten früherer Epochen zu arbeiten gewohnt waren. Je mehr wir
in die innerste Struktur der Materie eindringen, desto mehr werden
wir gewahr, dass die Vorstellungswelt, die sich unserm Verstand durch
die AUtagserfahrung aufdrängt und vor allem die Vorstellungen von
Raum und Zeit nicht mehr ausreichen, die neuen Welten zu beschreiben,
die wir erforschen. Raum und Zeit umhüllen die elementaren Entitäten
wie ein Kleid, das nicht für sie gemacht ist. Die Individualität verflüchtigt

sich in dem geheimnisvollen Prozess gegenseitiger Einwirkung und

gegenseitiger Abhängigkeit, und selbst der Determinismus, der den

Physikern vergangener Zeiten so teuer war, gerät ins Wanken. Da aber
das grosse Buch des Wissens niemals vollendet sein wird, so warten
noch viele neue Ueberraschungen auf uns. Wer kennt, um nur ein Bei--

188


	Mark Aurel

