Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 3

Artikel: Mark Aurel

Autor: Renan, Ernest

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ein.

Mark Aurel

Von Ernest Renan

Ernest Renan, der grosse franzisische Orientalist und Religions-Historiker,
verdffentlichte von 1866-1882 eine ,Histoire des origines du christianisme*.
Dieses gewaltige siebenbdndige Werk stellt einen der bemerkenswertesten Ver-
suche des 19. Jahrhunderts dar, Christentum und allgemeine Weltgeschichte
aus einem einheitlichen Zusammenhange zu begreifen, Die nachstehend iiber-
sefzten Seiten wurden verschiedenen Kapiteln des Schlussbandes entnommen,
der den Titel trigt: ,,Marc Aurel et la fin du monde antique.‘

I.

Antoninus Pius starb am 7. Méarz 161 in seinem Palast zu
Lorium mit der Ruhe eines vollendeten Weisen. Als
er den Tod nahen fiihlte, ordnete er wie ein gewdhnlicher Pri-
vatmann seine Familienangelegenheiten und befahl, in das Zim-
mer seines Adoptiv-Sohnes Mark Aurel die goldene Statue der
Fortuna hiniiberzutragen, die sich stets im Gemache des Kai-
sers zu befinden hatte. Dem diensttuenden Tribunen gab er das
Losungswort , Aequanimitas’” — Gelassenheit —; dann wandte
er sich um und schien einzuschlafen. Alle Stinde des Staates
wetteiferten in Ehrenbezeugungen zu seinem Gedichtnis. Man
stiftete zu seinem Ruhme Opfer, Spiele und Genossenschaften.
Seine Frommigkeit, seine Milde und Heiligkeit waren Gegen-
stand einmiitigsten Lobes. Man hob hervor, dass er wihrend
seiner ganzen Regierungszeit weder einen Tropfen rémischen,
noch fremden Blutes vergossen habe. Man verglich ihn mit dem
Koénig Numa wegen seiner Frommigkeit, seinem getreuen Fest-
halten an den Zeremonien und wegen des Gliickes und der
Sicherheit, die er dem Reich zu geben vermocht hatte.
Antoninus wire ohne Rivalen gewesen in seinem Ansehen
als bester aller Herrscher, wenn er nicht zu seinem Erben
einen Mann bestimmt hitte, der ihm vergleichbar war an Giite
und Bescheidenheit und diesen Eigenschaften iiberdies den
Glanz, das Talent und den Charme hinzuzufiigen wusste, die
ein dauerndes Bild in der Erinnerung der Menschheit haften
lassen. Einfach, liebenswiirdig, erfiillt von sanfter Heiterkeit,
war Antoninus ein unausgesprochener, fast unbewusster Philo-

und 174

c*



auy
geg

soph. Mark Aurel war es zwar mit bewunderungswiirdiger Na-
tiirlichkeit und Aufrichtigkeit, jedoch mit Ueberlegung. In ge-
wisser Beziehung bleibt Antoninus der Grossere. Seine Giite
liess ihn keine Fehler begehen; er wurde nicht von der inneren
Qual zermiirbt, die unaufhérlich am Herzen seines Adoptiv-
Sohnes nagte. Dieses sonderbare Uebel, die ruhelose Erfor-
schung seiner selbst, der Diamon der Gewissenhaftigkeit, das
Fieber der Vervollkommnung sind die Anzeichen einer mehr
vornehmen als starken Natur. Die schonsten Gedanken sind wohl
die, welche man nicht niederschreibt; aber fiigen wir hinzu,
dass wir Antoninus nicht kennen wiirden, wenn Mark Aurel uns
nicht von seinem Schwiegervater jenes entziickende Portrit ent-
worfen hatte, worin er sich aus Demut bemiiht zu haben scheint,
das Bild eines Mannes zu malen, der noch besser gewesen als
er selbst. Antoninus ist wie ein Christ, der kein Evangelium
gekannt; Mark Aurel ist wie ein Christ, der sein eigenes Evan-
gelium geschrieben.

Es ist Mark Aurel selbst, der uns im ersten Buch seiner
Selbstbetrachtungen diesen wunderbaren Hintergrund entwirft,
auf dem sich in iiberirdischem Licht die edeln und reinen Ge-
stalten seines Vaters, seiner Mutter, seines Ahnherrn und seiner
Lehrer bewegen. Ihm verdanken wir die Erkenntnis, wie viel
Rechtschaffenheit, Wiirde, Gradheit, Biirgersinn und, ich méchte
fast sagen, republikanischen Geist, die alten rémischen Fami-
lien, welche die Regierung der schlechten Kaiser erfahren, den-
noch beibehalten hatten. Man lebte in der Bewunderung fiir
Cato, Brutus, Thrasea und die grossen Stoiker, deren Seele
nicht gewankt unter der Tyrannei. Die Regierung des Domitian
war verpont., Die Weisen, welche diese Epoche durchschritten,
ohne sich zu beugen, wurden gleich Helden verehrt. Der Re-
gierungsantritt des Antoninus war recht eigentlich die Macht-
ergreifung jener Gesellschaftsschicht, deren gerechten Zorn Ta-
citus uns iiberliefert hat, eine Gesellschaft von Weisen, gebildet
aus dem Zusammenschluss aller jener, die sich auflehnten
gegen den Despotismus der ersten Cisaren.

Weder der kindische Prunk orientalischer Konigreiche, die
sich griindeten auf die Niedrigkeit und Dummbheit der Men-
schen, noch der pedantische Diinkel der Konigreiche des Mittel-
alters, die sich auf ein iibertriebenes Empfinden fiir das Erb-

175



ge\

recht und auf den naiven Glauben der germanischen Rassen an
die blutgebundene Tradition stiitzten, vermogen uns eine Vor-
stellung zu geben von der ganz republikanischen Herrschaft
eines Nerva, Trajan, Hadrian, Antoninus oder Mark Aurel.
Nichts von einem Erbfiirsten, nichts von gé6ttlichen Gnaden; aber
auch nichts von einem militirischen Oberhaupt: es handelte sich
um eine Art grosser Zivilverwaltung, ohne dass irgend etwas
an einen Hof erinnert oder dem Kaiser etwas genommen hitte
vom Charakter eines Privatmannes. Vor allem, Mark Aurel war
in keiner Weise ein Konig im eigentlichen Sinn des Wortes;
sein Vermogen war zwar riesig, bestand aber ausschliesslich aus
Stammgiitern, sein Widerwille gegen die ,,Cisaren”, in denen
er eine Art grossartiger, ausschweifender und grausamer Sar-
danapale sieht, bricht immer wieder hervor. Seine Sitten waren
von dusserster Urbanitit; dem Senat gab er seine ganze friihere
Bedeutung wieder zuriick; wenn er in Rom war, fehlte er bei
keiner Sitzung und verliess seinen Platz erst, wenn der Konsul
die Formel ausgesprochen hatte: ,Nihil vos moramur, Patres
conscripti”. (,,Patrizier, Senatoren, nichts hilt euch lianger
zuriick’.)

Die Herrschaft, die also von einer Gruppe erwidhlter Manner
gemeinsam ausgeiibt und die sie je nmach den Forderungen des
Augenblicks untereinander verteilten oder einander iibertrugen,
verlor damit etwas von jener Anziehungskraft, die sie so ge-
fihrlich werden ldsst. Man kam auf den Thron ohne danach
gestrebt zu haben, aber auch ohne es seiner Geburt oder irgend
einem abstrakten Recht zu verdanken; man gelangte dahin,
wenn man bereits eines Besseren belehrt, vom Umgang der
Menschen gelangweilt und von langer Hand darauf vorbe-
reitet war. Das Reich war eine Last, die man zu seiner
Stunde entgegennahm, ohne daran zu denken, dieser Stunde
vorzugreifen. Mark Aurel wurde so jung dafiir bestimmt, dass
die Vorstellung zu regieren fiir ihn niemals etwas Neues
gewesen war und keinerlei Zauber auf sein Gemiit auszuiiben
vermochte. Als er acht Jahre alt und schon Praesul der sali-
schen Priester war, wurde Hadrian auf das sanfte, traurige Kind
aufmerksam und er liebte es wegen seines guten Naturells,
seiner Fiigsamkeit und Unfihigkeit zu liigen. Mit achtzehn
Jahren war ihm das Reich bestimmt. Wihrend zweiundzwanzig

ver! ]76

Qr



der.
Ma:

he

Jahren wartete er geduldig darauf. An dem Abend, da Anto-
ninus sein Ende nahen fithlte und die Statue der Fortuna in
das Gemach seines Erben tragen liess, gab es fiir diesen weder
Ueberraschung noch Freude. Er war schon lingst immun gegen
alle Freuden, ohne sie genossen zu haben; die Tiefe seiner
Philosophie liess ihn deren véllige Eitelkeit erkennen.

Seine Jugendzeit war ruhig und sanft verlaufen, teils den
Freuden des Landlebens, teils den Uebungen der lateinischen
Rhetorik in der etwas oberflichlichen Art seines Meisters
Fronton, teils philosophischen Betrachtungen gewidmet. Die
griechische Pidagogik hatte ihre Vollendung erreicht und wie
es in diesen Dingen zu gehen pflegt, nahte sie sich auch schon
ihrem Verfall. Gelehrte und Philosophen waren geteilter Mei-
nung und gerieten hart aneinander. Die Rhetoren dachten nur
an den gezierten Schmuck ihrer Reden, die Philosophen da-
gegen empfahlen eher Trockenheit und Nachldssigkeit des
Ausdrucks. Trotz seiner Freundschaft fiir Fronton und der
Beschworungen dieses letzteren wurde Mark Aurel bald ein
Anhinger der Philosophie. Junius Rusticus ward sein bevor-
zugter Meister und gewann ihn vollig fiir die strenge Disziplin,
die er der Aufgeblasenheit der Rhetoren entgegenstellte. Ru-
sticus wird immer der Vertraute und der intime Rat seines er-
habenen Schiilers bleiben, der wusste, dass er dem Lehrer
seinen Sinn fiir einen einfachen Stil, fiir eine wiirdige und
ernste Haltung verdankte, ganz abgesehen von einer weit gros-
seren Wohltat: ,Jhm verdanke ich die Kenntnis der Gespriche
des Epiktet, die er mir aus seiner eigenen Bibliothek geliehen
hat,” Claudius Severus, der Peripatetiker, arbeitete im selben
Sinne und gewann den jungen Mark endgiiltig fiir die Philo-
sophie. Mark pflegte ihn Bruder zu nennen und schien von
tiefer Anhiinglichkeit an ihn gewesen zu sein.

Die Philosophie war damals eine Art Glaubensbekenntnis,
zu welchem schwere Priifungen und beinahe klosterliche Or-
densregeln gehorten. Vom zwoélften Altersjahr an kleidete sich
Mark in den Mantel der Philosophen, lernte das Ruhen auf
hartem Lager und die Ausitbung aller strengen Vorschriften
der stoischen Askese. Die Bitten seiner Mutter waren von-
noten, um ihn zu bestimmen, wenigstens einige Felle auf sein
Lager zu breiten. Seine Gesundheit war mehr als einmal ge-

177



ée\

fihrdet durch dieses Uebermass an Hairte. Das verhinderte
ihn nicht, den Festen vorzustehen und seine Pflichten als Fiirst
der Jugend mit jener liebenswiirdigen Haltung zu erfiillen, die
bei ihm aus der grossten inneren Loslésung resultierte.

Seine Stunden waren eingeteilt wie diejenigen eines Kloster-
bruders. Trotz seiner zarten Gesundheit vermochte er, dank der
Missigkeit seiner Lebenshaltung und seiner geordneten Sit-
ten, ein arbeitsames und miihseliges Leben zu fithren. Er war
nicht, was man ,,geistreich’” nennt und auch sehr wenig leiden-
schaftlich. Der Geistreiche ist selten ohne etwas Boshaf-
tigkeit; er ergreift die Dinge auf eine Art, die weder der voll~
kommenen Giite, noch dem vollkommenen Geist entspricht.
Mark verstand vollig nur die Pflicht. Was ihm fehlte, war der
Kuss einer Fee an seiner Wiege, eine in ihrer Art eher philoso-
phische Angelegenheit, die da lehrt, dass ,abstine et sustine”
noch nicht alles ist und dass das Leben auch in den zwei
Worten ,licheln und geniessen’ enthalten sein kann.

Mark Aurels Aeusseres war wie dasjenige seiner Meister:
einfache, bescheidene Kleidung, wenig gepflegter Bart, abge-
zehrter, ausgemergelter Koérper, von der Arbeit geschwichte
Augen. Keinerlei Studium blieb ihm unbekannt, er lernte sogar
die Malerei. Das Griechische wurde ihm vertraut; wenn er
iiber philosophische Belange nachsann, dachte er in dieser
Sprache; aber sein solider Geist erkannte die Fadheit rein
literarischer Uebungen, in denen sich die hellenistische Erzie-
hung verlor; sein griechischer Stil hat trotz seiner Korrektheit
etwas Kiinstliches an sich, das nach Schulaufsatz schmeckt. Die
Moral war fiir ihn die letzte Weisheit des Daseins, und er
hegte fiir sie eine stindige Beflissenheit.

Diese strenge Philosophie hitte leicht zu Hirte und Starr-
heit fithren konnen. Hier aber tritt die seltene Giite von Mark
Aurels Natur in ihrem vollen Glanz zu Tage. Seine Strenge
gilt nur ihm selber. Die Frucht dieser grossen Spannung der
Seele ist ein unendliches Wohlwollen. Sein ganzes Leben
geht auf in dem Bestreben, das Bose mit dem Guten zu ver-
gelten. Nach irgend einer traurigen Erfahrung mit der Ver-
derbtheit der Menschen findet er am Abend nur das Folgende
niederzuschreiben: ,Suche sie zu bessern, wenn du es ver-
magst; andernfalls denke daran, dass dir das Wohlwollen ver-

geb 178
o



sici.
ist ¢
EC‘

liechen wurde, um es an ihnen auszuiiben. Selbst die Gétter
sind wohlwollend gegen diese Geschopfe; sie helfen ihnen
— so gross ist ihre Giite — sich Gesundheit, Reichtum und
Ruhm zu verschaffen. Es ist dir vergonnt, zu handeln gleich den
Gottern”. An einem andern Tag miissen die Menschen sehr
schlecht gewesen sein, denn folgendes schreibt er auf seine
Tafeln: ,,Dies ist das Gesetz der Natur: Leute von dieser
Art miissen notwendig so handeln. Etwas anderes wollen, hiesse
verlangen, dass der Feigenbaum keine Feigen mehr hervor-
bringe. In einem Wort, denke daran: In Bidlde werdet ihr
sterben, du und er, und kurz darauf werden eure Namen ver-
gessen sein”’. Diese Gedanken der All-Verzeihung kommen im-
mer wieder. Kaum dass sich dann und wann ein unmerkliches
Licheln dieser hinreissenden Giite gesellt. ,Die beste Art,
sich an den Bosen zu richen, ist die, ihnen nicht dhnlich zu
werden’”. Oder ein leiser Ton des Stolzes: ,Es ist ein konig-
lich Ding, schlecht iiber sich reden zu hdéren, wenn man das
Gute tut”. Eines Tages muss er sich einen Vorwurf machen:
»Du hast vergessen, sagt er, welch innige Verwandtschaft jeden
Menschen mit dem menschlichen Geschlecht verbindet; eine
Verwandtschaft, nicht des Blutes und der Geburt, sondern des
Anteils an derselben Intelligenz. Du hast vergessen, dass die
vernunftbegabte Seele eines Jeden ein Gott ist, ein Spross
des ewigen Wesens”.

Im Umgang muss er reizend gewesen sein, obwohl ein wenig
naiv, wie es gewohnlich sehr gute Menschen zu sein pflegen.
Er war aufrichtig demiitig, ohne Heuchelei, ohne Verstellung,
ohne Verlogenheit. Einer der Grundsitze des ausgezeichneten
Kaisers war, dass die Bosen ungliicklich seien, dass man nur
ungewollt und aus Mangel an Einsicht bose sei; er hatte
Mitleid mit denen, die nicht waren wie er; er glaubte kein
Recht zu haben, ihnen Zwang anzutun.

Wohl sah er die Niedrigkeit der Menschen, doch gestand er
sich dieselbe nicht ein. Diese Art, sich absichtlich blind zu stellen,
ist der Fehler erlesener Herzen. Da die Welt nicht so ist, wie sie
€s sich wiinschten, machen sie sich etwas vor, um sie anders zu
sehen, als sie ist. Daher die leichte Unfreiheit in ihrem Urteil.
Diese Unfreiheit irritiert uns manchmal bei Mark Aurel. Wenn
Mman ihm glauben miisste, so wiren alle seine Lehrer, die zum

179



gic
mo!
d-

Teil nur Durchschnittsmenschen waren, ausnahmslos ausser-
ordentliche Minner gewesen. Man wiirde meinen, rings um ihn
her hatte nur Tugend bestanden, sodass man sich fragen musste,
ob jener Bruder, den er so hoch belobigte in seiner Danksa-
gung an die Gotter, in der Tat sein Adoptiv-Bruder, der
Wiistling Lucius Verus gewesen sei. Sicher war der gute Kaiser
starker Illusionen fihig, wenn es sich darum handelte, andern
seine eigenen Tugenden zu verleihen.

Kein Einsichtiger wird leugnen, dass er eine grosse Seele
war. War er auch ein grosser Geist? Gewiss, da er in die
tiefsten Abgriinde der Pflicht und des Gewissens drang. Nur
in einem Punkte fehlte ihm die Entschlossenheit. Er wagte es
nie, das Uebernatiirliche ginzlich zu leugnen. Sicher teilen wir
seine Furcht vor dem Atheismus; wir verstehen vortrefflich, was
er meint, wenn er seinen Schrecken erwihnt vor einer Welt
ohne Vorsehung; aber was wir weniger verstehen, ist, dass
er in allem Ernste von Goéttern spricht, die kraft ihres eigenen
Willens in die menschlichen Dinge eingreifen. Der Mangel
an wissenschaftlicher Erziehung allein erklirt eine solche
Schwiche. Man muss immerhin sagen, dass diese Irrtiimer bei
ihm ohne Folgen waren. Das Uebernatiirliche war nicht die
Grundlage seiner Barmherzigkeit. Seine Religion beschrinkte
sich auf etwas medizinischen Aberglauben und auf eine patrio-
tische Willfahrigkeit gegeniiber althergebrachten Briuchen. Die
eleusinischen Mysterien scheinen keinen grossen Platz in seinem
ethischen Leben eingenommen zu haben. Seine Tugend beruhte,
wie die unsere, auf der Vernunft, auf der Natur. Der heilige Lud-
wig war ein sehr tugendhafter Mann und nach den Ideen
seiner Zeit ein sehr guter Herrscher, weil er Christ war;
Mark Aurel war von grosster Frommigkeit, nicht weil er
Heide war, sondern weil er eine vollkommene Menschlichkeit
besass. Er war ein Lob auf die menschliche Natur, nicht auf
irgend eine bestimmte Religion. Welches auch immer die reli-
giosen und philosophischen Revolutionen der Zukunft sein
mogen, seine Grosse wird dadurch nicht beeintrichtigt wer-
den; denn sie beruht vollig auf dem, was niemals untergehen
kann, auf der Vortrefflichkeit des Herzens.

,,Mit den Gottern leben! . .. Derjenige lebt mit den Géttern,
dessen Seele sich stets zufrieden zeigt mit dem Los, das ihm zu-

180



Zl

Wwar 12

di

gefallen und der gehorsam ist dem Genius, den Jupiter jhm
als ein Teilchen seiner selbst verliehen hat, um uns als Lenker
und Fiithrer zu dienen. Dieser Genius ist der Verstand und die
Vernunft eines Jeden. Entweder ist die Welt nur ein Chaos, eine
Folge blinder Vereinigung und Auflésung, oder aber sie ist
Einheit, Ordnung, Vorsehung. Wie konnte man im ersteren
Falle wiinschen, in einer solchen Kloake zu verharren? . ..
Die Auflésung wird mich ganz von selbst erreichen. Im zweiten
Falle bete ich an, habe Ruhe und vertraue in den, der regiert”.

Ik

In seinem Feldlager, am Ufer des Gran, inmitten der ein-
tonigen ungarischen Ebenen, schrieb er die schonsten Seiten
des entziickenden Buches, das uns seine ganze Seele offenbarte.
Was Mark Aurel am schwersten fiel in jenen fernen Kriegen,
das war die Entbehrung seines gewohnten Umgangs mit Ge-
lehrten und Philosophen. Fast alle waren vor der Miihsal
zuriickgeschreckt und in Rom geblieben. Den ganzen Tag
mit militirischen Uebungen beschiftigt, verbrachte Mark Aurel
die Abende in seinem Zelt, allein mit sich selber. Da befreite er
sich von dem Zwang, den seine Pflichten ihm auferlegten;
er priifte sein Gewissen und dachte an die Zwecklosigkeit des
Kampfes, den er tapfer durchhielt. Skeptisch in Bezug auf den
Krieg, selbst wihrend er ihn fiihrte, 16ste er sich von allem
los und, an der Legitimitit seiner eigenen Siege zweifelnd,
vertiefte er sich in die Betrachtung der Eitelkeit aller Dinge.
»Die Spinne ist stolz, wenn sie eine Miicke fingt, so schrieb
er; ein anderer ist stolz, ein Hischen zu fangen; wieder ein
anderer eine Sardine; dieser rithmt sich des Eber-Fanges,
jener des Fanges von Sarmaten. Grundsitzlich gesehen, sind
sie alle dieselben Riuber”. Die Gespriche des Epiktet von
Arrian waren das Lieblingsbuch des Kaisers; er las es mit Ent-
ziicken und ohne zu wollen, begann er es nachzuahmen. Dies
war der Ursprung jener losgelosten Gedanken in zwolf Heften,
die man nach seinem Tod vereinigte unter dem Titel: ,,An
mich selbst”.

Es ist wahrscheinlich, dass Mark schon friihzeitig ein in-
times Tagebuch iiber sein Innenleben fithrte. Er schrieb auf

181



nig

Griechisch die Maximen nieder, zu denen er griff, um sich
zu stirken, Erinnerungen an seine bevorzugten Schriftsteller,
Stiicke aus Moralisten, die ihn besonders ansprachen, Grund-
sitze, die ihn wahrend des Tages aufrecht erhalten hatten,
manchmal auch Vorwiirfe, die sein dngstliches Gewissen glaubte,
sich machen zu miissen: ,,Man sucht sich einsame Zufluchtsorte,
landliche Hiitten, Meeresgestade, Berge; wie die andern liebst
du es, von diesen Dingen zu triumen. Welche Einfalt, da es dir
doch erlaubt ist, dich zu jeder Stunde in deine Seele zuriickzu-
ziehen? Nirgends findet der Mensch einen stilleren Zufluchts-
ort, insbesondere wenn er in seinem Innern jene Dinge be-
sitzt, deren Betrachtung geniigt, ihm die Ruhe wiederzugeben.
Suche also diese Zuflucht zu geniessen und erneuere allda
deine Krifte, Mogest du dort einen Vorrat finden an jenen
kurzen grundsitzlichen Maximen, die deiner Seele allsogleich
die Heiterkeit wieder schenken und dich befihigen, mit Erge-
bung die Welt zu ertragen, in die du zuriickkehren musst”.

Wihrend der traurigen nordlichen Winter wird ihm dieser
Trost noch unentbehrlicher. Er hatte seine fiinfzig Jahre iiber-
schritten; das Alter kam bei ihm vorzeitig. Eines Abends
tauchten alle die Bilder seiner frommen Jugend in seiner Er-
innerung auf und er verbrachte einige wonnige Stunden im
Genusse dessen, was er jedem der guten Menschen verdankte,
die ihn umgaben.

Jede Seite atmet gottliche Reinheit. Niemals wurde mit
grosserer Schlichtheit nur fiir sich selber geschrieben, ganz
allein, um sein Herz zu erleichtern, ohne andern Zeugen als
Gott. Nicht die Spur eines Systems. Mark Aurel besitzt keine
Philosophie im Sinne der Wissenschaft; obschon er fast alles
der durch den romischen Geist verwandelten Stoa verdankt,
gehort er keiner Schule an. Fiir unsere Begriffe ist er zu wenig
neugierig; denn er wusste nicht alles, was ein Zeitgenosse vort
Ptolemius und Galienus wissen konnte; er Husserte ei-
nige Ansichten iiber das Weltsystem, die nicht auf der Hohe
des hochsten Wissens seiner Zeit standen. Aber sein morali-
sches Denken, das dergestalt von jeder Bindung an ein Sy-
stem befreit war, gewinnt dadurch eine eigenartige Erhabenheit.
Es ist das reinmenschlichste Buch, das existiert. Es 16st keine
einzige strittige Frage. In Bezug auf die Theologie schwankt

des 187

Qr



b1,
den

Mark Aurel zwischen dem reinen Deismus, dem auf physiolo-
gische Art interpretierten Polytheismus der Stoiker und einer
Art kosmischem Pantheismus. Er ist nicht stirker an die eine
oder die andere Hypothese gebunden und bedient sich unbesehen
der drei Bezeichnungen: Deist, Polytheist und Pantheist. Seine
Betrachtungen sind immer doppelseitig, je nachdem Gott und die
Seele real aufgefasst werden oder nicht: ,Die Gesellschaft
der Menschen zu verlassen hat nichts Schreckliches an sich, wenn
es Gotter gibt; und gibt es keine Gotter oder nehmen sie sich
der menschlichen Dinge nicht an, warum sollte ich nicht in einer
Welt leben, die leer an Gottern und ohne Vorsehung ist? Aber
sicherlich gibt es Gotter und gewiss nehmen sie sich die
Angelegenheiten der Menschen zu Herzen” .

Mark Aurel ist also kein Freidenker; er ist auch kaum ein
Philosoph im engeren Sinn des Wortes. Wie Jesus hat er keine
spekulative Philosophie; seine Theologie ist voller Wider-
spriiche; er besitzt keine feste Vorstellung von der Seele und von
der Unsterblichkeit. Wie konnte er so tief moralisch sein ohne
den Glauben, den man heute als Basis der Moral betrachtet?
Wie konnte er tief religiés sein, ohne sich zu irgend einem der
Dogmen zu bekennen, die man als natiirliche Religion be-
zeichnet? Es ist wichtig, dies zu ermitteln. Die Zweifel,
die vom Standpunkt der spekulativen Vernunft aus iiber den
Wahrheiten der natiirlichen Religion schweben, sind, wie Kant
wunderbar bewies, keine zufilligen Zweifel, die sich beheben
lassen, die, wie man oft meint, mit einer gewissen Geistesver-
fassung des Menschen zusammenhingen. Sondern diese Zweifel
sind im Wesen jener Wahrheiten selbst enthalten und man kann
sagen, ohne paradox zu sein, dass die Wahrheiten, denen sie
anhaften, mit einem Schlage ebenfalls verschwinden wiirden,
wenn die Zweifel behoben werden konnten. In der Tat,
stellen wir uns einen direkten, unweigerlichen, fiir alle ersicht-
lichen Beweis fiir kiinftige Strafen und Belohnungen vor, wo
bliebe dann das Verdienst, Gutes zu tun? Verriickte allein wiir-
den dann noch freudigen Herzens in ihre Verdammnis stiirzen.
Eine Menge niedriger Seelen vermdéchte ihr Heil mit aufge-
deckten Karten zu bewerkstelligen und die Hand der Gottheit
gewissermassen zu vergewaltigen. Wer sieht nicht ein, dass
€s in einem solchen System weder Moral noch Religion geben

183



er

konnte? Im Bereich der Moral und der Religion ist es uner-
lasslich, ohne Beweise zu glauben; es handelt sich nicht um Ge-
wissheit, sondern um Glauben. Dies ist es, was eine bestimmte
Art von Deismus vergessen hat mit seiner Gewohnheit iiber-
méissiger Beteuerung., Er vergisst, dass allzu scharfe Glaubens-
siatze iiber das menschliche Geschick jedes moralische Verdienst
ausschliessen. Was uns betrifft, legte man uns ein zwangs-
laufiges Argument dieser Art vor, so handelten wir wie der
heilige Ludwig, da man ihm von der wunderwirkenden Hostie
sprach: wir wiirden uns weigern, sie anzusehen. Was brauchen
wir solche brutale Zeugnisse, die allein Sinn haben in einer
rohen Ordnung der Dinge und unsere Freiheit nur stéren?
Wir hitten Angst, jenen Tugendspekulanten und niedertrichtigen
Feiglingen ahnlich zu werden, welche in die Bereiche der Seele
den groben Egoismus des praktischen Lebens hineintragen.
In den ersten Tagen nach der Glaubensausgiessung bei der Auf-
erstehung Christi lebte dieses Empfinden auf in der rithrendsten
Form. Die wirklichen Herzensfreunde, die Zartfiihlenden, woll-
ten lieber glauben ohne Beweise, als das Wunder mitansehn.
,,Oelig sind die, welche nicht sahen und dennoch glaubten!”
wurde zum Losungswort. Ein liebliches Wort! Das ewige
Symbol eines zarten und grossherzigen Idealismus, der es ver-
schmidht, mit Handen zu greifen, was nur im Herzen geschaut
werden kann,

In diesem, wie in allen andern Punkten, war unser edler
Mark Aurel um Jahrhunderte voraus. Niemals bemiihte er sich
um ein eindeutiges Bild Gottes und der Seele. Als hitte er
die ,Kritik der reinen Vernunft” gelesen, sah er ein, dass
keine Formel absolut ist, wenn es sich um das Unendliche han-
delt und dass man in diesen Belangen hé6chstens dann Aussicht
hat, einmal im Leben die Wahrheit zu schauen, wenn man sich
in grossen Widerspriichen bewegte. Hoch iiber alle begrenzte
Theologie hob er die moralische Schénheit; niemals gestattete
er sich, seine Pflicht von irgend einer metaphysischen Anschau-
ung iiber den Ursprung der Dinge abhidngig zu machen. Nie-
mals wurde die intime Vereinigung mit dem verborgenen
Gott zu so unerhorter Zartheit gesteigert:

,,Bringe der Herrschaft des Gottes, der in dir ist, ein méinn-
liches, durch die Jahre gereiftes Wesen dar, einen Freund des

ung 184

m



gey
mit

offentlichen Wohls, einen Romer, einen Kaiser, einen Soldaten
auf seinem Posten, der auf das Zeichen der Trompete harrt,
einen Menschen, der bereit ist, das Leben ohne Bedauern zu
lassen, — ,Viele sind es, der Weihrauchkorner, die fiir den-
selben Altar bestimmt sind; eines fillt frither, das andere spiter
ins Feuer; aber der Unterschied ist belanglos. — , Der Mensch
soll nach den Gesetzen der Natur leben wihrend der wenigen
Tage, die ihm auf Erden verliehen sind, und wenn der Augen-
blick des Abdankens kommt, sich in Sanftmut ergeben, gleich
einer Olive, die im Fallen den Baum segnet, der sie hervorge-
bracht und dem Zweige dankt, der sie getragen. — | Was
dir frommt, frommt auch mir, o Kosmos. Nichts ist mir ver-
fritht und nichts verspitet, was fiir dich zur rechten Stunde
kommt. Meine Frucht reift dank den Gaben deiner Jahres-
zeiten, o Natur! Alles kommt von dir, alles ist in dir, alles
fliesst in dir zusammen.”

»O Mensch, du warst ein Biirger der grossen Stadt; was
gilt es dir, ob du es wihrend fiinf oder wihrend drei Jahren
gewesen bist? Fiir keinen ist ungerecht, was den Gesetzen
gemdiss ist. Wie sollte es denn so verdriesslich sein, aus der
Stadt weggeschickt zu werden, nicht von einem Tyrannen, nicht
von einem ungerechten Richter, sondern von der Natur selbst, die
dich hereingebracht hat? Ist es doch nicht anders, als wenn
ein Schauspieler durch denselben Praetor entlassen wird, der
ihn angestellt hatte. Aber — wirst du sagen — ich habe die
fiilnf Akte nicht fertig gespielt, nur drei habe ich gespielt!
Du sprichst wahr, aber im Leben geniigen drei Akte, um das
Stiick zu vollenden. Der, welcher den Schluss bestimmt, ist der
Namliche, der zuerst die Elemente zusammengefiigt und sie nun
wieder auseinander nimmt; du bist machtlos dem einen wie dem
andern Vorgang gegeniiber. Gehe also zufrieden von hinnen,
denn der, der dich entlisst, ist ohne Zorn”. —

Sollte das heissen, dass Mark Aurel sich niemals aufgelehnt
gegen das seltsame Schicksal, dem es beliebt, den Menschen
mit seinem ewigen Bediirfnis nach Hingabe, Opfer und Herois-
Mus allein zu lassen, von Angesicht zu Angesicht mit der
Natur in ihrer transzendenten Immoralitit, in ihrer letzten
Verachtung fiir die Tugend? Nein. Einmal wenigstens packt
ihn die Sinnwidrigkeit, die riesige Ungerechtigkeit des Todes.

185



sel
Tei
7

Bald jedoch gewinnt sein vollig gedemiitigtes Temperament
wieder die Fiithrung und er beruhigt sich: ,Wie kommt es,
dass die Gotter, die alles so wohl geordnet, mit so viel Liebe
fiir die Menschen, einen einzigen Punkt vernachldssigten, der
da ist, dass Menschen von erprobter Tugend, die wiahrend ihres
Lebens eine Art ndhere Beziehung zur Gottheit besassen und
sich durch fromme Werke und Opfer bei ihnen beliebt gemacht,
nach dem Tode nicht weiter leben, sondern fiir immer erloschen
sind? Da es sich also verhalt, so wisse, hitte es anders
sein sollen, so wiren die Gotter wohl dafiir besorgt gewesen;
denn, wire es richtig gewesen, so wire es auch moglich ge-
wesen; hdtte es der Natur entsprochen, so wire es auch
von der Natur verstattet worden. Daher, weil es nun einmal
nicht so ist, bestirke dich in der Anschauung, dass es auch
nicht so sein sollte. Du siehst wohl selber ein, dass es hiesse,
mit Gott iiber sein Recht streiten, wolltest du dariiber nach-
gritbeln. Nun vermoéchten wir aber nicht also wider die Gotter
zu rechten, wenn sie nicht allgiitig und allgerecht wiren;
sind sie dies aber, so haben sie in der Weltordnung nichts zu-
gelassen, das wider Recht und Vernunft ginge”.

Es ist moglich, wire seine Philosophie weniger ausschliesslich
moralisierend und mehr ein eingehendes Studium der Geschichte
und des Universums gewesen, hatte er ein gewisses Uebermass an
Strenge vermieden. Wie die christlichen Asketen treibt Mark Aurel
den Verzicht oft bis zur Diirre und Haarspalterei. Man fithlt, wie
diese Ruhe, die sich nie verleugnet, durch eine ungeheure Anstren-
gung erworben wird. Gewiss, das Bose besass fiir ihn niemals ir-
gend welche Anziehungskraft; er hatte keinerlei Leidenschaft zu
bekimpfen: ,,Was man immer tue und was man immer sage, so
bin ich nun einmal ein guter Mensch, wie der Smaragd von sich
sagen kann: Was immer man sage oder tue, so bin ich nun ein-
mal ein Smaragd und behalte meine Farbe.” Aber um sich stets
auf dem eisigen Gipfel des Stoizismus zu erhalten, musste er
seiner Natur michtig Gewalt antun und mehr als einen edlen
Teil davon losreissen. Diese bestindige Wiederholung derselben
Ueberlegungen, der tausend Bilder, unter denen er sich die
Eitelkeit aller Dinge vorzustellen sucht, diese oft naiven Be-
weise fiir die allgemeine Belanglosigkeit, bezeugen die Kampfe,
die er zu liefern hatte, um jede Begierde in sich zu ersticken.

186



bey
dey
St~

Manchmal entsteigt diesen Gedanken etwas Herbes und Trau-
riges; die Lektiire von Mark Aurel stirkt wohl, trostet aber
nicht; sie hinterldsst in der Seele eine zugleich siisse wie grau-
same Leere, die man jedoch nicht vertauschen mochte gegen
eine volle Befriedigung. Demut, Verzicht, Strenge gegen sich
selber sind niemals weiter getrieben worden. Der Ruhm, jene
letzte Illusion grosser Seelen, wird zu nichts zerrieben. Man
muss das Gute tun, ohne sich darum zu kitmmern, ob jemand
davon wisse. Wohl sieht er ein, dass die Geschichte von ihm
sprechen wird; allein von wie viel Unwiirdigen spricht sie nicht
auch? Die letzte Demiitigung, bei der er angelangt, hatte in
ihm auch die letzte Fiber der Eigenliebe getdtet. Man kann
sogar sagen, dass dieses Uebermass an Tugend ihm geschadet
habe. Die Historiker haben ihn beim Wort genommen. We-
nige grosse Regierungszeiten sind von der Geschichtschreibung
so schlecht behandelt worden. Marius Maximus und Dion
Cassius sprachen von Mark Aurel zwar mit Liebe, aber ohne
Talent; ihre Werke sind iibrigens bloss stiickweise auf uns ge-
kommen und wir kennen das Leben des berithmten Herrschers
nur aus der mittelméssigen Biographie des Julius Capitolinus,
hundert Jahre nach Mark Aurels Tod abgefasst, dank der
Bewunderung, die ihm der Kaiser Diokletian geweiht.
Gliicklicherweise wurde die kleine Kassette gerettet, welche
die Gedanken am Ufer des Gran in sich barg. Daraus entstieg
dieses unvergleichliche Buch, in welchem Epiktet iibertroffen
wurde, dieses Brevier des resignierten Lebens, dieses Evange-
lium jener, die nicht an das Uebernatiirliche glauben, ein Evan-
gelium, das erst in unsern Tagen richtig verstanden werden
konnte, Als ein wirkliches ewiges Evangelium wird das Buch
der Selbstbetrachtungen niemals altern, denn es stiitzt sich auf
keinerlei Dogma. Die Heilige Schrift ist in vielen Teilen alt
geworden; die Wissenschaft ldsst die naive Auffassung des
Uebernatiirlichen, auf der sie fusst, nicht mehr zu. In den Selbst-
betrachtungen ist das Uebernatiirliche nur ein kleiner, unbe-
deutender Flecken, der die Herrlichkeit des Werkes nicht zu
Stdren vermag. Vermochte die Wissenschaft auch Gott und die
Seele zu tilgen, das Buch der Selbstbetrachtungen bliebe jung
an Lebens- und Wahrheitsgehalt. Die Religion von Mark Aurel
Ist, wie zu Zeiten auch diejenige von Jesus, eine absolute Re-

187



die
wie

tigt

ligion, die dem blossen Vorhandensein eines hohen moralischen
Gewissens entspringt, das dem Universum ins Antlitz schaut.
Sie gehort weder irgend einer Rasse, noch irgend einem Lande
an. Keine Revolution, kein Fortschritt, keine Entdeckung wird
sie zu wandeln vermdgen.

(Uebersetzt von A. M. Ernst-Jelmoli)

KLEINE RUNDSCHAU

Physik und Philosophie

Unter dem Titel ,Matiére et lumiere” hat einer der grossten
Physiker unserer Tage, der zugleich einer der besonnensten Denker
ist, Louis de Broglie, ein Spross der Herzoge von Broglie, eine
Reihe von Aufsdtzen veroffentlicht, die im vergangenen Jahr deutsch
erschienen sind. (Licht und Materie, Ergebnisse der neuen Physik, Verlag
H. Goverts, Hamburg). -

Broglie arbeitet in seinen Aufsitzen alle grossen physikalischen Theo-
rien seit dem Altertum durch; man kann aus ihnen entnehmen ,dass das
gewaltige Gebdude der zeitgenossischen Physik ein grossartiges und
faszinierendes Werk ist”” Der Leser, sagt Broglie, ,wird die ungeheure
Zahl experimentell nachgewiesener Fakten bewundern, die von den Phy-
sikern in den Laboratorien in subtilster Arbeit erforscht worden sind.
Er wird ebenso die wunderbaren und iiberraschenden Anschauungen be-
staunen, die die Theoretiker entwickelt haben, um diese Fakten auszu-
legen. Gleichzeitig wird er erfahren, wie sehr sich die Methoden und
Gedankenginge der Physiker in den letzten Jahren entwickelt und
geliutert haben, und wie fern wir heute dem ein wenig naiven Rear
lismus stehen, dem ein wenig einfiltigen Mechanismus, mit dem die
Gelehrten fritherer Epochen zu arbeiten gewohnt waren. Je mehr wir
in die innerste Struktur der Materie eindringen, desto mehr werden
wir gewahr, dass die Vorstellungswelt, die sich unserm Verstand durch
die Alltagserfahrung aufdringt und vor allem die Vorstellungen von
Raum und Zeit nicht mehr ausreichen, die neuen Welten zu beschreiben,
die wir erforschen. Raum und Zeit umbhiillen die elementaren Entititen
wie ein Kleid, das nicht fiir sie gemacht ist. Die Individualitit verfliich-
tigt sich in dem geheimnisvollen Prozess gegenseitiger Einwirkung und
gegenseitiger Abhdngigkeit, und selbst der Determinismus, der den
Physikern vergangener Zeiten so teuer war, gerit ins Wanken. Da aber
das grosse Buch des Wissens niemals vollendet sein wird, so warten
noch viele neue Ueberraschungen auf uns. Wer kennt, um nur ein Bei-

188



	Mark Aurel

