Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1940-1941)

Heft: 2

Artikel: Gestaltung des Lebens in der italienischen Literatur seit Manzoni
Autor: Bezzola, Reto R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758145

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ro.
Zei

Gestaltung des Lebens in der

italienischen Literatur seit Manzoni®)
Von Reto R. Bezzola

Dante ist der letzte grosse italienische Dichter, der sich

wirklich bewusst war, dass sein Schaffen, wie jedes Ge-
schehen in und um uns, den Ausdruck einer héheren Macht dar-
stellt. Nach ihm tut sich immer mehr ein Riss auf zwischen
Mensch und Welt. Dem Dichter der Hochrenaissance erscheint
die Welt nicht mehr an und fiir sich sinnvoll. Dem Zufall des
Geschehens um ihn setzt er ein selbstherrlich gestaltetes, kiinst-
lerisch sinnvolles Geschehen entgegen, das ihn hinwegtiuscht
iiber die chaotische Umwelt und iiber die eigene innere Zerris-
senheit. Die Taduschung kann aber nicht andauern, als Fremd-
herrschaft und geistige Reaktion das kiinstlerisch Gestaltende
immer mehr zum Spielerischen degradiert haben. Schon in einer
Zeit scheinbar grosster geistiger Entartung ertonen plotzlich
die prophetischen Stimmen Giordano Brunos, Campanellas, Ga-
lileis, Vicos, und mitten aus dem Rokokogetindel heraus ent-
steht dann Parinis Gedicht ,Il Giorno’, das die Leere dieses
Spiels mit grausamster Ironie der Lacherlichkeit preisgibt. Die
so lange auf die Seite geschobene oder gewaltsam unterdriickte
Frage nach dem eigentlichen Sinn des Geschehens steht plétzlich
erschreckend da, in all ihrer Nacktheit.

Wir mochten uns hier vergegenwirtigen, wie sich das neue
Erwachen Italiens in der Folge auf die dichterische Ge-
staltung dieses Geschehens ausgewirkt hat, wobei wir bewusst
die Erzihler in den Vordergrund stellen und die grossen Lyriker
des neunzehnten Jahrhunderts nur kurz beriihren.

Die erstaunlichste Erscheinung in dieser immer bedngstigen-
deren Krise ist zweifellos der olympische Manzoni. Nicht dass
in ihm die bange Frage nicht ertonen wiirde. Sein gewaltiger
Roman, der mit dem Gegensatz zwischen den wildbewegten
Zeiten des siebzehnten Jahrhunderts und der idyllischen Ruhe
am Ufer des Comersees anfingt, reisst gleich die erste Person,
die auf der Bildfliche erscheint, den immer von Furcht geplag-
ten armen Don Abbondio in einen wahren Wirbel verwirrendster

*) Aus einer akademischen Antrittsvorlesung an der Universitdt Ziirich

104



lau.
ster

Ereignisse hinein. Um den kleinen Dorfpfarrer und um das junge
Bauernpirchen, dessen Schicksal er zu entscheiden hitte, dreht
sich bald eine ganze Welt mit Blitzen und Donnerschligen.
Und aus dem dimmerig, wolkenschweren Hintergrund tauchen,
wie in Dantes Jenseits, eine nach der anderen, jene grossen
Figuren riesenhaft empor, die die verschiedenen Stadien der
Stindenlduterung und Reinheit versinnbildlichen: Padre Cristo-
foro zuerst, der grosse Bekehrte und dann der Innominato, der
zu Bekehrende, anderseits der Kardinal Federigo Borromeo,
der Heilige, der aus innerer Erleuchtung von Anfang an den
Weg des Heils geschritten ist, neben ihm Gertrude, die zu
diesem Weg gezwungen wurde und deshalb dort nur Siinde
und Verderben sit. Jeder von ihnen lebt sein eigenes Leben, das
er weit vor uns ausbreitet, und doch ist keiner zu trennen von
den zwei kleinen jungen Leuten, die da vorne auf dem Prosze-
nium agieren, und in deren Leben, besonders in Lucias Leben,
sie bestindig eingreifen, als erster und. letzter Padre Cristoforo,
um sie schliesslich doch dem stillen Gliicke entgegenzufiihren,
jener milden Heiterkeit, wie sie Manzoni nennt und wie sie
nur erreicht wird nach einem langen Weg des Leidens. Denn
dieses Leiden eines kleinen Paares aus dem einfachen Volke ist
nur ein Teil des grossen Leidens der Gesellschaft, der Zeit-
epoche, der Menschheit. Von den Gewalttitigkeiten eines klei-
nen Landadeligen ausgehend, erweitert es sich zur Hungersnot
und zum Tumult in der Metropole, in Mailand, zur Invasion
fremder Heere, zur alles verheerenden und alles gleichmachen-
den Pest, zu den wahren Geisseln der Menschheit, roher Ge-
walt, Hunger, Krieg und Seuchennot. Die Einsicht der Notwen-
digkeit der Leiden auch fiir die Unschuldigen, auch fiir die
Vollkommenen, gibt dem ganzen Werk Manzonis nicht nur
ethisch jene tiefe, verstehende Menschlichkeit, sondern kiinst-
lerisch jene Ausgeglichenheit und Grosse, die ihm die ganze
Skala der Gefiihle und ihres Ausdruckes zu durchschreiten er-
laubt von der tiefsten und dunkelsten Tragik zur erheiternd-
sten Komik, vom beissendsten Spott zur riithrenden Einfalt,
ohne dass das Gleichgewicht gestort erschiene. Manzoni gelingt
durch seine in der modernen Zeit absolut vereinzelte und zwei-
fellos hart erkdmpfte Geisteshaltung jene zeitlose klassische
Kunst, die ihn einem anderen grossen kongenialen und doch

105



WO

so andersartigen Geiste, Goethe, so nahe brachte. Es ge-
lingt ihm jener Stil, der zuerst etwas Schweres, Getragenes hat,
das dann nicht unterbrochen, sondern gewissermassen gelost
wird durch die nachfolgende, das Kleinste erfassende Analyse
und Durchdringung. In diesem Sinn ist Manzoni der letzte ganz
grosse Bildner der italienischen Literatur geblieben. Die Aus-
einandersetzung mit der Welt nimmt nach ihm viel drastischere
Formen an.

Beim ungliicklichen Leopardi ist es eine Flucht aus dem
realen Leben in die Welt der Illusionen, immer wieder ge-
folgt von seinem grausamen Erwachen, das ihn schliesslich zu
Grunde richtet, nach dreiundzwanzig Jahren qualvollen inner-

lichen und &usserlichen Sichverzehrens, nachdem alles, Liebe,

Vaterland, Ruhm und Geistesgrosse sich als eitler Wahn er-
wiesen hat. Aber gerade aus diesem fiirchterlichenr Kampf ge-
hen in Augenblicken voriibergehender Ruhe jene gréssten Ge-
singe des leopardischen Weltschmerzes hervor, die so reiner
Ton und Seele werden, dass sie nur die Konturen anzudeuten
brauchen, um aus der zertriimmerten Sinnenwelt eine ganze
dunkelschéne, mild silberglianzende Traumwelt hervorzuzaubern,
die uns traurig und doch iiberirdisch schén vorkommt.

Gleiche Flucht vor dem Realen, nicht in die verwandelnde
Welt des Traums und der Erinnerung, aber in die ferne Welt
der Historie und in die ewig junge Idylle des Landlebens ha-
ben wir bei dem scheinbar so wesensverschiedenen Carducci,
der trotz seiner klassischen Alliiren den von ihm so verachteten
Romantikern immer niher riickt — je mehr wir uns zeitlich von
ihm entfernen. Und doch spiiren wir in ihm eine Kraft und
Selbstbeherrschung, die ihn iiber die von der Stadt genihrte
romantische Verklirung der Vergangenheit hinauswachsen lisst
in die Erfassung des wahren realen Lebens. Diese Kraft kommt
ihm von seiner Jugend zwischen den Ackerschollen der Heimat,
wie im bekannten Sonett ,Traversando la maremma toscana’,
wo die innerliche Genesung von den Zweifeln beim Anblick
der heimatlichen Felder gewissermassen Vers um Vers zu ver-
folgen ist.

Heilung im schaffenden Erfiihlen des Wesentlichen aus der
Wirrnis der Grosstadt und ihrer Leidenschaften heraus, brachte
auch einem anderen Grossen die Riickkehr zur herben Heimat-

der 106
£



me,
che

erde, dem Sizilianer Giovanni Verga. Was auf dem Gebiete
der lyrischen Dichtung der ,Parnasse’ und der Symbolismus in
Frankreich, Carducci und seine Nachfolger in Italien versuchten,
das erstrebten in einer scheinbar ganz anderen Weise der Ro-
man und die Novelle der Realisten, der Naturalisten, der
Veristen, wie sie sich in Italien nannten, nimlich das Se-
hen, Erfassen und Gestalten des objektiv Wahren, im Ver-
gleich zu welchem die ganze Romantik als Literatur erschien,
als Selbstbespiegelung und Phrase. In scharfer und bewusster
Abkehr von seinen ersten Gesellschaftsromanen, die voll wa-
ren von schonen Frauen und fatalen Leidenschaften, — dringt
Verga, spiter noch bestirkt durch den Einfluss Zolas, zum
Grundgefiihl durch, dass der wahre Sinn des Lebens im aus-
sichtslosen Kampf gegen ein iibermichtiges Schicksal liegt, was
sich am klarsten offenbart in jener Alltagstragik des siziliani-
schen Bauern und Fischers. Die erste Erzdhlung dieser Art,
y,Nedda’, die Geschichte einer kleinen sizilianischen Olivensamm-
lerin ist ein neuer Ton in der italienischen und europidischen
Literatur. Flauberts Geschichte der armen Magd Félicie wird
erst drei Jahre spiter erscheinen, Maupassants Novellen gar
siebzehn Jahre spiter, am Schlusse von Vergas Werk. Die er-
sten franzosischen Realisten waren noch schwer belastet von
der bewussten Bekdmpfung der Romantik; der folgende Na-
turalismus Zolas mit seiner schonungslosen Aufdeckung und
Betonung des menschlichen Elends der Arbeiterklassen stellt,
wie Hugos ,Misérables’, eine die Romantik geradezu ergin-
zende Reaktion gegen die angeblich wohlgeordnete Welt der
Klassiker dar. In Vergas Novellen und seinem grossen Roman
;I Malavoglia’ sehen wir auch im Menschen der unteren Klas-
sen nicht in erster Linie das Niedrige und Tierische, sondern
das Menschliche. Es ist wohl auch menschliche Feigheit und
Eigennutz da, aber vor allem menschliche Schwiche und Klein-
heit gegeniiber der unermesslichen Schwere des Schicksals,
menschliche Grésse im Leiden und Ertragen dieses Unerbittli-
chen, menschlicher Mut im vergeblichen sich Aufbiumen dage-
gen. Mit der gleichen Wucht wie in den griechischen Tragodien,
die an dieser schicksalsgetrankten Ostkiiste Siziliens im Anblicke
des Aetna und des Meeres aufgefithrt wurden, brechen die Er-
eignisse iiber diese einfachen sizilianischen Bauern und Fischer

107



L

Vergas herein; mit der gleichen Urgewalt und Unmittelbarkeit
des siidlindischen Temperaments reagieren sie dagegen, wenn
sie iiberhaupt reagieren konnen; mit der gleichen Grosse und
Schwiche zugleich leiden sie, wenn das Schicksal Leiden ver-
langt, bis es sie vollig besiegt. Denn besiegt werden sie alle,
ohne Ausnahme, die Trotzigen und die Ergebenen.

Es gibt wenig Werke der modernen Literatur, die in ihrer
lapidaren Einfachheit und in ihrer Tiefe des Erlebens und Er-
leidens so sehr an die Antike heranreichen wie gewisse No-
vellen Vergas. So etwa in der ,Cavalleria Rusticana’, im ,Jeli,
il pastore’, wo die Handlung sich von einer malerischen Dorf-
szene oder von einer teokritischen Idylle zur erschiitternden
Tragik steigert, ohne dass die daran beteiligten Personen es
gewollt hitten. Wie in einem Racineschen Drama werden sie
hineingerissen in den Strudel der Leidenschaften und zerschmet-
tert, ehe sie sichs versehen. Aber sie versuchten oft nicht ein-
mal sich aufzulehnen, einzugreifen in die Rider, die sie zer-
malmen. In ,Malaria’, oder in ,La Lupa’ gar, der Geschichte
einer von Leidenschaft buchstdblich verzehrten Bauerin, losen
sich die Gestalten vom rein menschlichen Dorfleben, um auf-
zugehen, eins zu werden mit der sengenden Sonnenhitze der
verbrannten Felder. Und doch stehen sie weiter plastisch vor
uns da in all ihrer individuellen Lebendigkeit. Ihr Leben ist aber
ein Teil des grossen kosmischen Geschehens und die ausser-
ordentliche Begebenheit, die es erschiittert, ist wie der Sturm,
der daherbraust an die Felskiiste und die Fischerbarke zer-
schmettert mit ihrer kostbaren Fracht im grossen Gemilde der
Malavoglia, oder wie die rote Sandgrube, die den Vater Rosso
Malpelos begribt und auch ihn fressen wird, den von allen
verachteten rothaarigen Burschen, der aus Trotz nicht nur den
Kampf aufnimmt mit den andern, die ihm iibelwollen, sondern
mit der Erde selber und mit dem goéttlichen Geschick, dem er
flucht.

Die ganze menschliche Gesellschaft, der Staat, seine Richter,
seine Beamten, die Kirche, der Brotherr, sie alle, sind sie
etwas anderes als Werkzeuge einer Gewalt, die die armen
Kerle erschligt, die da hart arbeiten und schuften und da-
hinsiechen, ausgesogen von der Malaria? Und all dies mit
einem scheinbar nackten, aber mit schwerhaftenden Worten ge-

seir 108

pt



we,

ladenen Tatsachenstil hingesetzt, bar aller Phrasen und aller
Kommentare, in dem auch die Natur nicht mit den Augen des
Aestheten betrachtet wird, sondern mit denen des mit ihr ewig
ringenden Bauern und Fischers.

Da haben wir die Tragik und Grosse menschlichen Gesche-
hens wieder erreicht wie bei Dante. Aber der Holle folgt kein
Purgatorio und kein Paradies. Die ganze Schwere des mo-
dernen Menschen ohne Glauben an einen barmherzigen Gott
lastet auf dieser Welt ohne Hoffnung und ohne Zuversicht.
Und diese gewaltige Konstruktion, die Welt Vergas selbst,
wird schliesslich erdriickt werden unter dem Gewicht. Sie
wird dahinsiechen bei ihm, sie wird sich zersplittern in
tausend Eindriicke bei seinen Nachfolgern und, allmdhlich vom
erdhaften epischen Stil der Landnovelle sich losend, untertau-
chen in eine Welt des Zweifels und der inneren Krise, die
sich in kurzen abgehackten oder nervésen Sitzchen wie viele
Pinselstriche ausdriickt, bei Mario Puccini, Tozzi, Bontempelli,
Fausto Maria Martini oder in gequilten Satzperioden bei Pi-
randello, Borgese, Papini, bei denen allen die Frage nach dem
Sinn dieses Geschehens immer mehr zur bangen Frage des Wirk-
lichen oder Unwirklichen, des Seins oder Nichtseins sich steigert.

Pascoli’s Lyrik, der Gegenpol zur epischen Welt Vergas,
ist der wahre Ausdruck dieses allmdhlich im Zweifel immer
mehr erzitternden Lebensgefiihls. Jene Verse voller Fragen, etwa
tiber das unbekiimmerte Lachen des jungen Maidchens, das am
Brautkleid niht und den Schwalben zuschaut! Jenes immer wie-
derkehrende Motiv der kleinen Blume, des winzigen Insektes,
des kleinen Kindes vor der Uebergrosse des Kosmos, jenes
ergreifende Ansetzen zum dichterischen Gestalten und plotz-
liche Abbrechen und Ausklingen in einen wehmiitig melodischen
Einzelklang, der eine Harmonie nur von ferne andeutet, — dies
alles sind sprechende Symptome fiir einen inneren Riss, der sich
seit Leopardi noch vergrossert hat, gegen den sich aber die
wehmiitige Klage des Dichters nicht mehr auflehnt.

Ueber dieses Versiegen eigentlicher aktiver Vitalitidt tiuschen
auch die heroischen Gesten D’Annunzio’s nicht hinweg.
Seine Gedichte des,Poema paradisiaco’, die der ganzen folgenden
noch lebenden Generation der Crepuscolari, der ,,Dimmerungs-
dichter”, zum Vorbild dienten, sind echter als seine Romane;

109



Gh

sein panisches Sichauflésen in der Natur in den ,Laudi’ von
,Alcyone’ wahrer als sein heroisches ,Navigare necesse est, vi-
vere non est necesse’”’, — eine Devise, die vom faustischen
Streben ausgehend, bei ihm nur noch den sinnlosen Sieg des
Eilens von einem Eindruck zum andern iiber das geistige Leben
darstellt. Es ist doch jedem von uns klar, dass die moderne
Rastlosigkeit und Geschwindigkeitsmanie, vom rein praktischen
Standpunkt abgesehen, die Dynamik an sich, einen Leerlauf
darstellt, eine Unfihigkeit zu leben, die Verneinung des Le-
bens, das ein fortwihrendes, bewusst verweilendes und aus-
kostendes Schaffen und Erschaffen ist, ein Setzen von Werten,
inneren und &usseren.

Dessen sind sich auch die Dichter bewusst, die am Ende
des neunzehnten Jahrhunderts und in den ersten Jahrzehnten
des zwanzigsten durch das Symbol ankidmpfen gegen die all-
mihliche Zersetzung der Realitit, und die doch nicht davon ab-
stehen konnen, selbst daran mitzuhelfen, da ihnen diese Rea-
litit der Dingwelt, die der Verismus ihnen bot, allmihlich vor
lauter Dichte, vor lauter Scnwere den Blick zu versperren
scheint zum eigentlich Seienden. Ganz #hnlich wie die Im-
pressionisten die Dinge in Licht und Atmosphire aufzulésen
versuchen, so reagiert die Vorkriegsgeneration gegen die Schwere
und Wucht des Verismus, Es ist ein Kampf mit der im Siiden
iibermichtigen plastischen Gestalt der Dinge, und der nicht
minder starken Welt der Sinne, ein verzweifelter Kampf, sie
zu vergeistigen. D’Annunzio kidmpft ihn vergebens. Den gleich-
zeitigen Fogazzaro fithrt dieser Kampf von der Kunst weg in
die Welt der Mystik und der religiosen Polemik. Ein einziges
Werk gelingt ihm ,Piccolo mondo antico’, ein komplexes und
doch scheinbar so innerlich ruhiges Werk, — in einem Augen-
blick voriibergehenden Gleichgewichts.

,Piccolo mondo antico’ ist ein klarer Nachfahre der ,Promessi
Sposi’: Wie dort ein Paar, die Hindernisse, die sich seinem
Gliick entgegenstellen, der unermiidliche Verfolger — dort Don
Rodrigo, hier die Contessa Maironi —, das gleiche Verzweifeln
an der Gerechtigkeit, die gleichen Genrebildchen, der gleiche
heitere Humorismus und schliesslich, nach dem Leiden, der
gliickliche Sieg der gottlichen Vorsehung und des Lebens, das
weiter geht, der Sonne, die wieder hervorbricht zwischen den

Roc 110

v



sicl.

T

Wolken, nach dem Sturm. Und doch ist es etwas anderes, be-
zeichnend fiir den Autor wie fiir die neue Zeit. Nichts mehr
von jenen weiten Horizonten Manzonis, die die ganze Welt in
die Handlung einbeziehen, — dagegen etwas Neues, jene warme
sehnsuchtsvolle Intimitdt eben einer ,kleinen Welt”’; die reso-
lute manzonianische Mischung von Erhabenem und Zartem, von
Tragischem und Licherlichem, sie wird hier fast zum Problem.
Sie ist zwar da, aber wir empfinden sie nicht als selbstverstand-
lich wie bei Manzoni, wir spiiren, welch zerbrechliches Gebilde
sie darstellt, zerbrechlich wie das neue Gliick, das Franco und
Luisa am Schlusse des Romans erwartet, ein Gliick, das selbst
erst eine Erwartung ist und nur ganz furchtsam angedeutet wird.

Dieser Kampf um das eigentliche Leben gegen die Leere der
blossen Bewegung und gegen die Schwere der Dingwelt wird
nicht mehr zur Ruhe kommen, auch nicht mit der Zertriimme-
rung dieser Welt, wie sie die Futuristen unmittelbar vor dem
Krieg verkiinden. Die Ueberspitzung der Dynamik, bei den Fu-
turisten, diesen extremen Romantikern, die Forderung der
Gleichzeitigkeit der sich folgenden Eindriicke und Ausdriicke fithrt
zur Abschaffung der Zeit, und die maximale Bewegung, die den
Raum auflést, wird logischerweise selbst zur Starrheit. So sehr
ist das Geschehen erstarrt zur Materie oder Bewegung in sich,
dass sogar ein so ungemein begabter naturverwurzelter Mensch
wie der Maler-Poet Ardengo Soffici wie Gide zur Evasion
dringt, sich abwendet von seiner toskanischen Landschaft und
mit seinen Freunden in Paris nach dichterisch-chemischen For-
meln sucht, um die Materie, die Natur zu atomisieren, die ihm,
gerade weil er sie so stark fiihlt, wie ein Alpdruck aufliegt. Es
gibt nichts Bildhafteres, Saftigeres als Sofficis toskanische Land-
schaften, die geschriebenen wie die gemalten. Aber eben, sie
sind so satt an Farben und Ténen, dass ihnen die Geistigkeit
fehlt. Es geschieht nichts, und das fithlt Soffici, und er er-
schrickt und sucht vergebens nach immer neuen Wegen, um
sich von der Materie zu losen.

Der typische Fall dieser wiitenden, aber als notwendig emp-
fundenen Zerstérung der Sinnenwelt ist Pirandello. Dialek-
tisch geht er am weitesten; bei ihm wird nicht nur die Dingwelt
relativiert, sondern das Geschehen selber wird durch die Rela-
tivitit aufgelést. Pirandello ist einer der geschicktesten Er-

111



let.

7

zdhler der Dramaturgen der Neuzeit, aber seine Kunst zersetzt
meist, statt aufzubauen. Die Riihrung, die wir seinen Personen
gegeniiber empfinden, ist oft ein rein menschliches Mitleid,
nicht ein innerliches Ergriffensein und Mitschwingen wie bei
echter Dichtung. Wir koénnen uns mit den Personen Piran-
dellos im allgemeinen nicht gleichsetzen, sie bleiben immer
besondere Fille wie die Figuren von Leopardis Prosa, im Ge-
gensatz zu denen von Leopardis Canti, wo wir trotz dem ty-
pisch leopardischen Weltschmerz spiiren, es geht um uns, das
Geschehen ist ein Geschehen um uns. Die Welt Pirandellos ist
auch grundverschieden von derjenigen Vergas. Nichts Grosses
und Schicksalhaftes mehr in den Kriften, die den Menschen
zermalmen, und nichts Heroisches in diesen Menschen selber,
die bei Verga gross werden durch ihr Geschick. Sie gehen zu
Grunde durch irgend einen hohnischen Zufall, durch einen
Augenblick der Schwiche, der Nervositit oder durch die Ge-
meinheit der anderen, schliesslich aus Verzweiflung an der Sinn-
losigkeit des Lebens. Pirandello ist kein Manzoni, auch kein
Verga, auch kein Daumier, denn im Grunde kommt er iiber sein
eigenes Leiden nicht hinaus, und dauernd darin befangen, kann
er auch im Leiden der andern nichts als Zersetzung sehen.
Er beherrscht nicht das Leben, sondern wird von ihm beherrscht
und in seiner Verzweiflung will er zeigen, dass dieses Leben
absolut gar nicht existiert. Da liegt die kiinstlerische Schwiche
vieler seiner Werke, er will nicht schaffen, sondern zeigen,
lehren.

Der Weltkrieg und die Zerstorung aller Werte, die er mit
sich bringt, scheint die Triume des Futuristen Marinetti und
seiner Gefolgschaft zu verwirklichen. Das Feld ist frei fiir den
neuen Aufbau: da erweisen sich aber die Futuristen als unfihig,
Neues zu gestalten. Ihre Revolution war eine Revolution
des Nihilismus. Einige Lyriker ausgenommen wie Luciano
Folgore, Ungaretti, Palazzeschi, Valeri, Betti, die mehr als
letzte Nachfahren der Fin de siécle-Romantik anmuten, denn als
Vorboten mneuer Zeiten, ist ein allgemeines Versagen fest-
zustellen. Naturbegabte junge Krifte wie Govoni, Soffici ver-
siegen, andere wie Massimo Bontempelli gefallen sich weiter
in kalten Spielereien mit der zerstorten absoluten Wirklichkeit
von Zeit und Raum. Und der Ruf nach Wiederankniipfung an

Vor 112



de.
denr
hi

die grosse Tradition ertont immer lauter wie in der modernen
Musik, wie in der Malerei der Novecentisten. Um die Zeit-
schrift ,Ronda’ sammeln sich in Rom um 1920 alle, die ge-
nug haben von dieser Zerstoérungs- und Neuerungssucht. Leo-
pardi wird als der Meister ausgerufen. Borgese verliasst die
Kritik mit dem Ruf: , Tempo di edificare.” Wie er aber ans
Bauen geht, enthiillt sich ihm die ganze Leere, die ihn erfiillt,
Sein grosser Nachkriegsroman ,Rube’ wird zum sprechenden
Zeugnis der Verzweiflung, die den Ehrgeizigen erfasst, der
nicht mehr die notige Vitalitit hat, um sich auszuleben, son-
dern rast- und ziellos einfach weiterrennt, nur um dem Tod
zu entrinnen, der doch als der einzige Ausweg gefiithlt wird
aus der Sinnlosigkeit des Geschehens. Das Zentralmotiv von
Borgeses Kunst ist die Furcht vor dem Nichts, vor dem Tod und
der daraus erwachsende fieberhafte Lebensdrang, der vergebens
Formung erstrebt. Die bestindige Furcht, das Geheimnis des
Lebens nicht zu erfassen, gibt vielen seiner Novellen eine In-
tensitit der Vision, die uns beeindruckt. Daher rithrt auch die
scharfe Reaktion gegen das Untertauchen in die Sinnenwelt
D’Annunzios, gegen den Fragmentarismus der Crepuscolaren
und Futuristen, der ausgesprochene Drang zum Bauen. Rubg
ist denn auch solid konstruiert, aber es ist eine Eisenbeton-
konstruktion, es ist ein rein sachlicher Bau, es fehlt ihm der
dichterische Hauch, der aus der Fiille eines starken Lebens-
gefithls hervorgeht. Und das Resultat ist schliesslich &dhnlich
wie bei Pirandello, mit dem Unterschied, dass Borgese nicht
bis zur klaren Einsicht der Inexistenz der eigenen Personlich-
keit vordringt und darum immer wieder hofft, sie doch irgend-
wie zu verwirklichen, was seiner Kunst trotz allem einen wir-
mern Unterton verleiht, besonders in gewissen Novellen, wo
der gleiche Lebensdrang vom Autor auch in den andern Wesen
gefithlt wird und mit dem eigenen sich vereint.

Auch bei dem viel stirker erdverbundenen Senesen Fe-
derigo Tozzi etwa bleibt das Leben blosser Lebensdrang, mit
dem Unterschied, dass er iiber den individuellen Lebensdrang
hinauswichst und sich fiir kurze Augenblicke innerer Ruhe und
Heiterkeit vereint mit dem schaffenden, lebenden Rhythmus
der Natur, der Gestirne, der Jahreszeiten, des Lebens der Tiere
und der Pflanzen. Und Natur, Tiere, Pflanzen, Landarbeit

113



\

erscheinen in Tozzis Bauernroman ,Il Podere’ mit einer ausser-
ordentlichen Farbigkeit. Aber Remigio, der Held des ,Podere’,
ist unfihig, dieses Leben selber organisch zu leben. Jede seiner
Handlungen ist falsch, so dass Erleichterung nur eintritt
in Augenblicken der Ruhe, der passiven Betrachtung des
organischen Lebens um ihn herum. Daher auch Tozzis Stil, die-
ses Vorherrschen der beschreibenden Imperfekta und der Vorver-
gangenheit, diese hdufigen Strichpunkte, diese fortwihrende Aus-
lassung des Verbums, die wie eine Angst vor dem Handeln an-
mutet. So entsteht ein Sachstil, eine langsam malende Ausdrucks-
art, in welcher die Bewegung, wenn sie einbricht, immer ner-
vos und unruhig erscheint, als tiefe Disharmonie zwischen
der Grosse des Naturgeschehens und dem Menschen, der un-
fihig ist daran teilzunehmen, unfidhig sogar, ruhig zu sterben.

Einen ihnlichen und doch wieder fast umgekehrten Fall ha-
ben wir bei Francesco Chiesa. Auch bei ihm diese Unfihig-
keit, sich auszuleben, aber hier aus Scheu, sich in das Leben zu
stiirzen. Daher in seinen Erzdhlungen eine wunderbar nuancierte,
aber ganz subjektiv gefiarbte impressionistische Einheit des Tones,
jedoch volliger Mangel an kraftvoller objektivierender Kon-
struktion des Geschehens ausserhalb des eigenen kleinen Kreises.
Das Zentralmotiv von Chiesas Werk ist der Knabe, der von
irgend einem Versteck aus in das Geheimnis des Lebens der
Grossen hineinsieht, von diesem Geheimnis unwiderstehlich an-
gezogen wird und doch nicht wagt, sich diesem Leben der Gros-
sen hinzugeben, weil er fiihlt, dass das nicht sein Leben ist,
und er im Chaos untergehen wiirde. Man konnte versucht sein,
in dieser Haltung etwas Schweizerisches zu sehen; es wire al-
lerdings ein Schweizertum, das noch im Bedauern stecken bleibt,
vom Schicksal der Grossen ausgeschlossen zu sein, und nicht
ausgereift ist zur Grosse eines Gotthelf, bei dem das Gefiihl, in
ein viel gewaltigeres Geschehen verwoben zu sein, eine solche
Haltung des ,,Zuschauers’” gar nicht aufkommen lisst.

Wie dagegen eine primitive, naturverbundene Kunst sich ent-
wickelt, wenn sie hineingerissen wird in das dramatische Leben
eines grossen Volkes, zeigt uns in Italien das Werk der Nobel-
preistrigerin Grazia Deledda. Als Frau und Sardin den
Gegensatz zwischen Natur und Geist viel schwicher spiirend, als
ihre mannlichen Zeitgenossen aus den Stidten des Kontinents,

wic 114

o



sch.
sie
de

empfindet sie den Kampf gegen die Materie, gegen die Sinne
als notwendig, ja als fruchtbar, als heilsame Fatalitit. Eben
darum gelingt es ihr aber nicht, dessen Dramatik zu gestalten.
Bei ihr erstarrt vor dieser Fatalitit, wie ein junger Kritiker
treffend sagte, jede innere Entwicklung zu einer statischen psy-
chologischen Situation, und die Handlung in ihren Romanen
ist oft rein dusserliche Bewegung. So entsteht ein Riss in der
organischen Konstruktion der Erzdhlung, iiber den auch die
mit grosster Meisterschaft gestalteten Figuren nicht ganz hin-
wegtiduschen. Ihre Menschen verschmelzen umso stirker mit
der symbolgeladenen Landschaft, diese Landschaft dringt sich
um so ungestorter in den Vordergrund, als die Handlung ei-
gentlich unwichtig erscheint, die Stimmung, die oft schwer-
lastende Atmosphare alles. Die Parallele zur Malerei der Im-
pressionisten und ihrer Nachfahren ist auffallend.

Unmittelbarere Naturverbundenheit als die zwischen Verismus
und Impressionismus stecken gebliebene Deledda suchen und
finden zum Teil heute die Jiingern, wie Alvaro, Bacchelli, Gatti,
Gadda, Comisso u.a.m.Aber trotz ihrem betonten konstruktiven
Willen der Nachkriegszeit, im Gegensatz zum gestrigen lyrisch-
autobiographischen Fragmentarismus, kommen sie iiber dieses
Lyrisch-Malerische noch selten hinaus. Ihre Menschen handeln
nicht wie diejenigen Manzonis vor den riesenhaften Kulissen
eines menschlichen und kosmischen Geschehens. Sie wachsen
nicht empor zu den Naturkriften, die sie zerschmettern wie die
Helden Vergas. Wenn Sie nicht, wie etwa der ,Adamo’ von
Eurialo De Michelis und soviel andere, befangen bleiben im
kleinen Eigenleben, oder in der symbolischen Gestalt wie im
,Gesummorto’ Civininis, und wirklich aufgehen im Geschehen
um sie, so heben sie sich meistens nicht ab von der Umwelt,
von der Landschaft, oder sie iassen sich gar mit wahrer Wol-
lust vom Leben besiegen wie die Menschen Alfredo Panzinis.
So iiberwinden sie scheinbar den Riss, den wir bei Tozzi so
schmerzvoll empfanden, der Chiesa vom Leben trennt, womit
sie aber Gefahr laufen, selber zum Ding zu werden, zum Teil
der Masse, der keine Eigenbewegung hat.

Wenn wir vom Werk der Nachkriegslyriker und -Erzihler
zuriickblicken auf die grossen Schopfer der italienischen Litera-
tur am Anfang des.letzten Jahrhunderts, auf Manzoni und Leo-



pardi, und weiter zuriick zu den Meistern der Renaissance und
des Mittelalters, so zeigt gerade jenes scheinbar starke Auf-
gehen im Geschehen der Umwelt und der Natur bei den Mo-
dernen nicht nur in Italien, dass der im Sei- und Settecento
wieder erwachte tragische Kampf um den Sinn des Geschehens
allmihlich sich gewandelt hat in ein Gefiihl, dass nicht wir mit
dem Leben, mit dem Geschehen spielen wie der Renaissance-
mensch, sondern das Leben mit uns, — dass wir nicht im Zen-
trum des Geschehens stehen, wie der Mensch als Gottes Ge-
schopf im Mittelalter, sondern aus diesem Zentrum so sehr
herausgerissen sind, dass wir dieses Geschehen iiberhaupt nicht
mehr klar erfassen konnen. Dass so fiir den Dichter das Ge-
stalten des Lebens unendlich viel problematischer wird als fiir
den selbstherrlichen Kiinstler der Renaissance oder fiir den
zum Gestalten von oben her inspirierten Dichter des Mittel-
alters, soll uns nicht verwundern, — ebensowenig wundern wie
die gleiche Problematik im Ordnen und Gestalten auf ethi-
schem, politischem oder rein geistigem, philosophischem Ge-
biet. Wirkliche Kunst ist wie wirkliches Leben, weder passives
Aufgehen in die iitbermichtige Umwelt und Ordnung, noch leere
Tat, Bewegung an sich, Unordnung. Wirkliche Kunst, wirk-
liches Leben ist handelnde Bejahung seiner tieferen Eigen-
personlichkeit in einer als wesensgleich gefithlten Welt, in der
man nicht aufgeht, sondern an der man mitschafft. Jedes kleinste
Anzeichen in diesem Sinn, das nicht nur Gestaltung ist, sondern
eine bleibende Gestalt ergibt, ist heute mit Ehrfurcht zu be-
griissen. Solche Anzeichen fehlen auch nicht in der italienischen
Literatur unserer Tage, die sicherlich in den Jahren unmittel-
bar vor dem Krieg den gefihrlichsten Punkt in der Auflésung
der alten Formen erreicht hat und nun, wenn auch miihsam,
den Weg sucht fiir den Wiederaufbau.

116



	Gestaltung des Lebens in der italienischen Literatur seit Manzoni

