
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 9

Artikel: Kirche und nationale Verteidigung

Autor: Vogelsanger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche und nationale Verteidigung
Von Peter Vogelsanger.

Völker haben Krisenzeiten wie die unsrige zu bestehen ge¬
mäss den Kräften, die ihnen geschenkt sind. Grosse Völker

vermögen es, sie wie Fieber ausrasen zu lassen. Sie können
sich Zustände eines gesteigerten Fanatismus leisten, in denen

leergewordene Formen zertrümmert, tote Gewohnheiten
zerstört und gefährliche Kräfte aus der Tiefe entfesselt werden.
Uns Schweizern aber auferlegt die geistige Struktur unseres
Staates das Mass und die Verhaltenheit im Bestehen dieser
aufgewühlten Zeit. Gerade deshalb, weil wir so oft abseits von
den grossen europäischen Geschicken zu stehen haben, brauchen

wir, wenn wir nicht eng und flach werden wollen, die Kraft
des Religiösen, in der jedes Heldentum nach innen gerichtet
und jeder Dienst auf das Letzte ausgerichtet bleibt. Die
Geschichte bietet uns eine einzigartige, verpflichtende Chance, uns
und den andern zu zeigen, dass auch ein kleines Volk in der
Stunde der Gefahr der seelischen und sittlichen Grösse nicht
entbehrt. Von uns allen ist darum die entschlossene Bereitschaft

und der uneigennützige Dienst gefordert, um das hohe
Erbe zu verteidigen, das uns die Geschichte als Vaterland
zu treuen Händen überliefert hat. „Maliciam temporis atten-
dentes", wie unser Bundesbrief von 1291 sich ausdrückt, „der
Arglist der Zeit ins Auge blickend", so wollen wir an diese

Aufgabe herantreten, ohne Panik und Verzagen, uns besinnend
auf die tiefsten Wurzeln unserer Kraft, den Glauben an den
Sinn unserer sechshundertjährigen Geschichte im Herzen tragend.

Geistige Selbstbehauptung.

In dem Wissen, dass diese tiefsten Wurzeln im Geistigen
ruhen, wurde das Wort von der geistigen Landesverteidigung
geprägt. Bei Sallust steht der Satz, dass jeder Staat sich durch
die Kräfte erhalten muss, durch die er gross geworden ist:
also Gewalt durch Gewalt, Militarismus durch Militarismus,
Gerechtigkeit durch Gerechtigkeit. Die Schweiz aber verkörpert

567



in eminentem Masse eine geistige Ordnung, eine sittliche und
politische Idee, deren Kraft im Geistigen ruht: die Idee eines
kleinen Volkes, das abseits von äusserer Machtentfaltung das

Wohl seiner Bürger in der Treue und Verantwortlichkeit aller,
in wahrer Rechtsgleichheit und zuchtvoller Freiheit erstrebt. Unser

Wille zur Verteidigung unseres Landes ist das Bekenntnis
zu dieser geistigen Ordnung und empfängt von daher seine

Rechtfertigung, den Charakter einer unverbrüchlichen Verpflichtung.

Dass dieses Bekenntnis eine Stätte finde in den Herzen
aller Bürger unseres Landes, das ist eine ebenso wichtige
Voraussetzung unserer nationalen Selbstbehauptung wie soldatische

Ausbildung und technische Rüstung. Und das ist das

Anliegen der geistigen Landesverteidigung.

Nicht in naiver Ruhmredigkeit über die Vorzüge unserer
staatlichen Einrichtungen wird dieses Anliegen erfüllt. Auch
nicht dadurch, dass wir den ausländischen Staaten täglich das

Confiteor ihrer Sünden vorbeten und ihren autoritären
Einrichtungen und Ideologien gegenüber täglich unser demokratisches

Credo bekennen. Es könnte sehr leicht geschehen, dass

wir ob dem Anstaunen der Gefahren, die uns von politischen
und weltanschaulichen Mächten des Auslandes drohen, die

grösste Gefahr vergessen, die Einbildung nämlich, wir hätten

tale-quale den rechten Staat und wir Schweizer seien eigentlich
ein fabelhaft mustergültiges Volk, an dem der liebe Gott nur
seine helle Freude haben könne. Viel wichtiger als das laute
Protestieren gegen aussen ist darum das stille, unablässige
Einstehen für die innere Erneuerung unseres Vaterlandes. Viel
heilsamer ist die ehrliche und nüchterne Selbstkritik, die

unablässig das Sein unseres Staates an dem misst, was sein tiefstes
Wesen ausmacht. Denn das Sein, das gegenwärtige, konkrete
Leben unseres Staates, macht noch nicht sein Wesen aus, und
dieses Wesen selbst, damit es rein und tief sei, muss verankert
sein in einer ewigen, sagen wir es deutlich: in einer göttlichen
Ordnung, damit es des letzten Einsatzes würdig erscheine.

Mit dieser Feststellung wird sofort Bedeutung und Daseinspflicht

unseres Volkes in eine Lage gebracht, in welcher es

keine in dynamischem Rausch oder gar in spiessbürgerlich breiter

Behaglichkeit gefeierte Selbstbewunderung mehr gibt, son-

568



dem in welcher die Frage nach dem Wert oder Unwert absolut
gestellt wird. Und wenn wir die Aufgabe so fassen, dann ist
die geistige Landesverteidigung plötzlich nicht mehr leicht.
Leicht ist der Protest, billig und bedenklich ist die Befriedigung
eitlen Selbstlobes, schwer aber und mühevoll ist die Besinnung
in Wahrhaftigkeit und der Aufbau in Verantwortlichkeit. Aus
der Besinnung auf den letzten Sinn unseres Staates schöpfen wir
die Kraft, ihm unverbrüchlich treu zu bleiben, auch wenn wir
in solcher Verteidigung buchstäblich unsere ganze Existenz
opfern müssten.

Der Dienst der Kirche am Volk.

Was aber hat die Kirche mit geistiger Landesverteidigung
zu schaffen? Kann sie, und in welcher Weise kann sie ihr
dienen? Ist die Kirche etwa dazu da, der geistigen
Landesverteidigung das religiöse Pathos zu liefern? Soll sie kraft
ihrer Verkündigung einem helvetischen Nationalismus, einem

Mythos schweizerischer Freiheit den sakralen Charakter
verleihen? Vor der Gefahr einer solchen Fleiligsprechung unserer
nationalen Belange könnte die Kirche nicht genug warnen. Ein
solcher Mythos, von der Kirche approbiert und verkündigt, wäre
nicht nur Verrat an der Verkündigung der Kirche, sondern
ebensosehr Verrat an unserer Geschichte. — Oder ist
umgekehrt die Kirche Objekt geistiger Landesverteidigung? Soll
sie als ehrwürdige Stätte zur Pflege von Religion und
Frömmigkeit unter staatlichen Denkmalschutz gestellt werden? Wenn
sich die Kirche eine derartige nationale Einbalsamierung
gefallen Hesse, so würde sie sich damit selbst den Totenschein
ausstellen.

Unsere schweizerische evangelische Kirche wäre nicht mehr

wert, die Kirche Zwingiis zu heissen, wenn sie ihr Wächteramt
an Staat und Volk vergessen würde, kraft dessen sie dem
Staate wie dem Einzelnen das göttliche Lebensgesetz zu
verkündigen hat. Nur eine lebendige, freie Kirche kann den ihr
aufgetragenen Dienst am Volke erfüllen. Das aber, glauben
wir — und in diesem Glauben wissen wir uns eins mit allen
Grossen unserer Geschichte: wir werden, wenn wir uns für
eine lebendige Kirche und für die Erhaltung christlichen Glau-

39 569



bens in unserem Volke einsetzen, uns damit zugleich für unsere
eigentliche Existenz einsetzen. Die Kirche ist nicht dazu da,
dem Staate zu dienen, noch weniger, über den Staat zu
herrschen, sondern sie ist dazu da, das Evangelium Jesu Christi
zu verkündigen. Die Kirche aber, die das immer reiner und
treuer tut, die dadurch immer mehr zusammenwächst zu einer
Gemeinschaft des Glaubens und der Liebe, wird zugleich auch
in unserem Volke als stärkste Kraft zur geistigen
Landesverteidigung wirksam sein. Dieser Satz ist ein Glaubenssatz
und als solcher dem Aussenstehenden nicht einsichtig. Aber auch
der Aussenstehende vermag noch einzusehen, dass auch der
Staat ein grösstes Interesse an der Erhaltung der Frömmigkeit
im Volke hat. Das gilt, trotz dem fragwürdigen Gebrauch, den

knifflige Staatsmänner von dieser Tatsache zu machen pflegen.
Denn es ist ein Lebensgesetz der Völker, dass mit der
Frömmigkeit eines Volkes die Sitte und mit der Sitte die Lebenskraft

und mit der Lebenskraft die Fähigkeit zum Widerstande
zerbricht.

Der Staat als Problem der Kirche.

Wir rühren hier an die Grundfragen und Grenzfragen
zwischen Kirche und Staat. Grundsätzlich ist zu sagen: es gibt
keinen direkten Weg vom kirchlichen Handeln zum politischen
Handeln. Gleichwohl haben alle Entscheidungen der Kirche
heute mehr denn je politischen Gehalt, wie umgekehrt die
Probleme des Staates heute in einem Masse die Substanz des

Glaubens berühren, wie das vielleicht in den früheren
Auseinandersetzungen zwischen Staat und Kirche nie der Fall war.

Wir haben freilich in den letzten Jahren wieder besser
begreifen gelernt, dass die Kirche keine bürgerlich-moralische
Anstalt ist, die den Zweck hat, die bestehende Staats- und
Gesellschaftsordnung zu rechtfertigen. Die Kirche als die Gemeinschaft

der an Jesus Christus, ihren himmlischen Herrn und
König Glaubenden gehört nicht dieser Weltordnung und also
auch nicht dieser vom Staat, vom Volkstum, von der Politik
beherrschten Weltordnung an. Sie glaubt an das Reich, das

nicht von dieser Welt ist und das allen Reichen dieser Welt
ein Ende setzen wird. „Unser Bürgertum ist im Himmel" (Phil.

570



3,21), sagt der Apostel Paulus. Darin liegt der übernationale
und überweltliche Charakter der Kirche. Darin ist sie allem,
was sonst unser Leben erfüllt, Ehe, Familie, Arbeit, Kultur,
Volk, Staat schlechterdings transzendent. Wo sie diese Ueber-
weltlichkeit verliert, wo sie sich behaglich im Irdischen
einrichtet, da hat sie sich selbst verloren.

Die Kirche will jedoch mit ihrer Botschaft von der Erlösung
durch Christus den Menschen in seiner konkreten Geschöpf-
lichkeit und damit auch in seiner Zugehörigkeit zu einem Volke
treffen. Eine Verkündigung, die an dieser Lebenswirklichkeit
vorbeisehen wollte, wäre „Theologie" im luftleeren Räume".
Zu dieser Lebenswirklichkeit gehört aber auch der Staat. Der
christliche Glaube bejaht ausdrücklich den Staat als eine von
Gott verordnete Grundform alles menschlichen Daseins, ohne
die unsere Gesellschaft ins Chaos hinabsänke. Der Staat als
oberste Machtorganisation der Gesellschaft erhält seine besondere

Zwecksetzung durch seine Beziehung zum Bösen: der Staat
ist, nach der berühmten Stelle Römer 13, um des Bösen willen
da. In einer Welt der Sünde, wo das Auseinander und
Gegeneinander der Einzelnen herrscht und der brutale Wille des

Stärkeren zur Anarchie führen würde, soll der Staat kraft
seiner Zwangsgewalt das geordnete und gerechte Zusammenleben

der Menschen ermöglichen.

Die Grundfunktion des Staates ist also seine Zwangsgewalt,
und zwar unter dem doppelten Aspekt: Schutz des Rechtes nach
innen und Verteidigung gegen jeden Angriff von aussen. Es ist
eindrucksvoll an der biblischen Staatslehre, das,s der Staat,
der das Schwert führt, in seinen äussersten Konsequenzen
immer beim Tode endigt. Die Rechtsordnung des Staates lebt
letztlich von dem unerschütterlichen Willen, das Recht und den

Frieden mit den äussersten Mitteln, mit der Vernichtung des

Widerstrebenden zu erzwingen. Wir rühren hier an das
eigentümliche Paradoxon des Staates: der Staat schafft durch seine

Zwangsgewalt das Fundament alles höheren, freieren Lebens.
Durch den grimmigen Dienst des Schwertes dient er der
Menschlichkeit und Gemeinschaftlichkeit des Lebens. Diese
Menschlichkeit und Gemeinschaft ist der Zweck des Staates,
nicht seine Macht. Die Macht des Staates ist nur das Instru-

571



ment des ewigen, unverletzlichen Rechtes — Recht geht vor
Macht: das ist der Fundamentalsatz einer biblischen Staatslehre.

In eindrucksvoller und historisch wirksamer Weise wurde
diese biblische Auffassung vom Wesen des Staates durch

Zwingli und Calvin unserem schweizerischen Staatswesen
gegenüber zur Geltung gebracht. Welche Fülle von aktuellen
Konsequenzen sie heute noch in sich schliesst, wird sich uns
bei ihrer Anwendung auf den schweizerischen Staat der Gegenwart

zeigen.

Das christliche Erbe der Schweiz.

Zunächst erhebt sich hier die Frage, ob und inwiefern unsere
Schweizerische Eidgenossenschaft noch als christlicher Staat zu

gelten hat? Im weiteren: ob es diesen sog. christlichen Staat
überhaupt gibt und je gegeben hat? Auf die Geschichte gesehen
lässt sich die christliche Physiognomie der Schweiz nicht
verkennen. Von der entscheidenden Prägung, die zwei unserer
bedeutsamsten Staatswesen, Zürich und Genf, auf Jahrhunderte
hinaus durch christliche Willensbildung erhielten, war eben die

Rede; ein christlicher Wille beherrschte das Ganze, und
Fehlgriffe im Einzelnen hoben das grosse Wollen nicht auf. Das
Christliche wirkte mit als schöpferisches Element unserer
Geschichte, deren grosse Gestalten in entscheidender Weise von
dieser Tatsache her geprägt sind. Christlicher Einfluss machte
sich geltend in allen Lebensbereichen des Staates. Vorkommende

Kämpfe zwischen Staat und Kirche galten der Ab-
marchung zwischen beiden Sphären, berührten aber nicht den

christlichen Charakter des Staates, der die Absolutheit des

christlichen Glaubens und die Gültigkeit religiöser Normen nie
bestritt. Der Mensch der alten Eidgenossenschaft fand sich
hineingebettet in eine Welt christlicher Werte, Formen und Ueber-

zeugungen, und der eidgenössische Gedanke birgt in sich selber

eine sittliche und menschliche Kraft, deren christlicher
Ursprung nicht zu leugnen ist.

Heute ist dieses nahe Verhältnis gegenseitiger Durchdringung
und Förderung zwischen dem christlichen Glauben und dem

Leben des Staates weitgehend aufgelockert, ja zerstört. Auf-

572



klärung, Revolution, Radikalismus und religiöse Indifferenz der
Massen haben an der Verdrängung des Christlichen aus unserem

öffentlichen Leben gearbeitet. Es war typisch für den
Rationalismus und sein ungeschichtliches Denken, dass er, wie
auf der ganzen Linie, so auch hier die verborgenen Kräfte
schweizerischer Tradition missachten zu können meinte. Am
radikalsten kommt diese Tendenz in der Helvetik zum Durchbruch

— dass sie sich nicht durchzusetzen vermag, zeigt am
glücklichsten, wie sehr alle derartigen Versuche in der Schweiz
Fremdlinge nach Geist und Ursprung sind. Es ist aber wertvoll,
sich heute jene Zeit vor Augen zu halten: hätte die Christlichkeit

der Eidgenossenschaft damals noch ihre lebendige Kraft
gehabt, so hätte der Geist des revolutionären Einheitsstaates
nie unter uns Einzug halten können. Es fehlte die Kraft des

Glaubens, die das morschgewordene Staatsgebäude hätte
erneuern und der französischen Freiheitsbewegung eine christliche

Freiheitsbewegung hätte entgegensetzen können, obwohl
nirgends die Vorbedingungen für eine nationale Erneuerung
auf christlichem Boden so reichlich vorhanden waren wie
gerade in der alten Eidgenossenschaft. Weil die Schweiz innerlich

der Beeinflussung eines fremden Geistes nicht gewachsen

war, darum musste sie auch äusserlich einer fremden Macht
vorübergehend unterliegen.

Der liberale Staat des 19. Jahrhunderts brachte unter der

Auswirkung der französischen Revolution eine fortschreitende
Säkularisation des öffentlichen Lebens, wenn auch manche

Bindungen zwischen Staat und Kirche aus der früheren Zeit, z. B.

in unserem schweizerischen Landeskirchentum, bestehen blieben.
Die nahe Verbundenheit aber wandelte sich zum Zustande
wohlwollender Neutralität, zeitweise sogar betonter Gleichgültigkeit
des Staates gegen die Kirche, nie aber zum Zustande des

Kampfes oder der misstrauischen Ueberwachung der Kirche. Die
Bundesverfassungen von 1848 und 1874 hielten sich gegenüber

den föderalistischen und christlichen Traditionen der
Eidgenossenschaft in den Schranken weiser Mässigung und
widerstanden der Versuchung zur Schaffung eines Einheitsstaates.
Mit den Eingangsworten „Im Namen Gottes des Allmächtigen"
übergeben die Schöpfer des neuen Staates ihr Werk der Obhut
des Höchsten, wissend, dass der Mensch nicht Anfang und

573



Ende und nicht Herr seiner Geschichte, dass das Schicksal

von Mensch und Volk nicht Menschenwille und nicht Zufall sei.

Zum Problem des „christlichen Staates".

In der verfassungsmässigen Bekundung der Christlichkeit
eines Staates liegt freilich noch keine Garantie für die christliche

Gesinnung innerhalb seines Lebensraumes. Das Schicksal
eines benachbarten Kleinstaates kann uns darüber belehren, wie
wenig eine noch so laut betonte formale Christlichkeit einen
Staat vor der Kapitulation an die Uebermacht bewahren kann.
Es ist darum ein gewisses Misstrauen angebracht gegenüber
einer allzu emphatischen Anrufung der Christlichkeit unseres
Landes. Solche Anrufung ist sehr oft nur rhetorische
Ornamentik, bei der niemand genau weiss, um was es eigentlich
geht. Was wir brauchen, ist nicht ein christliches
Staatsprogramm, sondern lebendige Christen, deren Geist sich in
allen Lebensgebieten des Staates spürbar macht. Wir stossen
hier auf das grundsätzliche theologische Problem des „christlichen

Staates". Gibt es den christlichen Staat, und hat es

ihn je gegeben? Die Frage ist rundweg zu verneinen. Der
christliche Staat wäre derjenige, der die Bergpredigt, das
absolute Gesetz der Liebe, zum allgemein verbindlichen Staatsgesetz

erheben würde. Dieser Staat ist eine Utopie, oder aber

— er wäre das Reich Gottes auf Erden, das nicht wir Menschen
schaffen. In der Bergpredigt steht das Wort: „Ihr sollt dem

Bösen nicht widerstehen!" (Matth. 6,39) Wir sahen aber, dass

für die Bibel das Wesen des Staates gerade darin besteht,
dass er vermöge seiner Zwangsgewalt dem Bösen widersteht
und dadurch Raum schafft für das freie, menschliche Leben.
Darin erfüllt der Staat in seinen Grenzen den Willen Gottes.
Es ist der grosse Irrtum jeder Theokratie, dass sie wähnt, der
Staat könne noch in einer direkteren Weise den Willen Gottes
erfüllen, er könne selbst das Leben der Liebe verwirklichen.
Erzwungene Liebe aber ist eine contradictio in adiecto, denn
das Wesen der Liebe ist höchste Freiwilligkeit. Darum geht
die primäre Forderung der Kirche an den Staat dahin, dass

er für das Leben des Glaubens und der Liebe den freien Raum
schaffe. Der Staat aber, der dieser Forderung genügt, dessen

574



Amt in der heiligen Schrift dem Amt der Kirche gegenüber und
zur Seite gestellt ist, der als Diener Gottes das Schwert trägt
zur Belohnung der Guten und zur Bestrafung der Bösen, zur
Hilfe für die Armen und Unterdrückten, zum äussern
Raumschaffen für die freie Verkündigung des Evangeliums, dieser
Staat ist nicht der „christliche Staat", sondern er ist, um einen
Ausdruck von Karl Barth zu gebrauchen, der „rechte Staat".
Diesen „rechten Staat" glauben wir freilich in unserem
schweizerischen Staate der Gegenwart in hohem Masse verwirklicht
zu sehen, und darum bekennt sich die Kirche in allen ihren
Gliedern solidarisch mit diesem Staate, nicht aus liebedienerischer

Ergebenheit, sondern in Treue zu ihrem eigenen Wesen.

Wir werden zu zeigen versuchen, wie die grossen Konstanten
unseres Staates entscheidend vom christlichen Glauben her ihr
Gepräge und ihren Sinn erhalten und fortgesetzt der Erneuerung
aus dem Glauben bedürfen.

Christlicher Glaube und Wehrwille.

Die Solidarität der Kirche mit unserem Vaterland erstreckt
sich nicht nur auf die geistige Abwehr aller fremden
Tendenzen, welche die moralischen Grundlagen unseres
Staatswesens gefährden, sondern die Kirche bekennt sich ausdrücklich

zu der bewaffneten Abwehr jedes Angriffes auf den Staat.
Das elementare Recht des Staates auf Selbstschutz durch Krieg
aus ethischen Gründen verneinen, heisst nichts weniger, als die
Existenz des Staates und damit die Basis alles ethischen Lebens
verneinen. Denn Nichtbereitschaft zur Verteidigung mit Waffengewalt

käme in der heutigen Welt der internationalen Anarchie
einer Selbstpreisgabe des Staates an den robusten Machtstaat
gleich. Vor der Gefahr des Missbrauchs ist das kriegerische
Tötungsrecht des Staates aber nur geschützt, wenn es mit
strengstem Ernst auf den reinen Verteidigungswillen
eingeschränkt bleibt. Durch diese Beschränkung, durch den strikten
Verzicht auf alle Grossmachtallüren seit Marignano hat sich die
Schweiz zu ihrer wahren menschlichen Grösse durchgerungen.
Der Krieg ist für uns wirklich die ultima ratio der Politik. Im
bewussten Verzicht auf jedes andere kriegerische Ziel ausser
der Wahrung unserer Integrität und Freiheit ist unserer Armee

575



eine moralische Haltung auferlegt, in der die freiwillige
Beugung der Macht unter das Recht wahrhaft heroischen Ausdruck
findet. Vielleicht kommt nirgends die „christliche Struktur"
unseres Staatswesens so rein zum Ausdruck, wie in diesem
Fundamentalsatz unseres Wehrwillens. Unser Wehrwille bedarf
wahrhaftig keiner Macht- und Kriegsphilosophie zu seiner
Rechtfertigung. Diese moralische Haltung aber verleiht ihm eine

Entschlossenheit, einen Ingrimm, eine geballte Kraft, eine Bereitschaft

zum restlosen Einsatz aller Kräfte zur Verteidigung des

Vaterlandes, die auch dann noch standhalten und sich vor
keiner fremden Macht beugen werden, wenn menschlich
gesprochen die Verteidigung nutzlos, hoffnungslos, ja absurd
erscheinen müsste.

Freiheit in Gebundenheit.

Im Verzicht der Eidgenossenschaft auf den Aufbau ihrer
Machtstellung am Ende des Mittelalters lag nicht Schwäche
und Kleinmut, in ihr spricht sich vielmehr die Treue zu der

grossen Schicksalslinie unserer Geschichte aus: die Treue zur
Freiheit. Freiheit ist ja das Lebensgesetz, unter dem die
Eidgenossenschaft in der Geschichte angetreten ist. Um der Freiheit
willen ist der Bund von 1291 geschlossen worden, dieser
Freiheit galten alle Kämpfe der alten Eidgenossenschaft, Freiheit
erscheint uns auch heute als die Ehre, der Sinn, die
Rechtfertigung unserer Geschichte. Im Unabhängigkeitswillen nach

aussen, im Selbstbestimmungsrecht der Bürger, in der demokratischen

Verfassung und im föderativen Aufbau des Staates nach

innen findet der schweizerische Freiheitsgedanke seinen
statutarischen Ausdruck. Dieser Freiheitsgedanke ist aber durch

unsere freiheitlichen Institutionen noch nicht garantiert. Er muss
vielmehr verankert sein in der innersten Freiheit der Herzen,
welche allein der Glaube zu geben vermag.

Hier begegnet unser demokratisches Freiheitsinteresse dem
christlichen Freiheitsgedanken. Auch der christliche Glaube
redet bekanntlich von Freiheit, ja Freiheit ist das Ur-
element des Glaubens. „Wo der Geist des Herrn ist, da ist
Freiheit" (2. Kor. 3,16). So kann ein Alexandre Vinet geradezu

sagen: „Le christianisme est, dans le monde, l'immortelle

576



semence de la liberté." Die Formel christlicher Freiheit ist ein
scheinbares Paradoxon: Freiheit in der Gebundenheit. Nur in
der Bindung an Gott ist der Mensch wahrhaft frei, während
er ausserhalb dieser Bindung sofort in schlimmste Knechtschaft
der Welt und ihren Mächten gegenüber fällt. Es geht also im
Glauben nicht um eine rein formale Freiheit der Verantwortungslosigkeit,

nicht um die Souveränität des Individuums, sondern
um Freiheit in Verantwortung und Gehorsam. Deo servire liber-
tas — das ist das Pathos christlicher Freiheit.

Dass alle echte demokratische Freiheit in dieser christlichen
Freiheit wurzeln muss, das spüren heute gerade die Einsichtigen

unseres Volkes. Zur Freiheit gehört ein Ethos, gehört
Reife, innere Disziplin, Verantwortung. Ohne sie wird ein
Staatswesen mit weitgehenden Freiheiten wie das unsrige im
Laufe der Geschichte langsam aber sicher zum Spielball gewisser
Gruppen und Mächte, die unter dem Deckmantel der Freiheit
ihre Zwangsherrschaft ausüben. Hinter der eidgenössischen Freiheit

steht als geistige Heimat die christliche Freiheit. Der Bund
der Eidgenossen ist nicht das Werk rebellischer Auflehnung
gegen bestehende rechtmässige Ordnung, er ist das Werk von
Menschen, die in der heiligen Bindung des Glaubens lebten
und aus diesem Glauben heraus sich der Verletzung alten
Rechtes widersetzten. Das ist uns wichtig. Unsere Freiheit ist
nicht Produkt einer revolutionären Theorie, sondern sie hat
ihren Ursprung in christlichem Wurzelgrund und muss sich fort
und fort von ihm her erneuern, wenn sie nicht zur demokratischen

Phraseologie herabsinken will. Nicht die Ideen einer

verantwortungslosen Vernunftautonomie dürfen ihr die Füllung
geben, sondern die christlichen Gedanken der Freiheit in
Verantwortung und Gebundenheit.

Wenn die Kirche sich für die Erhaltung unserer Staats- und
Lebensform einsetzt, so tut sie das nicht, weil ihr unsere
demokratischen Institutionen und Freiheiten als Werte an sich

erscheinen, sondern weil in diesen Formen der auf Recht und
Verantwortlichkeit gegründete Staat seinen Ausdruck findet. Es

gibt christlich gesprochen keine absolut richtige Staatsform : dieser

Satz ist auch gegen das Axiom von der alleinseligmachenden
Demokratie geltend zu machen. Die Demokratie, die zur alles
nivellierenden Herrschaft anonymer Cliquen wird, ist ebenso

577



schlimm, wie die Aristokratie oder Monarchie, die zur Tyrannis
entartet. Die Kirche, die um die Macht der Sünde weiss,
erkennt die Gefahr jedes Staatssystems. Wo der Staat die von
Gott verordnete Autorität steigert zu einer Allmacht, die alle
Freiheit und Persönlichkeit des Menschen vernichtet, da wird
er zum Tier aus dem Abgrund. Umgekehrt führt die Freiheit,
wo sie sich loslöst vom Wissen um das Gebot und die

Ordnungen Gottes, in ihren letzten Konsequenzen zur Selbstverwüstung

und zum Krieg aller gegen alle. Dass die Demokratie
ein besonderes Gefälle nach der Mittelmässigkeit hin hat, dass

in ihr sehr oft der Gesichtspunkt wirklicher Sachverständigkeit
und weitblickender Zielsetzung nicht durchdringt durch den
Wust verantwortungsloser Schwätzerei und mittelmässigen
Strebertums — wer von uns hätte das nicht schon beklagt?
Dem Volke jedoch grundsätzlich mehr zu misstrauen als dem
Einzelnen oder einer herrschenden Minderheit, ist eine
Auffassung, die sich nur aus einer unchristlichen
Menschenverachtung erklären lässt, während sie anderseits zugunsten
weniger einen Optimismus voraussetzt, der für den Christen
ebenso grundlos ist wie der aufklärerische Optimismus über die
Güte der Menschennatur bei den Hörigen der Demokratie.

Christlicher Glaube und organischer Bund.

Die Schweiz ist lebendig gewachsene, nicht theoretisch
konstruierte Demokratie. Dass unser demokratisches Ideal sein

Korrelat im Gedanken des lebendigen organischen Bundes hat,
das gibt unserem Staatswesen jenes glückliche Ebenmass, auf
das wir wohl stolz sein dürfen. Die Stärke unseres vaterländischen

Gedankens liegt im Reichtum der vielgegliederten Heimat,
in der organischen Lebendigkeit und Vielgestaltigkeit unseres
Bundes. Im Bunde der schweizerischen Eidgenossenschaft liegt
ein verborgener Gedankenkern, der sein innerstes Wesen
ausdrückt: die grösstmögliche Entfaltung des einzelnen Gliedes
innerhalb des Bundes und zugleich der lebendige Zusammenhang

unter allen Bundesgliedern in einer Gemeinschaft. Dieser
Kerngedanke findet seinen Ausdruck im föderativen
Gleichgewicht zwischen der Freiheit und Souveränität der Stände und
ihrer Beschränkung und Zusammengehörigkeit im gemeinsamen

578



Bund. Der christliche Glaube wird innerhalb dieses Bundes
eine ganz besondere Möglichkeit verwirklicht sehen, dem
göttlichen Gebote zu gehorchen, weil er die Freiheit gewährt,
gemäss der Eigenart der Stände und Lebensgebiete unsere
Volksgemeinschaft zu gestalten. Der christliche Glaube tritt
mit aller Energie für das Recht der geschöpflichen Eigenart
ein und wehrt sich gegen jede Form der Gleichschaltung und

gegen jeden Versuch einer angeblichen Staatsomnipotenz, als
letzte und höchste Richterin über das innerste Heiligtum des

Bürgers zu bestimmen. Je mehr nämlich in einem Staate die

Gleichschaltung Platz greift, je mehr die Staatsgewalt alle
Lebensgebiete, Beruf, Familie, Kunst, Politik, Wissenschaft,
Wirtschaftsleben, Erziehung, ja sogar die Kirche gleichhobeln
will, desto mehr wird der Entfaltung dieser Lebensgebiete
Gewalt angetan, und desto grösser wird in ihnen die Spannung
zwischen dem freien Gehorsam gegen Gottes Gebot und der
diesseitigen Staatsallmacht. Je mehr die Staatsgewalt aufwuchert,
desto mehr versucht sie, bis ins innerste Gewissen der Bürger
hinein einen unsichtbaren Zwang auszuüben, und desto mehr
wird sie zu einer Vergötzung von Menschenherrschaft und
Menschenehre führen, durch die der freien Entfaltung des

Lebens Fesseln angelegt werden. Im Bunde aber sind
die Voraussetzungen da, dass sich die Lebensgebiete der Politik,
der Wirtschaft, der Erziehung, der Wissenschaft, der Kirche
nach ihren besonderen Ordnungen frei entfalten können und
dennoch sich zu gemeinschaftlichem Wirken zusammenfinden.
Der Bundesgedanke verbindet die Freiheit des Einzelnen mit
der Hingabe an das Ganze. Darum wird gerade der Christ es

als unschätzbares Vorrecht betrachten, in unserem Bunde leben

und wirken zu dürfen.
Bund ist das Verhältnis von Menschen, die einander nicht

nur ihr Sonderleben garantieren, sondern die sich unverbrüchliches

Verharren bei der Gemeinschaft und gegenseitige Hilfe
in Not und Gefahr versprechen. Der Bund besteht darum nur
auf der Grundlage der Treue und Verantwortung. Solche Treue
und Verantwortung ist aber sinnlos ohne die Beziehung zu
einem Absoluten, das über dem Wechsel der Staaten und Völker
und Menschen steht, ohne die Beziehung zu Gott. Darum haben
sich die Gründer unseres Bundes in der feierlichsten Form

579



des Treuegelöbnisses, im Eide, vor Gott zusammengeschlossen.
Vor dem Gewaltigen droben im Himmel haben sie es bezeugt:
Wir haben uns mit Leib und Leben verschworen. Wenn das

Horn zur Abwehr ruft, dann wollen sie den ganzen Einsatz

wagen. „Schweizerische Eidgenossenschaft" — der Sinn dieses
feierlichen Wortes und damit der Sinn unseres Bundes kann

nur im Glauben erfasst werden: so wenig ein ungläubiger
Mensch einen Eid vor Gott schwören kann, so wenig kann ein

ungläubiger Mensch Eidgenosse im wahren Sinne des Wortes
sein.

Das innere Wachstum des Bundes.

Um den Bund der Eidgenossen halten zu können, braucht es

die Kraft, gewaltige Spannungen zu ertragen. Denn die Schweiz
bildet ja das grosse Beispiel eines Staates, der weder durch
die Einheit des Blutes und der Rasse, noch der Sprache und
Kultur, noch des Bodens und Lebensraumes zusammengehalten
wird, sondern allein durch die Kraft der Treue zum gemeinsamen

Schicksal. Drei grosse Kulturen und Nationalitäten
stossen auf unserem Gebiet zusammen, und in dieser Tatsache
sind sicherlich enorme, den Bestand des Staatswesens
bedrohende, zentrifugale Kräfte beschlossen. Es ist und bleibt ein
hohes Wagnis, die Stimme des Blutes, der Rasse und der
Kultur als staatsbildende Kräfte zu ignorieren und an ihre
Stelle die auf den Eid gegründete Treue zu setzen. Es erfordert
die immer neue Bemühung, sich gegenseitig zu verstehen, die
Treue zum eigenen Wesen mit verständnisvollem Einfühlen in
das andere Volkstum zu verbinden. Es erfordert zuletzt und
zutiefst sittliche Kräfte, die nur der christliche Glaube zu geben

vermag, der Glaube, der auf den Primat des Geistigen und auf
die Verbundenheit des Menschen mit dem Menschen in einer
höheren Einheit als der des Blutes hinzielt.

Aber die hohe Anstrengung lohnt sich: sie schenkt uns einen
überraschenden Reichtum kultureller Entfaltung auf engstem
Raum, ein fruchtbares Zusammenwirken von Kräften, die anderswo

divergieren, eine geistige Spannweite, durch die wir die

eigentlichen Träger jener grossartigen, durch den heutigen
Nationalismus so schmählich verratenen abendländisch-christlichen

580



Idee werden. Wer durch unsere Landesausstellung wanderte,
den konnte plötzlich die Vision eines geeinigten Abendlandes
packen, eines Abendlandes, das noch viel Herrlicheres zu leisten
vermöchte als unsere kleine Schweiz, wenn seine grossen lebensvollen

Völker ohne Auseinander und Gegeneinander und ohne
Hegemoniestreben eines einzelnen im edlen Wettstreit sich
entfalten könnten zum Aufbau einer neuen Welt.

So leuchtet uns die Existenz unseres Staates mitten in
unserem zerrissenen und blutgetränkten Europa als eine Ver-
heissung für die Zukunft auf. Der Wille zum friedlichen,
schöpferischen Nebeneinander statt zum zerstörerischen
Gegeneinander, der in unserem Staatswesen Gestalt angenommen hat,
er wird den Geist einer befriedeten Welt bilden müssen, wenn
diese Welt nicht an ihrem Unfrieden zugrundegehen soll.
Darum ist unser Föderalismus mehr als nur eine Sache utilitaristischen

Kalküls, mehr auch als nur eine zufällige geschichtliche

Gegebenheit, er ist uns heiliger Auftrag und Verheissung,
eine von der Geschichte überbundene Mission vor Europa. Trotz
der Kleinheit unseres Raumes, trotz unserer Bedeutungslosigkeit
in den machtpolitischen Auseinandersetzungen der heutigen Welt
ist uns Eidgenossen damit eine Aufgabe gestellt, die wir letzten
Endes nur als Christen in ihrer Grösse erkennen können. Denn
die Frage, ob wir damit einen wirklichen Auftrag zu erfüllen
haben, gründet im Religiösen, sie hängt davon ab, ob

uns Volkstum und Staat letzte Einheiten sind, oder ob diese

selbst wieder sich einer höheren, ökumenischen Einheit
unterzuordnen haben.

Wir wollen mit unserer Mission in der Geschichte nicht
prahlen, wir werden sie vielmehr dann am treuesten erfüllen,
wenn wir ohne jedes Anpreisen unsere Art rein zu verkörpern
trachten. Uns aber stellt dies vor die Aufgabe einer unablässigen
geistig-sittlichen Bemühung, zu wachsen aus Zerstreuung und
Sonderung zum freien, einigen Bund, zum wahren Volk; zu
wachsen aus Kleinmut und Eigennutz zur grossen, tapferen
Bereitschaft und zur lebendigen Gemeinschaft; zu wachsen aus
der Diktatur der Schlagworte und Parteilosungen zu innerer
Reinheit und Selbständigkeit in Denken und Handeln; zu
wachsen aus dem öden Dienst am Materiellen zur Ehrfurcht
vor dem allein Helfenden und Gebietenden, ohne den wir nichts

581



sind. Ein Volk, das so wächst, das weiss, wenn die Stunde
schlagen sollte, dass es dann nicht nur um materielle Interessen,
nicht nur um Macht, auch nicht nur um seine Grenzen zu
kämpfen hat, sondern um ein Heiliges, Ewiges, Unveräusserliches,

das Gott ihm innerhalb seiner Grenzen anvertraut hat.

Ewiger Bund und irdischer Bund.

Im Wappen unseres irdischen Bundes steht das Zeichen des

verborgenen, ewigen Bundes, den Gott uns darreicht im Kreuze
des Erlösers. Dieses Zeichen redet zu uns von der Bundestreue
Gottes zu den Menschen, von der das Wunderbare gesagt ist:
„Es sollen wohl Berge weichen und Hügel hinfallen, aber meine
Gnade soll nicht von euch weichen und der Bund meines Friedens
soll nicht hinfallen, spricht der Herr, euer Erbarmer!" (Jes.
54,10) Ein seltsamer Bund von jenseitiger Gewalt, ein Bund,
der nicht auf Gegenseitigkeit beruht, sondern allein auf der
unergründlichen Treue Gottes, ein Bund, der zugleich den
Einzelnen in eine erschreckende Verantwortung hineinstellt!
Gewiss, dieser Bund hat zunächst mit allen irdischen Bünden
nichts zu tun. Er wird bestehen, wenn alle irdischen Bünde

vergangen sind. Aber dieser Bund will manifest und faktisch
werden im Leben derer, die an ihn glauben. Aus dem Glauben
an den ewigen Bund Gottes in Christus wächst die nüchterne
und stille Kraft, in dem sichtbaren Bund der Eidgenossen und
seinen Freiheiten zu wirken und ihn mit neuem Leben zu
durchstrahlen. Wie auf dem Felsvorsprung unserer Berge die Arve
wächst in selbstverständlicher Kraft, so wächst die tiefste
Opferbereitschaft für die Heimat aus dem christlichen Glauben an

den Erlöser, lebendig, stark, dem Sturme gewachsen, verwurzelt
in ewigem Grund.

Dass dieser Glaube in unserem Volke erhalten und gemehrt
werde, das ist die Sorge der Kirche für unser Volk. Mit ihr
glaubt sie der geistigen Landesverteidigung den besten Dienst
der Treue und Solidarität zu leisten. Wir haben zu zeigen
versucht, wie die Fundamente und grossen Konstanten unserer
Geschichte vom christlichen Glauben ihr Gepräge, ihren Sinn,
ihre Tragkraft erhalten. Der christliche Glaube ist uns die
unverrückbare Mitte, die unser Volk in seiner Vielfalt bindende

582



Einheit. Der Glaube, dass Recht und Gerechtigkeit, Nächstenliebe

und Brudersinn, Opferbereitschaft und Verantwortlichkeit
nicht nur schöne Ideale sind, die man beliebig an den Nagel
hängen kann, wenn sie uns unbequem werden, sondern dass
sie Gottes heilige Forderungen sind, denen wir uns in Demut
und Ehrfurcht beugen müssen: dieser Glaube ist der innerste
Hort unseres Bundes. In einem treuen Schwurverband solcher
Männer und Frauen, die alle die geheime Glut dieses Glaubens
im Herzen tragen, besteht die innere Stärke unseres Staates in
dieser gefahrvollen Zeit. Unser Staat, unsere Volksgemeinschaft,
unser Vaterland lebt davon, dass in ihm glaubensstarke Menschen
da sind, die wie die verborgenen Fundamente einer Brücke das

Ganze tragen und für die andern einstehen; dass in ihm
verantwortliche Männer an der Spitze stehen, die nicht um Volksund

Parteigunst buhlen und das Ihre suchen, sondern in der
Verantwortung vor Gott als dem höchsten Richter stehen; dass

in ihm Männer da sind, die in stiller Treue, mit dem grossen
Blick und der innern Ruhe des Glaubens, in eiserner
Entschlossenheit und Pflichterfüllung im Alltag stehen, zum Opfer
fähig, für die andern bereit, um Gottes willen. Ein solches Volk
hat den Mut, auch das Aeusserste zu bestehen, und die Kraft,
auch das Schwerste zu tragen. Ein solches Volk kann mit
Huldrych Zwingli sagen: „Nit dass mir's grusete vor den Winden;

denn ich stand uf einem Felsen, der nit under mir wycht!"

583


	Kirche und nationale Verteidigung

