Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 9

Artikel: Irische M6dnche am Zirich- und am Bodensee : ein Kapitel aus der
schweizerischen Christianisierungsgeschichte

Autor: Blanke, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759133

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Irische Monche
am Ziirich- und am Bodensee

Ein Kapitel aus der schweizerischen Christianisierungsgeschichte

Von Fritz Blanke

Der St. Galler Monch Wetti erzihlt in seiner zu Beginn des

neunten Jahrhunderts aufgezeichneten, aber auf iltere Vor-
lagen zuriickgehenden Lebensbeschreibung des heiligen Gallus,
dass der Ire Columban auf der Reise durch Alemannien mit
einer Missionsgesandtschaft von zwolf Ménchen, darunter Gal-
lus, im Jahre 610 nach Tuggen gekommen sei. Die Tuggener
Erlebnisse schildert Wetti mit folgenden Worten: ,,Dieser Ort
gefiel, aber es missfielen die verkehrten Gewohnheiten der Be-
wohner, Grausamkeit und Bosheit herrschten unter ihnen und
sie waren dem Aberglauben der Heiden ergeben. Als daher die
Diener Gottes unter ihnen ihren Wohnsitz genommen hatten,
lehrten sie dieselben den Vater, den Sohn und den heiligen
Geist anbeten. Denn Gallus, dessen Wunder zu erzdhlen wir
mit Christi Beistand uns bemiihen, und der dem Manne Gottes
Columban, wie schon gesagt ist, von Beginn seines Klosterlebens
an nachfolgte und an seinen Miihen teilnahm, dieser begann
hier die Tempel der Heiden niederzubrennen und das, was den
Gottern geweiht worden war, in den See zu versenken. Als
diese nun ihre Tempel verbrannt sahen, ergriffen sie gegen
jene die Waffen des Hasses, der so sehr ihre Herzen entflammte,
dass sie nach gepflogener Beratung den Mann Gottes Gallus
toten und Columban mit Schimpf und Schande aus ihrem Ge-
biete verjagen wollten. Da der heilige Columban dieses ver-
nahm, betete er: ,Gott, Lenker des Erdkreises, nach dessen
Willen der ganze Weltenlauf sich vollzieht, schlage mit Schande
dieses Volk, damit, was es Boses deinen Dienern zudenkt, auf
sein Haupt falle (Vergl. Psalm 109, 17, 29, 30). Ihre Kinder
sollen dem Untergang geweiht sein (Psalm 109, 13). Wenn
sie also die Mitte ihres Lebens erreicht haben, soll wahnsin-
niges Staunen sie ergreifen (Luk. 5, 26), sodass sie, von Schul-
den erdriickt (1. Sam. 22, 2), ihre Schmach erkennen und sich
bekehren. Die Weissagung des Psalmisten (Psalm 7, 17) mége

557



an ihnen erfiillt werden: Sein Schmerz wird auf seinen Kopf
kommen und sein Frevel wird auf seinen Scheitel fallen.””
Dass Tuggen (Kanton Schwyz, Bezirk March) am Ziirichsee
liege, wie unsere Vita angibt, trifft heute nicht mehr zu, galt
aber, wie die Tiirstsche Karte der Eidgenossenschaft (14905—97),
die alteste Schweizerkarte, zeigt, fiir das Mittelalter. Auf dieser
Landkarte reicht der obere Ziirichsee, indem er westlich um den
Buchberg hakenformig umbiegt, weiter hinauf als heute und
bespiilt auch die Ufer von Tuggen. Heute ist dieser Teil des
Zirichsees, im Mittelalter Tuggenersee genannt, versumpft.
Wie heute war Tuggen auch zur Zeit des Columban nur
ein Dorf (villa), aber dieses Dorf war fiir die Iren von héch-
ster Bedeutung. Barg es doch eine heidnisch-alemannische Kult-
statte! Die Vita Galli Wettis spricht von Tempeln, die sich dort
fanden. Gegen die Behauptung von germanischen Heidentempeln
ist nichts einzuwenden, haben doch die Spitgermanen, im Unter-
schied zu den die Gottheit im heiligen Hain verehrenden Friih-
germanen, Tempel als Stitten der Gottesverehrung gebaut und
zwar Holztempel, die darum auch, wie es von Tuggen erzihlt
wird, verbrannt werden konnten. Wir héren vom 5.—8. Jahr-
hundert von burgundischen, frinkischen, alemannischen, lango-
bardischen, angelsiachsischen und friesischen Tempeln. Fraglich
ist an der Nachricht Wettis nur dies, dass es sich in Tuggen
um eine Mehrzahl von Tempeln gehandelt habe. Ein einzelnes
Tempelgebdude in Tuggen ist wohl vorstellbar, hingegen féllt
es schwer, an mehrere Tempel zu glauben, wenn man weiss, dass
es in den Lebensgeschichten der Germanenbekehrer iiblich ist,
jeden Heiligen moglichst viele Tempel vernichten zu lassen.
Jedoch trotz dieses Bedenkens mdchte ich die Nachricht von
mehreren heidnischen Heiligtiimern in Tuggen nicht ganz ver-
werfen. Denn wir wissen, dass z. B. in Bregenz zu gleicher Zeit
die Alemannen drei Gotter anbeteten. Ist es dann nicht ebenso
denkbar, dass von den Tuggener Alemannen ebenfalls drei
Gotter verehrt wurden und dass die Tuggener jedem von ihnen
einen Tempel errichtet hatten? Die auffillige Tatsache, dass im
Mittelalter in dem kleinen Tuggen unmittelbar neben der Haupt-
kirche noch zwei Kapellen — die eine dem hl. Viktor, die andere
der hl. Magdalena geweiht — standen, liesse sich von hier aus
erkliren. Es konnte sein, dass diese drei christlichen Gottes-

558



hduser auf den Fundamenten dreier heidnischer Heiligtiimer
gebaut worden wiren.

Die Tempel in Tuggen enthielten, wie Wetti sagt, ,,den Got-
tern Geweihtes”. Gemeint sind wohl Weihe-(Opfer-)gaben, wie
sie auch sonst als Inhalt germanischer Heiligtiimer bezeugt sind.
So ist z. B. bekannt, dass die friesischen Tempel wegen der in
ihnen angehiuften Weihegeschenke als reich galten und dass
Karl dem Grossen bei der Zerstérung der Irminsul grosse
Schitze in die Hinde fielen. Die Tuggener Votivgeschenke wa-
ren offenbar aus Metall, denn sie gingen bei der Tempelverbren-
nung nicht mit zugrunde, sondern mussten im See versenkt
werden.

Tempel in Tuggen, mogen es nun einige oder nur einer ge-
wesen sein, setzen voraus, dass sich Alemannen dort schon vor
lingerer Zeit niedergelassen hatten. Dieser Schluss stimmt zu-
sammen mit der Angabe des Geographen von Ravenna, wo-
nach das alemannische Siedlungsgebiet schon vor 480 die Um-
gebung des Bodensees und des Ziirichsees umfasste. Zu einer
etwas spdteren Datierung kommt Wilhelm Bruckner, der aus
philologischen Griinden folgert, dass die Alemannen um das
Jahr 500 bis Ziirich vorgestossen waren und dass sie ,,Jahr-
zehnte spiter” den oberen Ziirichsee erreicht hidtten. Nehmen
wir also an, sie seien um 550 nach Tuggen gekommen, so weil-
ten sie dort bereits zwei Menschenalter, als Columban erschien
und konnten in dieser Frist eine Kultstitte, die jedenfalls der
religiose Mittelpunkt des Heidentums in jenem Landstrich war,
errichten. Warum sie dazu gerade Tuggen auswihlten, wissen
wir nicht. Vielleicht weil der Ort, an der Kreuzung des vom
Bodensee nach der Innerschweiz (Ricken — Tuggen — Wiggi-
tal — Pragel) fithrenden Landweges und der vom Ziirichsee nach
dem Walensee fithrenden Wasserstrasse gelegen, ein wichtiger
Knotenpunkt war, oder weil die Alemannen hart an der Grenze
des christlichen Churritien einen heidnischen Vorposten auf-
richten wollten.

Ueber die Stelle, wo die Irenmdnche in Tuggen ihre Zellen
bauten, meldet Wetti nichts. Wir sind in dieser Frage allein
auf die Tuggener ortliche Ueberlieferung, welche die Anhohe
»Egg’ als den Ort der Zellengriindung bezeichnet, angewiesen.
Die Zuverlissigkeit dieser Tradition genau nachzupriifen, ist

559



natiirlich unmoéglich. Immerhin konnen wir feststellen, dass die
irischen Missionare, sollten sie sich wirklich auf der Egg nieder-
gelassen haben, dort in der Tat das fanden, was sie fiir ihre
Ansiedlungen in der Fremde zu suchen pflegten. Sie fanden dort
Wasser: auf der Egg fliesst noch heute eine Quelle, die schon
im Mittelalter — wohl in Erinnerung an den Wohnsitz der Iren
auf dieser Hohe — Gallusbriinnlein hiess und die noch gegen-
wirtig bemerkenswert gutes und reichliches Wasser liefert. Sie
fanden dort Einsamkeit: die Egg, eine schwache halbe Weg-
stunde oberhalb des Dorfes gelegen, ist noch heute mit ihren
wenigen Bauernhdusern ein Ort des Friedens. Und schliess-
lich musste die anmutige Rundsicht den angeborenen Natursinn
der Iren befriedigen, von dem ein Kenner urteilt: ,,Kein Volk
hat so frith und vollstindig (wie die Iren) die Natur in ihren
kleinsten wie grossartigsten Erscheinungen beobachtet und ge-
liebt” (Kuno Meyer).

Die heidnischen Tempel in Tuggen standen nach der Orts-
iiberlieferung auf dem Platz, den heute die Kirche einnimmt.
Da es bei Wetti heisst, Gallus habe die Opfergaben in den See
geworfen, so ist, wenn die Lokaltradition Recht hat, anzu-
nehmen, dass in alter Zeit der Tuggenersee bis an die heute
von der Kirche besetzte Stelle heranreichte. Dass dies der Fall
gewesen sein muss, wird von F. A. Casutt bestitigt, der in seiner
,,aeschichte der Pfarrgemeinde Tuggen’ (1888) erwihnt, dass
sich alte Leute noch erinnern, dass an der Kirchhofstiege Schiffe
angebunden wurden. Demnach ging die erweiterte Linth vor der
Linthkorrektion bis an die Kirchhofsmauer. Erst recht miissen
wir dasselbe vom Tuggenersee, von dem die verbreiterte Linth
ja nur ein Ueberrest gewesen ist, voraussetzen. Die miindliche
Tuggener Ueberlieferung und der Bericht des Wetti lassen sich
also gut vereinigen. |

Ueber das Vorgehen der Iren in Tuggen berichtet Wetti, dass
sie gepredigt und die heidnischen Tempel zerstort hitten. Beides
gehorte in der Germanenmission zusammen. Die Missionspredigt
war nicht das einzige Mittel der Bekehrung, ja, sie war in der
merowingischen Zeit, in der wir stehen, nicht einmal das Haupt-
mittel. Es gab eine sinnenfilligere Methode, um den Heiden die
Unkraft ihrer eigenen Goétter und die Uebermacht des Christen-
gottes zu beweisen, niamlich die Vernichtung der heidnischen

560



Heiligtiimer. Die Missionspredigt pflegte solche Zerstorungen
einzuleiten oder zu erliutern, stand also, ganz im Gegensatz zur
altchristlichen Missionsweise, an zweiter Stelle. Die Tempel-
verbrennung in Tuggen entsprach somit dem damaligen Missions-
verfahren. Unglaubwiirdig scheint mir bloss, dass es Gallus ge-
wesen sein soll, der den Kultort in Triimmer legte. Das diirfte
doch Sache des Abtes Columban gewesen sein, der als Fiihrer
der Missionsgesandtschaft bei diesem ersten Grossangriff auf
das Heidentum sicher nicht einem der ihm unterstellten Mdénche
die Leitung iibergeben und sich selber im Hintergrund gehalten
hat. In der Lebensgeschichte des Columban von Jonas jeden-
falls wird da, wo das Zusammentreffen Columbans mit den
Alemannen in der Nihe von Bregenz geschildert wird, Colum-
ban selber als der den heidnischen Kultus Angreifende bezeich-
net. Dasselbe ist auch fiir Tuggen anzunehmen. Wettis Vita Galli
jedoch, im Bestreben, den heiligen Gallus in den Vordergrund
zu riicken, hat diesem die entscheidende Rolle bei den Tuggener
Vorgingen zugeschrieben.

Dass die Alemannen, die durch das gewalttitige Vorgehen
der Iren von der Ohnmacht ihrer Gotter iiberzeugt werden soll-
ten, im Gegenteil auf einem Thing sich zu wehren beschliessen
und die angriffigen Missionare fortjagen, ist einleuchtend. Aber
es ist anzunehmen, dass Columban und Gallus auch ohne ihr
schroffes Vorgehen einen Missionsmisserfolg erlitten hétten.
Kamen sie doch im Auftrag des austrasischen Konigs Theude-
bert, um die Alemannen fiir die Religion ihrer friankischen Be-
sieger zu gewinnen. Das war keine leichte Aufgabe, zumal bei
den Alemannen, die von allen germanischen Vélkern dem
Christentum den ldngsten, zihesten Widerstand geboten haben.
Man pflegt diese Widerstandskraft so zu erkliren, dass man
darauf hinweist, die Alemannen hitten sich, als sie das Gebiet
der heutigen alemannischen Schweiz besetzten, auf cinem Boden
niedergelassen, der noch wenig romanisiert und christianisiert
war und darum hitten sie es vermocht, dieses von ihnen ein-
genommene Land zu germanisieren, was z. B. den Burgundern
und den Franken, die sich in der Westschweiz und in Gallien in
einer viel intensiveren romischen und christlichen Umwelt an-
siedelten, nicht mehr gelungen sei. Aber diese Begriindung hinkt,
denn die Alemannen haben auch das Elsass, wo doch eine starke

561



Romanisierung stattgefunden hatte, germanisiert und das dor-
tige Christentum zuriickgedrangt, einfach deshalb, weil der alte
Gotterglaube bei ihnen tiefer als bei den anderen Volker-
wanderungsvolkern eingewurzelt war.

Columban schied nach Wettis Darstellung von den Tuggenern
mit einem in die Form eines Gebetes gekleideten Fluch. Ebrard
in seinem Werk ,,Die iroschottische Missionskirche’” (1873) hilt
diesen Fluch fiir ungeschichtlich. Er kann sich nicht vorstellen,
dass ein Gottesmann wie Columban einer solch scheusslichen
Verwiinschung fihig gewesen sei. Ebrard hat nicht beachtet, dass
die Verfluchung halsstarriger Heiden auch sonst in der mittel-
alterlichen Missionspraxis vorkommt. Der Bekehrer der Iren
Patrick z. B. soll solche Fliiche hiufig ausgestossen haben. Sie
dienten ihm als Einschiichterungsmittel, und so ist auch Colum-
bans Fluch aufzufassen. Er war bei ihm (wie bei Patrick) ein
Stiick der Missionsmethode, nimlich ein letztes Mittel, die stor-
rischen Alemannen zur Umkehr zu veranlassen. Ebrard hat so-
dann iibersehen, dass der Fluch Columbans in den alttesta-
mentlichen Rachepsalmen seine Vorbilder hat, und dass der
Heilige bei seiner Verwiinschung das Bewusstsein haben durfte,
sich auf die heilige Schrift stiitzen zu konnen. Gerade der pein-
lichste Abschnitt des Gebetes, die Kinderverfluchung, kommt in
ahnlicher Form schon im 109. Psalm vor; der Satz ,,Die Kinder
sollen dem Untergang geweiht sein” ist wortlich aus Psalm 100,
V. 13 iibernommen. (Die iibrigen biblischen Anklinge habe ich
oben in meiner Uebersetzung des Gebetes in Klammern bei-
gefiigt). '

Ich meine also, dass die von Wetti iiberlieferte Heiden-
verfluchung Columbans nicht von vornherein in Zweifel ge-
zogen werden kann, womit natiirlich nicht gesagt ist, dass der
Wortlaut im Einzelnen historisch ist. Aber der Vorgang als sol-
cher ist, zumal bei einem so lodernden Temperament wie dem-
jenigen Columbans, denkbar.

Das Gebet Columbans ist aber nicht bloss ein Fluch, sondern,
worauf Pater L. Kilger in der Zeitschrift , Heimatkunde vom
Linthgebiet’”” 1939, S. 36 hinweist, auch eine Voraussage. Colum-
ban weissagt, dass die Tuggener Kinder, wenn sie die Lebens-
mitte erreicht haben, sich bekehren werden; das wire etwa
40—50 Jahre nach 610. Kilger fiigt bei, die Gallusvita hatte

562



diese Voraussage sicher kaum wiedergegeben, wenn man in
St. Gallen nicht gewusst hitte, dass sich das Vorhergesagte er-
fiillt hat. ,,Denn es ist nicht die Sache mittelalterlicher Bio-
graphen, unerfiillte Prophezeiungen ihrer Heiligen aufzuzeich-
nen”. Leider wissen wir iiber eine Bekehrung Tuggens um 650
bis 660 nichts; es ist den unklaren, mit biblischen Zitaten ar-
beitenden Andeutungen des Columbangebetes hochstens zu ent-
nehmen, dass die Umkehr der Tuggener sich unter gewaltsamen
Begleitumstinden vollzogen hat. Kilger nimmt an, dass der
kraftvolle, um 655 bei den neustro-burgundischen Franken zur
Herrschaft gekommene Hausmeier Ebroin, zu dessen Gebiet auch
das Ostufer des Ziirichsees gehorte, den Heiden von Tuggen den
Glauben aufzwang, aber Kilger ist sich bewusst, dass es sich
dabei um eine blosse Vermutung handelt.

Jonas, der Verfasser der Vita Columbani, der ja iiberhaupt
iiber die Ereignisse, die sich auf der Fahrt der Irenmdnche an
den Bodensee abspielten, schweigt, erwiahnt von Tuggen nichts.
Aber auch wenn die Angaben der Vita Galli Wettis von der Vita
Columbani nicht gestiitzt werden, so brauchen sie darum doch
noch nicht Erfindung zu sein. Hitte die Wetti-Vita den Zusammen-
stoss der Iren mit den Alemannen, den sie nach Tuggen legt,
erdichtet, so hitte sie als Stitte des heidnischen Heiligtums
sicher einen bekannteren Ort als das unbedeutende Dorflein
am oberen Ziirichsee ausgesucht. Tuggen als religiéses Zentrum
scheint mir unerfindlich, und was Wetti dariiber berichtet, wird
darum im Ganzen einer glaubwiirdigen Tradition entstammen.
Im Einzelnen allerdings ist, wie gezeigt wurde, inbezug auf
die Stellung des Gallus und vielleicht auch inbezug auf die
Vielzahl der Tempel legendire Entstellung zuzugeben.

Columban und sein Missionsgefolge miissen von Tuggen flie-
hen — ein Zeichen iibrigens, dass die austrasische Oberherr-
schaft iiber den Thurgau sich damals praktisch noch nicht stark
auswirkte, denn sonst hitten es die Bewohner von Tuggen kaum
wagen diirfen, missionarische Sendlinge, die vom Konig von
Austrasien geschickt waren und unter seinem Schutze standen,
zu vertreiben. Die Fliichtlinge wandten sich an den Bodensee.
Auf welchem Wege sie dorthin kamen, ist unbekannt. Fiir aus-
geschlossen halte ich es, dass sie vom Ostende des Ziirichsees
aus durch die Walenseerinne an den Rhein und von dort rhein-

563



aufwirts an den Bodensee reisten, denn diese Strecke ging in
ihrem ganzen Umfang durch das christliche Ritien. Die Iren
wollten aber nicht dieses, sondern den heidnischen Thurgau
kennen lernen und darum sind sie wahrscheinlich auf einem
Saumweg iiber den nahe bei Tuggen gelegenen Rickenpass in
das Toggenburg gewandert. Im Toggenburg stiessen sie auf die
Thur und werden dieser entlang bis in die Gegend von Bischofs-
zell gezogen sein, von wo aus sie Arbon erreichten. Vielleicht
haben sie aber auch das Appenzellerland durchquert. In diesem
Falle fiele auf die Columbanshohle bei Herisau neues Licht.
In dieser auf dem rechten Ufer der Glatt, dem Schwéinberg
gegeniiberliegenden natiirlichen Hohle, die noch heute gezeigt
wird und im Volksmund Sanggeleboo (= Sankt Kolumban)
heisst, soll sich der Heilige einstens aufgehalten haben. Ich
halte es fiir moglich, dass diese alte miindliche Ueberlieferung
zutrifft, liegt doch die Columbanshéhle halbwegs zwischen dem
Ricken und dem Bodensee.

Ueber die Erlebnisse der Iren in der ,,Burg Arbona’ schreibt
Wetti, dass sie dort einen Priester namens Waillimar trafen.
,yAls dieser sie gesehen, soll er vor Freude ausgerufen haben:
,Gelobet sei, der da kommt im Namen des Herrn; der Herr
ist Gott, der auch uns erleuchtet’ (Psalm 118, 26 und 27) und
es soll ihm geantwortet worden sein: ,Aus der Ferne hat uns
der Herr gesammelt’ (Psalm 107, 3). Er (Willimar) ergriff so-
gleich die Hand desselben (des Gallus) und fiihrte sie zum Ge-
bet. Nachdem sie nun miteinander gebetet, das Haus betreten
und zum Mahl geistiger Freude sich niedergelegt hatten, soll
der Erwihlte Gottes Gallus auf Befehl seines Lehrers gottliche
Ansprachen vorgetragen und das Herz der Hoérer zur Liebe des
himmlischen Vaterlandes entflammt haben. Als das der erwéhnte
Priester horte, staunte er und benetzte sein Angesicht mit Tranen.
Dort nun erfreuten sie sich zur Ehre Christi sieben Tage hin-
durch an gottlichen Unterhaltungen.

Was uns an diesem Berichte auffallen muss, ist dies, dass
Gallus in Arbon Christen vorgefunden haben soll und zwar
nicht etwa bloss vereinzelte fithrerlose Christen, sondern einen
christlichen Klerus, namlich ausser dem Priester Waillimar
noch drei Diakone. Dieser Klerus setzt aber eine organisierte
Gemeinde voraus. Dass diese Arboner christliche Gemeinde eine

564



Kirche besass, wird in der Vita Galli ausdriicklich bezeugt. Um
das Bestehen einer Kirchgemeinde um 610 in Arbon zu begrei-
fen, haben wir uns daran zu erinnern, dass Arbon eine alte ro-
mische Siedlung war und dass diese ‘Siedlung seit dem Jahre
380, d. h. seit das Christentum im romischen Reiche zur Staats-
religion erklirt wurde, Teil eines christlichen Reiches gewesen
ist. Allerspitestens um diese Zeit (380) ist das Christentum
unter die aus romanisierten Kelten sowie aus roémischen Sol-
daten und Zugewanderten bestehende Arboner Bevélkerung ein-
gefithrt worden. Auch der Romerort Bregenz ist (ebenso wie
Konstanz) spitestens damals christianisiert worden. In der
Volkerwanderung erlitten Bregenz und Arbon ein verschiedenes
Schicksal. Wenn der Arboner Priester Willimar ausdriicklich
Bregenz als zerstorte Stadt bezeichnet, so will er es offenbar
damit von seiner eigenen Stadt, die unversehrt geblieben ist,
unterscheiden. Das befestigte Bregenz lag den Alemannen, die
von Norden in das untere St. Galler Rheintal wollten, im Wege;
darum mussten sie es vernichten. Hingegen das abseits liegende
Romerkastell Arbon (castrum Arbona) blieb erhalten. Erhalten
blieb in Arbon auch die Christengemeinde, wihrend sie in Bre-
genz durch die Zerstérung der Stadt aufgelost wurde; der iibrig-
bleibende Rest der christlichen Einwohner von Bregenz fiel wie-
der halb ins Heidentum zuriick. Wie stark das auf die Romer-
zeit zuriickreichende Herkommen in Arbon fortlebte, beweist
auch der romische Titel ,tribunus”, den nach der Vita Galli
(cap. 21) noch im 7. Jahrhundert ein hoher friankischer Beamter
in Arbon fiihrte.

Gegen unsere Behauptung, es handle sich in Arbon um spit-
romisches Christentum, konnte eingewandt werden, dass von
den vier Arboner Klerikern drei germanische Namen trugen.
Der Priester heisst Willimar, die Diakone Maginald, Hiltibod
und Theodor. Nur Theodor ist ein nichtdeutscher Name. Die
herkommliche Meinung ist die, dass wir es bei Willimar, Magi-
nald und Hiltibod mit Germanen — Franken oder Alemannen —
zu tun haben. Dann aber wire die Folgerung erlaubt, ja ge-
boten, dass die christliche Arboner Gemeinde mehrheitlich ger-
manisch gewesen sei. Es fragt sich aber sehr, ob wir ohne wei-
teres von den Namen der Arboner Kleriker auf ihre Nationali-
tit schliessen diirfen. Es gilt vielmehr, in diesem Punkte die

565



Warnung Robert von Plantas, des Erforschers der &ltesten rito-
romanischen Personennamen, zu beherzigen: , Man darf nicht
jeden germanisch Benannten als germanisch betrachten’”’. Denn
wo in der Voélkerwanderungszeit Germanen iiber romanisches
Gebiet die Oberherrschaft ausiibten, wurde es Mode, dass sich
die Romanen in der Namengebung den sie beherrschenden Ger-
manen anpassten. Das dlteste Beispiel, auf das mich F. A. Perret
(Ziirich) hinwies, ist das des um 550 in Chur regierenden Bi-
schofs Etto, der zweifellos ein Romane war, der sich aber in
dem damals frankischer Oberhoheit unterstehenden Ritien einen
deutschen Namen zugelegt hatte. Zu diesen Fillen von Um-
wandlung der nichtdeutschen Personennamen in deutsche rechne
ich auch die Namen Willimar, Maginald, Hiltibod. Diese kirch-
lichen Beamten, selber Romanen, betreuten das aus rémischer
Zeit stammende Restchristentum in der Feste Arbon. Infolge
des alemannischen Vordringens von der Verbindung mit den
anderen altchristlichen Gemeinden der Schweiz (z. B. Windisch
und Augst) abgeschnitten, mussten sie es als eine besondere
Ueberraschung und Stirkung empfinden, dass unerwartet irische
Glaubensgenossen bei ihnen auftauchten. Dass allerdings Gallus
bei diesem Zusammentreffen wieder die Hauptrolle gespielt und
dass gerade er von den zwolf mitgebrachten Schiillern auf Be-
fehl seines Lehrers hinreissende religiose Ansprachen gehalten
habe, das ist wenig wahrscheinlich. Aber was sonst iiber die
Arboner Begegnung gesagt wird, widerspricht, wie gezeigt
wurde, dem, was wir sonst iiber die religiosen und volkischen
Verhiltnisse am Bodensee voraussetzen miissen, nicht. Die
Wetti-Vita beruht auch im Hinblick auf Arbon auf einer uns sonst
unbekannten Ueberlieferung — sie selbst fiihrt ja zwei der Arbon
betreffenden Angaben ausdriicklich mit einem ,fertur” (= man
sagt) ein — und diese Ueberlieferung kann alt und gut sein.

566



	Irische Mönche am Zürich- und am Bodensee : ein Kapitel aus der schweizerischen Christianisierungsgeschichte

