
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 9

Artikel: Irische Mönche am Zürich- und am Bodensee : ein Kapitel aus der
schweizerischen Christianisierungsgeschichte

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Irische Mönche
am Zürich- und am Bodensee

Ein Kapitel aus der schweizerischen Christianisierungsgeschichte

Von Fritz Blanke

j er St. Galler Mönch Wetti erzählt in seiner zu Beginn des

neunten Jahrhunderts aufgezeichneten, aber auf ältere
Vorlagen zurückgehenden Lebensbeschreibung des heiligen Gallus,
dass der Ire Columban auf der Reise durch Alemannien mit
einer Missionsgesandtschaft von zwölf Mönchen, darunter Gallus,

im Jahre 610 nach Tuggen gekommen sei. Die Tuggener
Erlebnisse schildert Wetti mit folgenden Worten: „Dieser Ort
gefiel, aber es missfielen die verkehrten Gewohnheiten der
Bewohner. Grausamkeit und Bosheit herrschten unter ihnen und
sie waren dem Aberglauben der Heiden ergeben. Als daher die
Diener Gottes unter ihnen ihren Wohnsitz genommen hatten,
lehrten sie dieselben den Vater, den Sohn und den heiligen
Geist anbeten. Denn Gallus, dessen Wunder zu erzählen wir
mit Christi Beistand uns bemühen, und der dem Manne Gottes
Columban, wie schon gesagt ist, von Beginn seines Klosterlebens
an nachfolgte und an seinen Mühen teilnahm, dieser begann
hier die Tempel der Heiden niederzubrennen und das, was den

Göttern geweiht worden war, in den See zu versenken. Als
diese nun ihre Tempel verbrannt sahen, ergriffen sie gegen
jene die Waffen des Hasses, der so sehr ihre Herzen entflammte,
dass sie nach gepflogener Beratung den Mann Gottes Gallus
töten und Columban mit Schimpf und Schande aus ihrem
Gebiete verjagen wollten. Da der heilige Columban dieses
vernahm, betete er: ,Gott, Lenker des Erdkreises, nach dessen

Willen der ganze Weltenlauf sich vollzieht, schlage mit Schande
dieses Volk, damit, was es Böses deinen Dienern zudenkt, auf
sein Haupt falle (Vergl. Psalm 109, 17, 29, 30). Ihre Kinder
sollen dem Untergang geweiht sein (Psalm 109, 13). Wenn
sie also die Mitte ihres Lebens erreicht haben, soll wahnsinniges

Staunen sie ergreifen (Luk. 5, 26), sodass sie, von Schulden

erdrückt (1. Sam. 22, 2), ihre Schmach erkennen und sich
bekehren. Die Weissagung des Psalmisten (Psalm 7, 17) möge

557



an ihnen erfüllt werden: Sein Schmerz wird auf seinen Kopf
kommen und sein Frevel wird auf seinen Scheitel fallen.' "

Dass Tuggen (Kanton Schwyz, Bezirk March) am Zürichsee
liege, wie unsere Vita angibt, trifft heute nicht mehr zu, galt
aber, wie die Türstsche Karte der Eidgenossenschaft (1495—97),
die älteste Schweizerkarte, zeigt, für das Mittelalter. Auf dieser
Landkarte reicht der obere Zürichsee, indem er westlich um den

Buchberg hakenförmig umbiegt, weiter hinauf als heute und
bespült auch die Ufer von Tuggen. Heute ist dieser Teil des

Zürichsees, im Mittelalter Tuggenersee genannt, versumpft.
Wie heute war Tuggen auch zur Zeit des Columban nur

ein Dorf (villa), aber dieses Dorf war für die Iren von höchster

Bedeutung. Barg es doch eine heidnisch-alemannische
Kultstätte! Die Vita Galli Wettis spricht von Tempeln, die sich dort
fanden. Gegen die Behauptung von germanischen Heidentempeln
ist nichts einzuwenden, haben doch die Spätgermanen, im Unterschied

zu den die Gottheit im heiligen Hain verehrenden

Frühgermanen, Tempel als Stätten der Gottesverehrung gebaut und
zwar Holztempel, die darum auch, wie es von Tuggen erzählt
wird, verbrannt werden konnten. Wir hören vom 5.—8.
Jahrhundert von burgundischen, fränkischen, alemannischen, lango-
bardischen, angelsächsischen und friesischen Tempeln. Fraglich
ist an der Nachricht Wettis nur dies, dass es sich in Tuggen
um eine Mehrzahl von Tempeln gehandelt habe. Ein einzelnes

Tempelgebäude in Tuggen ist wohl vorstellbar, hingegen fällt
es schwer, an mehrere Tempel zu glauben, wenn man weiss, dass

es in den Lebensgeschichten der Germanenbekehrer üblich ist,
jeden Heiligen möglichst viele Tempel vernichten zu lassen.

Jedoch trotz dieses Bedenkens möchte ich die Nachricht von
mehreren heidnischen Heiligtümern in Tuggen nicht ganz
verwerfen. Denn wir wissen, dass z. B. in Bregenz zu gleicher Zeit
die Alemannen drei Götter anbeteten, ist es dann nicht ebenso

denkbar, dass von den Tuggener Alemannen ebenfalls drei
Götter verehrt wurden und dass die Tuggener jedem von ihnen
einen Tempel errichtet hatten? Die auffällige Tatsache, dass im
Mittelalter in dem kleinen Tuggen unmittelbar neben der Hauptkirche

noch zwei Kapellen — die eine dem hl. Viktor, die andere
der hl. Magdalena geweiht — standen, Hesse sich von hier aus

erklären. Es könnte sein, dass diese drei christlichen Gottes-

558



häuser auf den Fundamenten dreier heidnischer Heiligtümer
gebaut worden wären.

Die Tempel in Tuggen enthielten, wie Wetti sagt, „den Göttern

Geweihtes". Gemeint sind wohl Weihe-(Opfer-)gaben, wie
sie auch sonst als Inhalt germanischer Heiligtümer bezeugt sind.
So ist z. B. bekannt, dass die friesischen Tempel wegen der in
ihnen angehäuften Weihegeschenke als reich galten und dass

Karl dem Grossen bei der Zerstörung der Irminsul grosse
Schätze in die Hände fielen. Die Tuggener Votivgeschenke waren

offenbar aus Metall, denn sie gingen bei der Tempelverbren-
nung nicht mit zugrunde, sondern mussten im See versenkt
werden.

Tempel in Tuggen, mögen es nun einige oder nur einer
gewesen sein, setzen voraus, dass sich Alemannen dort schon vor
längerer Zeit niedergelassen hatten. Dieser Schluss stimmt
zusammen mit der Angabe des Geographen von Ravenna,
wonach das alemannische Siedlungsgebiet schon vor 480 die
Umgebung des Bodensees und des Zürichsees umfasste. Zu einer
etwas späteren Datierung kommt Wilhelm Bruckner, der aus

philologischen Gründen folgert, dass die Alemannen um das

Jahr 500 bis Zürich vorgestossen waren und dass sie
„Jahrzehnte später" den oberen Zürichsee erreicht hätten. Nehmen

wir also an, sie seien um 550 nach Tuggen gekommen, so weilten

sie dort bereits zwei Menschenalter, als Columban erschien
und konnten in dieser Frist eine Kultstätte, die jedenfalls der

religiöse Mittelpunkt des Heidentums in jenem Landstrich war,
errichten. Warum sie dazu gerade Tuggen auswählten, wissen

wir nicht. Vielleicht weil der Ort, an der Kreuzung des vom
Bodensee nach der Innerschweiz (Ricken — Tuggen — Wäggi-
tal — Pragel) führenden Landweges und der vom Zürichsee nach
dem Walensee führenden Wasserstrasse gelegen, ein wichtiger
Knotenpunkt war, oder weil die Alemannen hart an der Grenze
des christlichen Churrätien einen heidnischen Vorposten
aufrichten wollten.

Ueber die Stelle, wo die Irenmönche in Tuggen ihre Zellen
bauten, meldet Wetti nichts. Wir sind in dieser Frage allein
auf die Tuggener örtliche Ueberlieferung, welche die Anhöhe
„Egg" als den Ort der Zellengründung bezeichnet, angewiesen.
Die Zuverlässigkeit dieser Tradition genau nachzuprüfen, ist

559



natürlich unmöglich. Immerhin können wir feststellen, dass die
irischen Missionare, sollten sie sich wirklich auf der Egg
niedergelassen haben, dort in der Tat das fanden, was sie für ihre
Ansiedlungen in der Fremde zu suchen pflegten. Sie fanden dort
Wasser: auf der Egg fliesst noch heute eine Quelle, die schon
im Mittelalter — wohl in Erinnerung an den Wohnsitz der Iren
auf dieser Höhe — Gallusbrünnlein hiess und die noch gegenwärtig

bemerkenswert gutes und reichliches Wasser liefert. Sie
fanden dort Einsamkeit: die Egg, eine schwache halbe
Wegstunde oberhalb des Dorfes gelegen, ist noch heute mit ihren

wenigen Bauernhäusern ein Ort des Friedens. Und schliesslich

musste die anmutige Rundsicht den angeborenen Natursinn
der Iren befriedigen, von dem ein Kenner urteilt: „Kein Volk
hat so früh und vollständig (wie die Iren) die Natur in ihren
kleinsten wie grossartigsten Erscheinungen beobachtet und
geliebt" (Kuno Meyer).

Die heidnischen Tempel in Tuggen standen nach der
Ortsüberlieferung auf dem Platz, den heute die Kirche einnimmt.
Da es bei Wetti heisst, Gallus habe die Opfergaben in den See

geworfen, so ist, wenn die Lokaltradition Recht hat,
anzunehmen, dass in alter Zeit der Tuggenersee bis an die heute

von der Kirche besetzte Stelle heranreichte. Dass dies der Fall
gewesen sein muss, wird von F. A. Casutt bestätigt, der in seiner

„Geschichte der Pfarrgemeinde Tuggen" (1888) erwähnt, dass

sich alte Leute noch erinnern, dass an der Kirchhofstiege Schiffe
angebunden wurden. Demnach ging die erweiterte Linth vor der
Linthkorrektion bis an die Kirchhofsmauer. Erst recht müssen

wir dasselbe vom Tuggenersee, von dem die verbreiterte Linth
ja nur ein Ueberrest gewesen ist, voraussetzen. Die mündliche
Tuggener Ueberlieferung und der Bericht des Wetti lassen sich
also gut vereinigen.

Ueber das Vorgehen der Iren in Tuggen berichtet Wetti, dass

sie gepredigt und die heidnischen Tempel zerstört hätten. Beides

gehörte in der Germanenmission zusammen. Die Missionspredigt
war nicht das einzige Mittel der Bekehrung, ja, sie war in der

merowingischen Zeit, in der wir stehen, nicht einmal das Hauptmittel.

Es gab eine sinnenfälligere Methode, um den Heiden die

Unkraft ihrer eigenen Götter und die Uebermacht des Christengottes

zu beweisen, nämlich die Vernichtung der heidnischen

560



Heiligtümer. Die Missionspredigt pflegte solche Zerstörungen
einzuleiten oder zu erläutern, stand also, ganz im Gegensatz zur
altchristlichen Missionsweise, an zweiter Stelle. Die
Tempelverbrennung in Tuggen entsprach somit dem damaligen
Missionsverfahren. Unglaubwürdig scheint mir bloss, dass es Gallus
gewesen sein soll, der den Kultort in Trümmer legte. Das dürfte
doch Sache des Abtes Columban gewesen sein, der als Führer
der Missionsgesandtschaft bei diesem ersten Grossangriff auf
das Heidentum sicher nicht einem der ihm unterstellten Mönche
die Leitung übergeben und sich selber im Hintergrund gehalten
hat. In der Lebensgeschichte des Columban von Jonas jedenfalls

wird da, wo das Zusammentreffen Columbans mit den

Alemannen in der Nähe von Bregenz geschildert wird, Columban

selber als der den heidnischen Kultus Angreifende bezeichnet.

Dasselbe ist auch für Tuggen anzunehmen. Wettis Vita Galli
jedoch, im Bestreben, den heiligen Gallus in den Vordergrund
zu rücken, hat diesem die entscheidende Rolle bei den Tuggener
Vorgängen zugeschrieben.

Dass die Alemannen, die durch das gewalttätige Vorgehen
der Iren von der Ohnmacht ihrer Götter überzeugt werden sollten,

im Gegenteil auf einem Thing sich zu wehren beschliessen
und die angriffigen Missionare fortjagen, ist einleuchtend. Aber
es ist anzunehmen, dass Columban und Gallus auch ohne ihr
schroffes Vorgehen einen Missionsmisserfolg erlitten hätten.
Kamen sie doch im Auftrag des austrasischen Königs Theudebert,

um die Alemannen für die Religion ihrer fränkischen
Besieger zu gewinnen. Das war keine leichte Aufgabe, zumal bei
den Alemannen, die von allen germanischen Völkern dem

Christentum den längsten, zähesten Widerstand geboten haben.

Man pflegt diese Widerstandskraft so zu erklären, dass man
darauf hinweist, die Alemannen hätten sich, als sie das Gebiet
der heutigen alemannischen Schweiz besetzten, auf einem Boden

niedergelassen, der noch wenig romanisiert und christianisiert
war und darum hätten sie es vermocht, dieses von ihnen
eingenommene Land zu germanisieren, was z. B. den Burgundern
und den Franken, die sich in der Westschweiz und in Gallien in
einer viel intensiveren römischen und christlichen Umwelt
ansiedelten, nicht mehr gelungen sei. Aber diese Begründung hinkt,
denn die Alemannen haben auch das Elsass, wo doch eine starke

561



Romanisierung stattgefunden hatte, germanisiert und das dortige

Christentum zurückgedrängt, einfach deshalb, weil der alte
Götterglaube bei ihnen tiefer als bei den anderen
Völkerwanderungsvölkern eingewurzelt war.

Columban schied nach Wettis Darstellung von den Tuggenern
mit einem in die Form eines Gebetes gekleideten Fluch. Ebrard
in seinem Werk „Die iroschottische Missionskirche" (1873) hält
diesen Fluch für ungeschichtlich. Er kann sich nicht vorstellen,
dass ein Gottesmann wie Columban einer solch scheusslichen

Verwünschung fähig gewesen sei. Ebrard hat nicht beachtet, dass

die Verfluchung halsstarriger Heiden auch sonst in der
mittelalterlichen Missionspraxis vorkommt. Der Bekehrer der Iren
Patrick z. B. soll solche Flüche häufig ausgestossen haben. Sie

dienten ihm als Einschüchterungsmittel, und so ist auch Colum-
bans Fluch aufzufassen. Er war bei ihm (wie bei Patrick) ein
Stück der Missionsmethode, nämlich ein letztes Mittel, die
störrischen Alemannen zur Umkehr zu veranlassen. Ebrard hat
sodann übersehen, dass der Fluch Columbans in den alttesta-
mentlichen Rachepsalmen seine Vorbilder hat, und dass der

Heilige bei seiner Verwünschung das Bewusstsein haben durfte,
sich auf die heilige Schrift stützen zu können. Gerade der
peinlichste Abschnitt des Gebetes, die Kinderverfluchung, kommt in
ähnlicher Form schon im 109. Psalm vor; der Satz „Die Kinder
sollen dem Untergang geweiht sein" ist wörtlich aus Psalm 109,
V. 13 übernommen. (Die übrigen biblischen Anklänge habe ich
oben in meiner Uebersetzung des Gebetes in Klammern
beigefügt).

Ich meine also, dass die von Wetti überlieferte
Heidenverfluchung Columbans nicht von vornherein in Zweifel
gezogen werden kann, womit natürlich nicht gesagt ist, dass der
Wortlaut im Einzelnen historisch ist. Aber der Vorgang als
solcher ist, zumal bei einem so lodernden Temperament wie
demjenigen Columbans, denkbar.

Das Gebet Columbans ist aber nicht bloss ein Fluch, sondern,
worauf Pater L. Kilger in der Zeitschrift „Heimatkunde vom
Linthgebiet" 1939, S. 36 hinweist, auch eine Voraussage. Columban

weissagt, dass die Tuggener Kinder, wenn sie die Lebensmitte

erreicht haben, sich bekehren werden; das wäre etwa
40—50 Jahre nach 610. Kilger fügt bei, die Gallusvita hätte

562



diese Voraussage sicher kaum wiedergegeben, wenn man in
St. Gallen nicht gewusst hätte, dass sich das Vorhergesagte
erfüllt hat. „Denn es ist nicht die Sache mittelalterlicher
Biographen, unerfüllte Prophezeiungen ihrer Heiligen aufzuzeichnen".

Leider wissen wir über eine Bekehrung Tuggens um 650
bis 660 nichts; es ist den unklaren, mit biblischen Zitaten
arbeitenden Andeutungen des Columbangebetes höchstens zu
entnehmen, dass die Umkehr der Tuggener sich unter gewaltsamen
Begleitumständen vollzogen hat. Kilger nimmt an, dass der
kraftvolle, um 655 bei den neustro-burgundischen Franken zur
Herrschaft gekommene Hausmeier Ebroin, zu dessen Gebiet auch
das Ostufer des Zürichsees gehörte, den Heiden von Tuggen den

Glauben aufzwang, aber Kilger ist sich bewusst, dass es sich
dabei um eine blosse Vermutung handelt.

Jonas, der Verfasser der Vita Columbani, der ja überhaupt
über die Ereignisse, die sich auf der Fahrt der Irenmönche an
den Bodensee abspielten, schweigt, erwähnt von Tuggen nichts.
Aber auch wenn die Angaben der Vita Galli Wettis von der Vita
Columbani nicht gestützt werden, so brauchen sie darum doch
noch nicht Erfindung zu sein. Hätte die Wetti-Vita den Zusammen-
stoss der Iren mit den Alemannen, den sie nach Tuggen legt,
erdichtet, so hätte sie als Stätte des heidnischen Heiligtums
sicher einen bekannteren Ort als das unbedeutende Dörflein
am oberen Zürichsee ausgesucht. Tuggen als religiöses Zentrum
scheint mir unerfindlich, und was Wetti darüber berichtet, wird
darum im Ganzen einer glaubwürdigen Tradition entstammen.
Im Einzelnen allerdings ist, wie gezeigt wurde, inbezug auf
die Stellung des Gallus und vielleicht auch inbezug auf die
Vielzahl der Tempel legendäre Entstellung zuzugeben.

Columban und sein Missionsgefolge müssen von Tuggen fliehen

— ein Zeichen übrigens, dass die austrasische Oberherrschaft

über den Thurgau sich damals praktisch noch nicht stark
auswirkte, denn sonst hätten es die Bewohner von Tuggen kaum

wagen dürfen, missionarische Sendlinge, die vom König von
Austrasien geschickt waren und unter seinem Schutze standen,
zu vertreiben. Die Flüchtlinge wandten sich an den Bodensee.
Auf welchem Wege sie dorthin kamen, ist unbekannt. Für
ausgeschlossen halte ich es, dass sie vom Ostende des Zürichsees
aus durch die Walenseerinne an den Rhein und von dort rhein-

563



aufwärts an den Bodensee reisten, denn diese Strecke ging in
ihrem ganzen Umfang durch das christliche Rätien. Die Iren
wollten aber nicht dieses, sondern den heidnischen Thurgau
kennen lernen und darum sind sie wahrscheinlich auf einem
Saumweg über den nahe bei Tuggen gelegenen Rickenpass in
das Toggenburg gewandert. Im Toggenburg stiessen sie auf die
Thür und werden dieser entlang bis in die Gegend von Bischofszell

gezogen sein, von wo aus sie Arbon erreichten. Vielleicht
haben sie aber auch das Appenzellerland durchquert. In diesem
Falle fiele auf die Columbanshöhle bei Herisau neues Licht.
In dieser auf dem rechten Ufer der Glatt, dem Schwänberg
gegenüberliegenden natürlichen Höhle, die noch heute gezeigt
wird und im Volksmund Sanggeleboo Sankt Kolumban)
heisst, soll sich der Heilige einstens aufgehalten haben. Ich
halte es für möglich, dass diese alte mündliche Ueberlieferung
zutrifft, liegt doch die Columbanshöhle halbwegs zwischen dem
Ricken und dem Bodensee.

Ueber die Erlebnisse der Iren in der „Burg Arbona" schreibt
Wetti, dass sie dort einen Priester namens Willimar trafen.
„Als dieser sie gesehen, soll er vor Freude ausgerufen haben:

,Gelobet sei, der da kommt im Namen des Herrn; der Herr
ist Gott, der auch uns erleuchtet' (Psalm 118, 26 und 27) und
es soll ihm geantwortet worden sein: ,Aus der Ferne hat uns
der Herr gesammelt' (Psalm 107, 3). Er (Willimar) ergriff
sogleich die Hand desselben (des Gallus) und führte sie zum
Gebet. Nachdem sie nun miteinander gebetet, das Haus betreten
und zum Mahl geistiger Freude sich niedergelegt hatten, soll
der Erwählte Gottes Gallus auf Befehl seines Lehrers göttliche
Ansprachen vorgetragen und das Herz der Hörer zur Liebe des

himmlischen Vaterlandes entflammt haben. Als das der erwähnte
Priester hörte, staunte er und benetzte sein Angesicht mit Tränen.
Dort nun erfreuten sie sich zur Ehre Christi sieben Tage
hindurch an göttlichen Unterhaltungen.

Was uns an diesem Berichte auffallen muss, ist dies, dass

Gallus in Arbon Christen vorgefunden haben soll und zwar
nicht etwa bloss vereinzelte führerlose Christen, sondern einen
christlichen Klerus, nämlich ausser dem Priester Willimar
noch drei Diakone. Dieser Klerus setzt aber eine organisierte
Gemeinde voraus. Dass diese Arboner christliche Gemeinde eine

564



Kirche besass, wird in der Vita Galli ausdrücklich bezeugt. Um
das Bestehen einer Kirchgemeinde um 610 in Arbon zu begreifen,

haben wir uns daran zu erinnern, dass Arbon eine alte
römische Siedlung war und dass diese Siedlung seit dem Jahre
380, d. h. seit das Christentum im römischen Reiche zur
Staatsreligion erklärt wurde, Teil eines christlichen Reiches gewesen
ist. Allerspätestens um diese Zeit (380) ist das Christentum
unter die aus romanisierten Kelten sowie aus römischen
Soldaten und Zugewanderten bestehende Arboner Bevölkerung
eingeführt worden. Auch der Römerort Bregenz ist (ebenso wie
Konstanz) spätestens damals christianisiert worden. In der

Völkerwanderung erlitten Bregenz und Arbon ein verschiedenes
Schicksal. Wenn der Arboner Priester Willimar ausdrücklich
Bregenz als zerstörte Stadt bezeichnet, so will er es offenbar
damit von seiner eigenen Stadt, die unversehrt geblieben ist,
unterscheiden. Das befestigte Bregenz lag den Alemannen, die

von Norden in das untere St. Galler Rheintal wollten, im Wege;
darum mussten sie es vernichten. Hingegen das abseits liegende
Römerkastell Arbon (castrum Arbona) blieb erhalten. Erhalten
blieb in Arbon auch die Christengemeinde, während sie in
Bregenz durch die Zerstörung der Stadt aufgelöst wurde; der
übrigbleibende Rest der christlichen Einwohner von Bregenz fiel wieder

halb ins Heidentum zurück. Wie stark das auf die Römerzeit

zurückreichende Herkommen in Arbon fortlebte, beweist
auch der römische Titel „tribunus", den nach der Vita Galli
(cap. 21) noch im 7. Jahrhundert ein hoher fränkischer Beamter
in Arbon führte.

Gegen unsere Behauptung, es handle sich in Arbon um
spätrömisches Christentum, könnte eingewandt werden, dass von
den vier Arboner Klerikern drei germanische Namen trugen.
Der Priester heisst Willimar, die Diakone Maginald, Hiltibod
und Theodor. Nur Theodor ist ein nichtdeutscher Name. Die
herkömmliche Meinung ist die, dass wir es bei Willimar, Maginald

und Hiltibod mit Germanen — Franken oder Alemannen —
zu tun haben. Dann aber wäre die Folgerung erlaubt, ja
geboten, dass die christliche Arboner Gemeinde mehrheitlich
germanisch gewesen sei. Es fragt sich aber sehr, ob wir ohne
weiteres von den Namen der Arboner Kleriker auf ihre Nationalität

schliessen dürfen. Es gilt vielmehr, in diesem Punkte die

565



Warnung Robert von Plantas, des Erforschers der ältesten
rätoromanischen Personennamen, zu beherzigen: „Man darf nicht
jeden germanisch Benannten als germanisch betrachten". Denn
wo in der Völkerwanderungszeit Germanen über romanisches
Gebiet die Oberherrschaft ausübten, wurde es Mode, dass sich
die Romanen in der Namengebung den sie beherrschenden
Germanen anpassten. Das älteste Beispiel, auf das mich F. A. Perret
(Zürich) hinwies, ist das des um 550 in Chur regierenden
Bischofs Etto, der zweifellos ein Romane war, der sich aber in
dem damals fränkischer Oberhoheit unterstehenden Rätien einen
deutschen Namen zugelegt hatte. Zu diesen Fällen von
Umwandlung der nichtdeutschen Personennamen in deutsche rechne
ich auch die Namen Willimar, Maginald, Hiltibod,. Diese
kirchlichen Beamten, selber Romanen, betreuten das aus römischer
Zeit stammende Restchristentum in der Feste Arbon. Infolge
des alemannischen Vordringens von der Verbindung mit den
anderen altchristlichen Gemeinden der Schweiz (z. B. Windisch
und Äugst) abgeschnitten, mussten sie es als eine besondere
Ueberraschung und Stärkung empfinden, dass unerwartet irische
Glaubensgenossen bei ihnen auftauchten. Dass allerdings Gallus
bei diesem Zusammentreffen wieder die Hauptrolle gespielt und
dass gerade er von den zwölf mitgebrachten Schülern auf
Befehl seines Lehrers hinreissende religiöse Ansprachen gehalten
habe, das ist wenig wahrscheinlich. Aber was sonst über die
Arboner Begegnung gesagt wird, widerspricht, wie gezeigt
wurde, dem, was wir sonst über die religiösen und völkischen
Verhältnisse am Bodensee voraussetzen müssen, nicht. Die
Wetti-Vita beruht auch im Hinblick auf Arbon auf einer uns sonst
unbekannten Ueberlieferung — sie selbst führt ja zwei der Arbon
betreffenden Angaben ausdrücklich mit einem „fertur" man
sagt) ein — und diese Ueberlieferung kann alt und gut sein.

566


	Irische Mönche am Zürich- und am Bodensee : ein Kapitel aus der schweizerischen Christianisierungsgeschichte

