
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 8

Artikel: Tutilo und Notker der Stammler

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tutilo und Notker der Stammler
Von Fritz Blanke

Von Tutilo — der Name kommt von diet das Volk —
wissen wir, was seinen Lebensgang anbetrifft, nicht mehr,

als dass er, alemannischem Boden entstammend, Benediktinermönch

in St. Gallen geworden und dort als Lehrer der Kloster-
schule um 912, ungefähr zu gleicher Zeit wie sein St. Galler
Ordensbruder Notker der Stammler, gestorben ist. Aber dieses
äusserlich schlichte Leben war innerlich stark bewegt, war doch
Tutilo überreich mit geistigen Gaben ausgestattet.

Er war Dichter in deutscher und in lateinischer Sprache. Seine

deutschen Dichtungen sind untergegangen, aber von seinen
lateinischen Gesängen, den sogenannten Tropen, haben sich einige
erhalten. Was sind Tropen? Im Kyrie eleison des Messgottesdienstes

sang man das e des Kyrie in einer lang ausgedehnten
Melodie, auch im Introitus (d. h. am Beginn der Messe) und
beim Gloria in excelsis kamen solche Melodien vor; man nannte
sie Tropen. Ein Tropus ist also eine wortlose Tonfolge. Da es

schwer war, solche Tropen im Gedächtnis zu behalten, begann
man damit, ihnen Worte unterzulegen; es wurde also zur schon

vorhandenen Melodie ein Text gedichtet. Auch diese

Textunterlegungen wurden Tropen genannt. Es gab Kyrie-, Introitus-
und Gloriatropen. Der älteste, bekannteste und beliebteste Dichter

von Tropen war Tutilo.
Sehr folgenreich wurde es, dass Tutilo seine Tropen in Frag

und Antwort zu gliedern liebte und dass beim Singen der eine

Halbchor die Frage, der andere die Antwort vortrug. Im
Weihnachtstropus z. B. stellt ein Halbchor zuerst die Frage: „Wer
ist der Knabe, den ihr als so grosser Vorhersagungen würdig
verkündigt? Sagt es uns, dass wir mit euch ihn preisen!", worauf
der zweite Halbchor erwidert: „Es ist der, von dem der Prophet
und Vertraute des Herrn seit langem geweissagt und verkündet
hat: Uns ist heute ein Knabe geboren!". Schon im 10.
Jahrhundert wurden solche Zwiegesänge mit theatralischen Aktionen
verbunden, indem z. B. beim Gesang des Weihnachtstropus
Kleriker auftraten, die die Weihnachtsgeschichte dramatisch
aufführten; der Ostertropus wieder wurde mit der von einigen

33 483



Mönchsbrüdern dargestellten Kreuzesbestattung verknüpft. So

entstanden aus den Wechselgesängen Mysterienspiele und geistliche

Schauspiele, eine Fernwirkung der Tropen, von der Tutilo
noch nichts geahnt hatte. „St. Gallen ist die Wiege des

Oratoriums, der Oper und weiterhin des lateinischen und deutschen

geistlichen Dramas geworden, dank den Tropen Tutilos". (Wolfgang

Golther).
Tutilo war aber nicht nur Dichter, seine Gestaltungskraft

wirkte sich auch in den bildenden Künsten aus. Er war, wie
Ekkehard IV. in seiner Hauschronik des Klosters St. Gallen
(Casus Sancti Galli) berichtet, Architekt, Maler und Bildhauer.
Ueber Tutilos baukünstlerisches Schaffen, das ihn übrigens mit
dem Biographen Karls d. Gr., Einhard, der auch Priester und
Architekt zugleich war, verbindet, ist uns nichts Einzelnes
überliefert. Wir dürfen uns aber vorstellen, dass Tutilo an der
lebhaften, jahrzehntelang andauernden Bautätigkeit, die Abt
Gozbert 830 mit dem Neubau der St. Galler Klosterkirche
einleitete, mitbeteiligt war. Von dem malerischen Können Tutilos
ist uns nur bekannt, dass er sich, wie seine noch erhaltene
Grabschrift meldet, als Marienmaler hervorgetan hat. An
welchen Oertlichkeiten sich Gemälde Tutilos fanden, wissen wir
nicht; aber da es heisst, die Klosterkirche in St. Gallen, deren
Bau 830 begonnen wurde, sei ausgemalt worden, so ist unter
den Kirchenmalern sicher auch Tutilo zu vermuten. Auch als
Buchmaler kann er sich betätigt haben.

Das bevorzugte Ausdrucksmittel fand Tutilos künstlerisches
Empfinden aber offenbar in der Bildhauerei, allerdings nicht
in der Rundplastik, sondern in der Reliefplastik. Ekkehard
erwähnt von derartigen Werken einen Thron Gottes, den Tutilo
auf der goldenen Platte eines Altars in Mainz schuf, ein der
Maria geweihtes, mit Reliefs bedecktes Goldkreuz, eine sitzende
Maria auf einer Goldplatte (wohl eines Altars) in Metz, und
eine Elfenbeintafel. Ueber die Entstehung der Reliefschnitzerei
dieser Tafel wird in den Casus Sancti Galli erzählt, der
St. Galler Abt Salomon habe von seinem Freunde, dem Erzi-

bischof Hatto von Mainz, zwei Tafeln aus Elfenbein bekommen.

„Von diesen beiden Tafeln nun war die eine mit Bildwerk
versehen und höchst ausgezeichnet, die andere aber auf der Fläche

ganz geglättet, und diese geglättete übergab Salomon unserem

484



Tutilo zum Schnitzen. Für diese Tafeln befahl er unserem
Sintram nach dem längeren und dem breiteren Masse ein
Evangelium zu schreiben, um dasselbe, welches durch die Tafeln
seinen Reichtum bewies, durch das Gold und die Edelsteine
Hattos zu schmücken. Dies ist heute ein Evangelium und eine

Schrift, welcher keine weiter, wie wir glauben, gleich sein wird".
Wie aus dem letzten Satz hervorgeht, war diese im neunten

Jahrhundert entstandene, mit einem elfenbeinernen Einband
versehene Evangelienhandschrift noch zur Zeit Ekkehards IV. (erste
Hälfte des 11. Jahrhunderts) ein kostbarer Schatz St. Gallens.
Dieser selbe Schatz ist noch heute vorhanden, nämlich in dem

sog. Evangelium longum der St. Galler Stiftsbibliothek, das
nach allgemeiner Annahme mit der von Ekkehard beschriebenen
Sintramhandschrift identisch ist. Das Evangelium longum hat
zwei geschnitzte Elfenbeindeckel. Der vordere zeigt innerhalb
einer getriebenen, vergoldeten und mit Edelsteinen geschmückten
Umrahmung den thronenden Christus zwischen zwei Cherubim.
In den Ecken sehen wir die Evangelisten schreibend und mit
ihren Schreibgeräten beschäftigt neben ihren Symbolen. Am oberen

und unteren Rand finden sich die Verkörperungen der Sonne
und des Mondes, des Wassers und der Erde. Der Buchdeckel
der Rückseite hat in einem Rahmen, der an Kostbarkeit hinter
dem der Vorderseite zurücksteht, verschiedene Bilder, im obersten

Feld einen Tierkampf, im Mittelfeld die Himmelfahrt der
Maria, wobei die herkömmlichen darstellerischen Motive
verwendet werden. Das unterste Feld jedoch zeigt einen Stoff,
dessen bildliche Darstellung erst erfunden werden musste, nämlich

das Zusammentreffen des Gallus mit dem Bären, wovon
zwei Züge vom Künstler festgehalten sind: Links trägt der
aufrecht schreitende Bär auf Befehl des Heiligen einen
Baumstamm, der zum Unterhalt des Feuers dienen soll, herzu, rechts
reicht Gallus dem aufrecht stehenden Tier ein Brot und gebietet
ihm, das Tal zu verlassen. Im Vordergrund auf der rechten
Seite liegt in scheinbar schlafender Haltung Hiltibod, des Gallus
Begleiter, der der Begegnung des Heiligen mit dem Tiere
heimlich zuschaut. (Näheres über diese Legende in dem Beitrag
»Gallus und die Tiere" in der Augustnummer dieser Zeitschrift).

Wir haben hier die früheste Darstellung des Gallusbären, der
sPäter zum verbreitetsten Wappentier der Schweiz geworden

485



ist. Der Bär des Gallus ist Wappentier der Abtei und der Stadt
St. Gallen, des Landes Appenzell und aller appenzellischen
Gemeinden, sowie aller dem Abt von St. Gallen unterworfenen
Städte und Dörfer. Um die Besitzer dieses Wappens kenntlich
zu machen, ist den einzelnen Bären ein Unterscheidungsmerkmal
beigefügt worden. Iierisau wählte den Bären „in der Verfassung,

wie er brummig und mit etwas geöffnetem Maul, einen

Prügel auf der Schulter tragend, einem Gardisten gleich einher-
schreitet" (Schulthess). Der Bär von Trogen steht in einem

viereckigen Trog, die Tatzen vorgestreckt und den Rachen

aufsperrt. Das Land Appenzell hat einen schreitenden Bären, der,
wie die ausgestreckten Klauen und sein offenes, mit gewaltigen
Zähnen besetztes Maul beweisen, zum Angriff bereit ist. Das
älteste Stadtsiegel von St. Gallen (1312) zeigt einen stehenden
Bären, der ein Brot in den Tatzen hält.

Die eine der beiden Einbandtafeln der Sintramhandschrift ist
nach der Angabe Ekkehards, der sich wohl auf eine zuverlässige
Ueberlieferung stützt, von Tutilo hergestellt. Ob es die
rückseitige oder die vorderseitige ist, wissen wir leider nicht. Ich
möchte vermuten, es handle sich um den rückseitigen Deckel
mit der sicher in St. Gallen geschaffenen Darstellung der Bärenszene.

Die drei Reliefbilder dieser Tafel, eine Schöpfung Tutilos,
sind die erste deutsche Biidhauerarbeit, die mit einem Künstlernamen

bezeichnet werden kann.
Zu dem Sinn für Formen und Farben gesellt sich bei Tutilo

der für Töne. Er war ein „Musicus", der, wie Ekkehard IV.

meldet, den Söhnen der Edlen Musikunterricht gab und jede
Art von Saiteninstrumenten und Pfeifen beherrschte. Mit
„Musicus" ist also in diesem Falle kein Komponist, sondern ein

ausübender Musiker gemeint, der sich auf Harfen, Zithern,
Fidein und andere „geschlagene" und „gezupfte"
Saiteninstrumente und auf die verschiedenen Flötenarten verstand.
Diese Musikfertigkeit erinnert an einen späteren schweizerischen
Landsmann Tutilos, an Zwingli, der nicht weniger als zwölf
Instrumente spielte.

Wir würden uns diesen Künstlermönch, wenn wir nichts
anderes wüssten, wohl als eine feinnervige und feingliedrige
Persönlichkeit vorstellen. Nun ist aber Tutilo den Zeitgenossen
gerade durch seinen athletischen Körperbau und durch seine

486



— gewöhnlich mit dieser Konstitution verbundene — zu Scherz
und Kurzweil geneigte Anlage aufgefallen, sodass Kaiser Karl
der Dicke, als er Tutilo kennen lernte, diejenigen verflucht
haben soll, die einen so gemütlichen Menschen zu einem Mönche
gemacht haben! Man glaubt es, dass dieser „Mensch von
Muskelarmen", wie Tutilo bei Ekkehard einmal heisst, bei einem
Ueberfall sich allein mit einer Keule zweier Räuber zu erwehren
vermochte.

In diesem baumstarken Leibe wogte, wie wir gesehen haben,
eine ursprüngliche schöpferische Lust, die in jener Zeit ohne

Beispiel war. Tutilo war die Verkörperung und höchste Steigerung

der kulturellen Kräfte seines Zeitalters; er war ein
Universalgenie, wie Leonardo da Vinci und wie in der Gegenwart
Albert Schweitzer, der, Alemanne wie Tutilo, diesem auch im
athletischen Aeusseren ähnlich ist. In diesem St. Galler Mönch
des 9. Jahrhunderts steht der ganze Reichtum des alemannischen
Volksgeistes plötzlich, fast unvermittelt, vor uns.

Zu dieser urgesunden, saftvollen Persönlichkeit will ein Zug
nicht recht passen, der von Ekkehard ausdrücklich bezeugt ist.
Tutilo, so berichtet Ekkehard in seiner Aufzählung der
Haupteigenschaften des grossen Mönchs, „war im Verborgenen voller
Tränen". Dass solches erwähnt wird, ist insofern auffällig, als
seit dem dritten nachchristlichen Jahrhundert das Weinen als
eine fast notwendige Begleiterscheinung jeder echten christlichen

Frömmigkeit galt. Heute noch enthält das römische Messbuch

drei Gebete um die Gabe der Tränen. Das eine davon lautet:

„Allmächtiger und mildester Gott, der du dem dürstenden
Volke eine Quelle lebendigen Wassers aus dem Felsen hast
hervorströmen lassen, entlocke unserem harten Herzen Tränen
der Zerknirschung, damit wir unsere Sünden beweinen können
und durch dein Erbarmen Verzeihung für sie erlangen mögen".
In ähnlicher Weise sind schon im 3. Jahrhundert von den
ägyptischen Mönchen die Zerknirschungstränen von Gott erfleht
worden. Benedikt von Nursia, der Stifter des Benediktinerordens,

war der Tränengabe begnadigt, ebenso z. B., um nur
noch zwei bekannte Namen herauszugreifen, Papst Gregor VII.
und der Gründer der Gesellschaft Jesu, Ignatius. Auch von
Notker dem Stammler berichten die Casus Sancti Galli an einer
Stelle, dass er beim Gebet am Altar Tränen vergoss. Jedoch

487



in der zusammenfassenden Kennzeichnung, die Ekkehard IV. im
33. und 34. Kapitel der Casus von Notker und Tutilo gibt,
erwähnt er bei Notker von den Tränen nichts, wohl aber bei

Tutilo, ein Beweis, dass bei diesem das Weinen ein wichtiges
Stück seines Wesens bildete. Tutilo ist offenbar häufiger und
heftiger als Notker, Ratpert und die anderen St. Galler Brüder
von den Tränen heimgesucht worden. Das bedeutet aber, da

es sich bei der Tränehgabe immer um Zerknirschungstränen
handelt, dass Tutilo seine eigene Sündhaftigkeit und die
Notwendigkeit fortgesetzter Busse besonders lebhaft empfand.. Es

fällt uns Heutigen schwer, uns den stämmigen, umgänglichen
und gemütvollen Künstler Tutilo zugleich als einen schwer unter

seiner Sünde leidenden Menschen zu denken. Aber die
Quellen geben dieses Bild zu deutlich an die Hand und erinnern
uns daran, dass Tutilo, bei dem scheinbar alles nach aussen,
nach Gestalt, drängte, eine vor den Menschen tief verborgene
Innenwelt in sich trug, eine Welt heimlichen Gottesumgangs, an
der ihm als einem Frommen des Mittelalters unendlich viel
mehr gelegen war als an allen seinen von der Welt bestaunten
künstlerischen Schöpfungen.

*

Die engere Heimat Notkers des Stammlers ist nicht mit voller

Sicherheit auszumachen. Eine Quelle aus dem 13.

Jahrhundert nennt die Ortschaft Elgg bei Winterthur als
seinen Geburtsort, aber diese Angabe steht auf schwachen Füssen.
Es mag Elgg genug sein, dass es — im 16. Jahrhundert —
einen anderen Grossen, Giordano Bruno, wenigstens beherbergen

durfte, aber als Geburtsstätte Notkers kommt es kaum in
Betracht. Viel besser als Heimatort Notkers bezeugt ist das

an der rechten Seite der oberen Thür, südlich von Wil (St.
Gallen) gelegene Jonschwil, ein Toggenburger Bauerndorf, das

neuerdings in manchen Erzählungen Heinrich Federers, der
dort als Kaplan amtete, seine dichterische Verklärung gefunden
hat. Hier, wo er auch im Jahre 1913 ein einfaches Denkmal
erhielt, dürfte Notker um 840 geboren sein.

Der Name „Notker" ist altgermanisch und bedeutet dasselbe

wie Shakspeare, nämlich „Speerschwinger". Als „balbus" hat
sich Notker selbst bezeichnet und wird seither mit dem

Beinamen Balbulus von anderen Notkern unterschieden. Balbus und

Balbulus heisst „Stammler" ; Notker war also unfähig, bestimmte

488



Laute richtig zu bilden. Da er trotzdem der Klosterschule als
Lehrer dienen konnte, ist zu vermuten, dass sein Sprachfehler
nicht allzu stark war. Noch eine zweite äusserliche Eigenheit
Notkers ist uns bekannt: Er war, wie die Casus Sancti Galli
Ekkehards IV. erzählen, schmächtigen Körpers. So zeigt ihn
z. B. eine vielleicht auf Augenzeugenerinnerungen zurückreichende

farbig ausgeführte St. Galler Miniatur. Da sitzt im
Schreibraum des Klosters, das kapuzenbedeckte Haupt auf
die linke Hand gestützt, in der Rechten ein Buch, eine mittelgrosse

zartgebaute Gestalt im benediktinischen Ordenskleide;
ein grauer Bart umrahmt das schmale, knochige Antlitz.

Unter den inneren Eigenschaften Notkers hebt der vierte
Ekkehart zunächst in konventioneller Weise die mit Strenge
gepaarte Milde und die Geduld in Widerwärtigkeiten hervor,
aber dann fährt er weiter: „Bei plötzlichen und unvermuteten
Dingen war er etwas schreckhaft (timidulus), abgesehen von
den ihn beunruhigenden Dämonen, denen er sich gewiss kühn
entgegenzustellen pflegte". Dem gebrechlichen Leibe entsprach,
wie wir es oft antreffen, eine seelische Verfassung, die wir
wohl heute als leicht neurasthenisch benennen würden. Als
Aeusserung dieses Zustandes wird die Schreckhaftigkeit
erwähnt, aber sicher sind die Teufelsanfechtungen, von denen
Notker besonders häufig und besonders heftig heimgesucht
wurde, als Ausdruck derselben nervösen Anlage zu verstehen.

Zwei dieser Dämonenangriffe werden in den Klostergeschichten

(Kap. 41 und 42) genau geschildert. Notker ist des Nachts
allein in der Klosterkirche, um zu beten. Da hört er auf einmal
das Knurren eines Hundes, das zuweilen in Schweinegrunzen
übergeht. Daran, dass der Hund auch zu grunzen versteht,
erkennt Notker, dass er es mit einer Verkörperung des Satans

zu tun hat. Mutig zündet er ein Licht an, um nach dem Tier
zu suchen. Da stürzt der Hund hervor und zerrt den Mönch
mit den Zähnen an den Kleidern. Notker erwehrt sich des

Angreifers, indem er den in der Nähe stehenden Stab des heiligen

Gallus zur Hand nimmt und solange auf den Hund niederhaut,

bis der Stab zerbricht. Erst jetzt kann der Teufel in

Hundsgestalt, der unter Wehgeschrei die Hiebe hatte dulden
müssen, entfliehen. Ein andermal sitzt der Böse am hellen
Tag im Deckengebälk der Kirche, um auf Notker zu warten.

489



Dieser kommt und streckt sich auf dem Boden zum Gebete
hin. Da nimmt der Teufel eine Tafel der durchbrochenen Decke
und wirft sie nach dem Betenden, der sich nur durch rasches

Emporspringen retten kann. Diese Anekdoten brauchen keineswegs

erfunden zu sein, sondern sie können auf Berichte Notkers

selber zurückgehen, der in seinem bisweilen von
Halluzinationen bedrängten Geist derartige Zweikämpfe mit dem
Satan wirklich erlebt zu haben geglaubt hat. Aber mag auch die

Psyche Notkers des Stammlers krankhafte Züge aufweisen,
sein Werk trägt nichts Krankhaftes an sich.

Notker ist am berühmtesten als Sequenzendichter. Die
Sequenzen waren ein Bestandteil des Messgottesdienstes.
Zwischen der Verlesung der Epistel und des Evangeliums singt der
Priester das sog. Graduale, einen Psalm, der mit einem Alleluia

ausklingt. Die letzte Silbe des Alleluia (das —ia) wurde
bis ins 9. Jahrhundert in einer langen wortlosen Tonreihe
gesungen. Diese Tonbewegungen nannte man Sequentia, weil sie

auf das Alleluia folgten. Eine Sequenz ist also zunächst eine

Melodie. Weil es sich um eine Melodie ohne Text handelte,
war es schwer, sie sich einzuprägen. Darum ging man dazu

über, zum Zwecke der leichteren Behaltsamkeit den langen
Tonfolgen Worte zu unterlegen. Man schuf also zu den vorhandenen

Sequenzenmelodien — es gab deren viele — Lieder. Auch diese

Lieder hiessen Sequenzen. Eine Sequenz kann also sowohl eine

Melodie als auch den Text dazu bedeuten. Notker ist nicht der
Urheber der Sequenzendichtung, aber er ist ihr grösster Meister.

Er hat aber nicht nur Texte für Sequenzenmelodien
geschaffen, sondern er hat die Melodien, wo sie für seine Strophen

zu kurz waren, selbständig erweitert, er war also auch

Komponist und zwar „der erste Komponist deutscher Abstammung,

den die Geschichte kennt" (Peter Wagner). Einzelne
seiner Vertonungen haben sich noch erhalten. (Eine Würdigung
des Tonsetzers Notker gibt Peter Wagner in einem besonderen

Beitrag „St. Gallen in der Musikgeschichte" in Samuel

Singers Bändchen „Die Dichterschule von St. Gallen". 1922)
Die originelle, vor 70 Jahren zuerst geäusserte und seither oft
wiederholte Ansicht, Notker habe sich bei der Schöpfung seiner

Melodien durch die Alphornweisen, Hirtenlieder und
Kuhreihen der ostschweizerischen Bergler befruchten lassen, ist, wie

490



W. Sichardt jüngst gezeigt hat, ebenso haltlos, wie die andere,
dass in der Melodik der heutigen schweizerischen Bergbevölkerung

noch der Niederschlag der Sequenzentöne zu finden sei.
Notker hat für alle Feste des Kirchenjahres Sequenzen

gedichtet und sie in zwei Büchern herausgegeben; aber
unglücklicherweise haben spätere Zeiten dieser Sammlung auch solche
Sequenzen beigefügt, die nicht von Notker herrühren. Die
Forschung bemüht sich seit Jahrzehnten, die echten Notkersequenzen

unter den unechten herauszufinden. Dabei ergab sich

beispielsweise, dass das bekannte Lied Media in vita in morte
sumus — Mitten wir im Leben sind von dem Tod umfangen —
nicht auf Notker zurückgeht. Die Zahl der wirklich auf Notker
zurückreichenden Sequenzen beträgt nach dem Urteil P. von
Winterfelds, des bedeutendsten Kenners der Notkerschen Dichtung,

fünfzehn. Dazu gehört die Ostersequenz, aus der im
Folgenden nach der im Versmass des Urtextes gehaltenen Ueber-
tragung von Paul von Winterfeld einige Strophen wiedergegeben
sind:

Dem aus Grabesnacht
Auferstandnen Heiland huldigt die Natur:

Blum' und Saatgefild
Sind erwacht zu neuem Leben;

Der Vögel Chor
Nach des Winters Rauhreif singt sein Jubellied.

Heller strahlen nun
Mond und Sonne, die des Heilands Tod verstört,

Und im frischen Grün

preist die Erde den Erstandnen,
Die, als er starb,

Dumpf erbebend ihrem Einsturz nahe schien.

Diese Zeilen entzücken noch heute durch ihre Einfalt. Schlicht
und wahrhaftig ist die Formgebung, die auf besonderen Schmuck,

sogar — mit zwei, drei Ausnahmen — auf die Beiwörter
verzichtet. Meisterlich, wie hier in derselben Weise wie in den
Liedern Tersteegens, Paul Gerhardts, Goethes oder Hermann
Hesses mit sparsamen Worten eine tief beglückende Wirkung
erreicht wird. Und dieser Natürlichkeit war Notker fähig in
einem Zeitalter, dessen Dichtkunst infolge der Uebermacht der
antiken Vorbilder zu Schwulst und hohler Rhetorik neigte!

491



Klar und schlicht ist auch der Gehalt der Ostersequenz. Da
wird nicht geprunkt mit Gedankenfülle, sondern e i n Blickpunkt

regiert. Wenn von unserem Gedicht gesagt wurde, „hier
gestaltet sich zum erstenmal im Mittelalter tiefstes Naturempfinden"

(Hermann Reich), so ist das soweit richtig, als diese
liebevolle Versenkung in unscheinbare Vorgänge des

Naturlebens, diese Andacht zum Einfachen in der Natur, uns im
Mittelalter vor der Ostersequenz so nicht entgegentritt. Aber
man muss hinzufügen, dass es nicht die eigentliche Absicht
unseres Liedes ist, die Natur zu verherrlichen, sondern es will
Christus verherrlichen, indem es zeigt, wie jeder neue Frühling

eine Huldigung ist an den Heiland, der an Ostern vom
Grab erstand. Dieser Grundgedanke der Ostersequenz ist nicht
völlig neuartig, sondern er ist die Abwandlung eines Gesichtspunktes,

der von Anfang an die Naturbetrachtung der christlichen

Kirche beherrscht hat: Die Schöpfung ist dazu da, um
den Schöpfer und Erlöser zu preisen. Diese Anschauung, die
ihren schönsten Ausdruck im „Lobgesang der Kreaturen" des

heiligen Franz gefunden hat, geht letztlich auf den 148. Psalm
zurück. Es ist also der Glaube der Kirche und nicht in erster
Linie das subjektive Empfinden, was Notker in seinem

Ostergesang ausspricht, und es scheint mir von hier aus fraglich, ob

man Notker, wie es üblich geworden ist, als Lyriker bezeichnen
kann.

Notkers Sequenzentexte und -melodien haben eine gewaltige

Verbreitung gefunden. Denn sie sind uns sowohl in
deutschen wie in italienischen, französischen und englischen
Handschriften überliefert und das beweist, dass sie in allen diesen
Ländern im Messgottesdienst gebraucht wurden, sodass man
mit S. Singer sagen kann, „dass niemals ein Schweizer
Komponist oder Dichter eine derart weitreichende Wirkung ausgeübt
hat".

Der Dichtermusiker Notker war auch ein vortrefflicher
Erzähler, wie seine lateinisch geschriebenen Karlsanekdoten, sein
zweites Hauptwerk neben den Sequenzen, beweisen. Es handelt
sich um 55 Kurzgeschichten (ausgezeichnet verdeutscht von Karl
Brügmann im 440. Bändchen der Inselbücherei), die um den

bereits zur Idealfigur gewordenen frommen, milden, gerechten,
weisen, reichen, freigebigen, hochherzigen, nie rastenden, immer-

492



wachen, listigen, hellsichtigen, starken, herrlichen, ruhmreichen,
kriegerischen, unerschrockenen, niebesiegten, furchtbaren,
unvergleichlichen Kaiser kreisen. Die meisten dieser Geschichten
werden in einem behaglichen Volkston, der mit kräftiger
Anschaulichkeit nicht spart, berichtet, aber mitunter erhebt sich
die Darstellung zu hinreissendem Schwung, wie z. B. in der
Anekdote „Karl vor Pavia", aus der ein Abschnitt hierher
gesetzt werden soll.

Der vor Karl dem Grossen geflohene Otker steht mit König
Desiderius auf dem Turm zu Pavia, von wo beide das feindliche

fränkische Heer erwarten. Dort sagt Otker zu Desiderius:
„,Wenn du auf den Feldern eine eiserne Saat starren siehst
und Po und Tessin mit eisenschwarzen Meeresfluten die Mauern
der Stadt überschwemmen, dann können wir erwarten, dass

Karl kommt'. Er hatte das noch nicht zu Ende gesprochen, als
zuerst im Westen und Norden es sich wie eine finstere Wolke
zu zeigen begann, die den hellsten Tag in schauerliche Schatten

hüllte. Und als der Kaiser näher und näher kam, ging von
dem Glanz der Waffen den (in Pavia) Eingeschlossenen ein

Tag auf, dunkler als alle Nacht. Da sah man auch ihn, den
eisernen Karl, eisern behelmt, mit eisernen Aermeln bewehrt,
die eiserne Brust und die breiten Schultern eisern gepanzert.
Die eiserne Lanze hochaufgereckt hielt seine Linke umschlossen,

denn die Rechte war stets bereit für den siegreichen Stahl.
Die Aussenseite seiner Hüften, die man sonst freilässt, um leichter

aufsitzen zu können, war bei ihm mit dünnen eisernen Schuppen

bedeckt. Von den Beinschienen brauche ich nichts zu sagen,
sie waren ja im ganzen Heer aus Eisen gebräuchlich. An seinem
Schilde sah man nichts als Eisen. Auch sein Ross erglänzte eisern
wider von Farbe und stolzem Mut... Eisen füllte die Felder
und Wege, der Sonne Strahlen wurden zurückgeworfen von dem
blinkenden Eisen. Dem starren Eisen bezeugte das Volk todesstarr

geziemende Ehre: bis tief unter die Erde drang das
Entsetzen vor dem glänzenden Eisen. ,Das Eisen, wehe, das Eisen!'
so tönte das Geschrei der Bürger durcheinander. Vor dem Eisen
erbebten die festen Mauern, und der Mut der Jünglinge verging
vor dem Eisen der Männer."

Unter die Erzählungen von Karl dem Grossen hat Notker
andere eingestreut, von denen er sagt, dass sie nicht von Karl

493



handeln, die er aber doch, weil sie in der Umwelt des Kaisers
spielen, bringen will. Dazu gehört die von J. und W. Grimm in die
„Deutschen Sagen" aufgenommene Geschichte von dem Thur-
gauer Eishere, einem Kraftprotzen, der sich gewaltiger im
Slawenland vollbrachter Heldentaten brüstet, von dem aber
alle zu Hause wissen, dass er es nicht einmal fertig bringt,
sein Ross in die Thür zu treiben. „Es war da ein Mann aus dem

Thurgau — schon durch seinen Namen ein grosser Teil des

furchtbaren Heeres (Karls des Grossen), er hiess Eishere —
von solchem Körperbau, dass man hätte glauben mögen, er sei

aus dem Geschlechte Enaks, wenn nicht so viel Zeit und Land
dazwischen läge. So oft er an den Thurfluss kam, der durch
die Giessbäche aus den Alpen anschwoll und überfloss, und er
sein mächtiges Ross, ich will nicht sagen, in die Strömung, ja
nicht einmal in das ruhiger fliessende Wasser treiben konnte,
nahm er es beim Zügel und zog es schwimmend hinter sich
her und sagte dabei: ,Beim Herrn Gallus, ob du willst oder
nicht, du musst hinterdrein!' Und im Gefolge des Kaisers mähte

er die Böhmen, Wilzen und Avaren wie das Gras und spiesste
sie wie Vögelchen auf seine Lanze. Als er nun wieder heimkam
und ihn die Müssiggänger fragten, wie es ihm denn im Wendenlande

gefallen habe, sagte er entrüstet über die Frage und
voller Verachtung der Feinde; ,Was soll ich mit diesen
Fröschen? Ihrer sieben oder acht oder auch neun steckte ich mir
meist auf meine Lanze und trug sie hierhin und dorthin, und
dabei brummten sie, ich weiss nicht, was. Es war nicht der
Mühe wert, dass der Herr König und wir uns mit solchen Würmern

herumschlugen' ".
Aus dieser — wie aus mancher andern der Karlsanekdoten —

blitzt der Schalk hervor. Damit stossen wir auf einen Zug, der
für Notker wesentlich ist: Notker der Stammler ist Humorist,
ja er ist der erste, der im Mittelalter den Humor in die
Kunstdichtung eingeführt hat. Er dichtete Tierfabeln fröhlichen
Charakters und Tierschwänke und ist deshalb schon als der Hans
Sachs des Mittelalters bezeichnet worden. Im Folgenden seien
die Tierfabel vom Kalb und Storch und der Tierschwank vom
Floh und Zipperlein angeführt. Ein Schwank will lediglich zur
Erheiterung dienen, während eine Tierfabel eine Nutzanwendung
in sich schliesst. Bei der Fabel vom Kalb und Storch heisst die-

494



selbe: Wer selbst Mängel hat, soll nicht andere kritisieren oder,
wie wir heute etwa sagen: Wer im Glashaus sitzt, soll nicht
mit Steinen werfen. Beide von Notker in Verse gesetzte Stücke

gebe ich in der Uebertragung von Paul von Winterfeld.
Kalb und Storch. Das Kalb irrte betrübt umher auf einer

Wiese und suchte nach seiner Mutter. Kam ihm der Storch
entgegengestelzt und sprach: „He, Bruder, was brüllst du so kläglich?

was läufst du so traurig herum, wo alles grünt und
blüht?" Sprach das Kalb: „Ach, Bruder, nun sind es schon drei
Tage, dass ich keine Milch mehr gekriegt habe und mit leerem

iMagen umherlaufen muss". „Sei doch kein Tor, dich darum zu

härmen", erwiderte der Storch, „dass i c h nicht sauge, ist nun
schon volle drei Jahre her". Das Kalb aber sah ihn verächtlich
an: „Was das für Nahrung sein muss, wovon du lebst, das

zeigen auch klärlich deine Beine".

Floh und Zipperlein.

Wie man sagt, hat einst die reichen
Leute nur der Floh gebissen,
Und das Zipperlein geplagt
Nur des armen Mannes Glieder.

Aber wenn der Floh die Reichen
Nachts im Finstern zwicken wollte,
Ward ein Licht herzugebracht
Und es war um ihn geschehen.

Liess das Zipperlein sich nieder
In des armen Mannes Füssen,
Dürft' er darum doch nicht ruhn,
Und es hatte nichts als Unrast.

Solchermassen hatten beide
Böse Tage auszustehen:
Eins ward hin- und hergejagt,
Und dem andern ging's ans Leben.

Trafen einst die zwei zusammen,
Klagten sich ihr Leid einander,
Und sie kamen überein,
Ihre Rollen auszutauschen.

495



Zipperlein seit jenem Tage
Zwickt des reichen Mannes Füsse,
Und den Armen beisst der Floh,
Wenn zu Bette er gegangen.

Der hat nichts zu tun und faulenzt:
Da mag Zipperlein sich pflegen;
Und es stört ein müder Mann
Nicht den Floh bei seiner Arbeit.

Solche Töne bei Notker überraschen. Wie reimt sich diese

Schalkhaftigkeit mit der furchtsamen Gemütsart des Dichters
und mit seinem ernsten Glauben zusammen? Wir betrachten
diese heiteren Dichtungen Notkers nicht als Ausdruck der
lustigen Stimmung oder des Witzes, sondern des Humors, und
wahrer Humor erblüht ja immer nur auf dem Untergrunde
einer gläubigen Haltung. Humor ist das „trotzdem Lachen" mitten

in aller Angst der Welt. So verstanden passen die Schwanke
nicht schlecht zu den Sequenzen, ja diese Mischung von Heiterkeit

und Ernst gibt dem Bilde Notkers des Stammlers erst die
rechte Vollendung.

496


	Tutilo und Notker der Stammler

