
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 8

Artikel: Das Christentum und die Mächte der Zeit

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 7. Jahrgang Dezember 1939 Heft 8

Das Christentum und die Mächte
der Zeit

Einleitung zu einem Vorlesungszyklus an der Universität Zürich

Von Emil Brunner

I n einer Zeit wie der unseren akademische Vorlesungen zu hal-
ten und anzuhören, ist ein Vorrecht, um das uns viele

beneiden. Wir spüren alle die Last und die Verantwortung eines
solchen Privilegiums. Wir können sie nur tragen im Bewusst-
sein, dass das, um was es uns hier geht, zu den Gütern gehört,
um die auf den Schlachtfeldern gekämpft und für die an unserer
Grenze Wache gehalten wird. Von einer theologischen
Vorlesung wie der unseren darf ein weiteres erwartet werden,
das sie mit dem Zeitgeschehen in engere, direktere Beziehung
setzt, dass sie nämlich dazu diene, uns den Sinn des

ungeheuren Geschehens, in das wir hineingerissen sind, ein wenig
aufzuhellen. Auch das Schwerste wird erträglich von dem
Moment an, wo wir seinen Sinn begreifen. Das Unerträglichste,
das wahrhaft Vernichtende ist das Sinnlose. Denn die Sinnlosigkeit

ist die Verneinung des Menschen als Person. Nur im
Sinnvollen kann der Mensch als Person leben, ohne Sinn geht er als
Person unter.

Damit stehen wir schon mitten in unserem Thema. Das
Christentum ist eine bestimmte Antwort auf die Frage nach
dem Sinn der menschlichen Existenz. Aber auch „die Mächte
der Zeit" verkörpern in sich je eine solche bestimmte Antwort,
auf dieselbe Frage. Um den Sinn des Lebens geht es im Kampf
zwischen ihnen und dem Christentum. Um diesen Sinn geht es
aber auch im gegenwärtigen Krieg. Es ist das Besondere an
diesem Krieg im Unterschied zu den meisten früheren, auch
zum letzten Weltkrieg, dass in ihm nicht nur um politische

82 469



Ziele, sondern zugleich um die geistigen Grundlagen der
abendländischen Menschheit gekämpft wird. Man ist versucht, ihn
geradezu einen Religionskrieg zu nennen. Stehen doch auf der
einen Seite politische Mächte, die mehr oder weniger offen dem
Christentum den Kampf angesagt und diesen Kampf auch
bereits mit den brutalsten Machtmitteln geführt haben, die
zugleich in ihrem Programm und in ihrem politischen Gebaren
den Gegensatz gegen ethische Prinzipien manifestieren, die,
aus dem christlichen Glauben herstammend, bisher auch von
der überwiegenden Mehrheit derer anerkannt wurden, die sich
nicht zum christlichen Glauben bekennen; und auf der andern
Seite solche, die sich entweder offen zur christlichen Kirche
bekennen oder doch jene ethischen Prinzipien als Grundlage ihres
staatlichen und kulturellen Lebens anerkennen. Und doch ist es

eine Versuchung, der wir nicht nachgeben dürfen. Denn die

politische Konstellation ist, gerade hinsichtlich dieser letzten
geistigen Hintergründe, viel zu wenig abgeklärt und die Motive
hüben und drüben viel zu komplex und gemischt, als dass

man sagen dürfte, auf der einen Seite werde für, auf der
anderen Seite gegen den christlichen Glauben und das christliche

Ethos gekämpft. So gewiss, wenigstens bis jetzt, ein
deutliches relatives Uebergewicht des einen und des anderen

geistig-religiösen Elementes die kriegführenden Parteien
charakterisiert, so erlaubt doch die Relativität dieses Unterschiedes
und der Mischcharakter der Kampfmotive ein so eindeutiges
Urteil nicht. Wollte man aber das Wort Religionskrieg nur als
abkürzende Formel dafür gebrauchen, dass in diesem Kriege
nicht nur politische Machtfragen, sondern vor allem die Frage
der geistigen und vor allem religiösen Grundlage des zukünftigen

Europas entschieden werde, so wäre dagegen schwerlich
etwas einzuwenden. Nicht um „Ideologien" handelt es sich.

Ideologien sind, hüben und drüben, zunächst politische Kampfmittel

und nicht wahre Deutungen dessen, um was es geht.
Aber die geistige Struktur einer politischen Bewegung und
eines Staates ist allerdings etwas ganz anderes als eine Ideologie;

sie ist eine Macht. Nicht die Kanonen sind die eigentliche
Macht, sondern die Willensenergie und Willensrichtung. Wie
bei einem einzelnen Menschen unterschieden werden muss
zwischen dem, was er zu denken, zu wollen und zu glauben vor-

470



gibt und dem, was er wirklich denkt, glaubt und will, so auch
bei Staaten. Was er aber wirklich denkt, glaubt und will, das
und nichts anderes bestimmt seinen Charakter, das gibt auch
seiner Macht den Charakter. Mit der Unterscheidung zwischen
einer „ideologischen" und „realistischen" Betrachtungsweise ist
also das Problem nicht gelöst, sondern verdeckt. Gerade die
Realität einer politischen Macht ist ihr herrschender Glaube
und Wille. Die wichtigste Frage, die in diesem Krieg
entschieden wird, ist die: was für ein Denken und Glauben wird
nunmehr die Grundlage des abendländischen Lebens sein? Wird
es der christliche Glaube und das christliche Ethos oder wird
es eine der „Mächte der Zeit" sein? Das ist der eigentliche,
jedenfalls der uns allein erkennbare Sinn dieses Krieges.

Die erste Aufgabe nun, die uns obliegt, ist eine vorläufige
Verdeutlichung der in unserem Thema verwendeten
Hauptbegriffe. Was ist unter „Christentum" und was ist unter den

„Mächten der Zeit" zu verstehen? Ich sage eine vorläufige
Verdeutlichung. Denn es ist ja der Zweck dieser ganzen
Vortragsreihe, diese beiden Grössen dadurch, dass wir sie mit
einander vergleichen und ihre realen Beziehungen zu einander
untersuchen, nach ihrem Wesen und ihrem Wahrheitsgehalt besser

zu verstehen. Wir bedürfen aber einer anfänglichen
Klärung über das mit diesen zwei Begriffen Gemeinte, um
überhaupt unsere Untersuchung beginnen zu können.

Was das Christentum ist, glauben wir einigermassen zu wissen.

Es ist ja eine geschichtliche Grösse, die seit neunzehnhundert

Jahren das Denken der abendländischen Menschheit
mehr als irgend eine andere beschäftigt und weithin auch
bestimmt hat. Die meisten von uns sind von Jugend auf und in
mehr oder weniger planmässiger Weise damit vertraut gemacht
worden. Wir würden aber doch sehr bald im Fortschritt
unserer Untersuchung erkennen, dass gerade dieser Begriff ein
so vieldeutiger ist, und dass diese verschiedenen Bedeutungen
so sehr mit einander im Widerspruch stehen, dass wir nicht
erwarten dürften, zu einem befriedigenden Ziel zu kommen,
ohne ganz von Anfang an uns darüber verständigt zu haben,
was wir unter diesem Wort verstehen wollen. Meinen wir das
Christentum der Apostel, von dem uns das Neue Testament
Kunde gibt, oder das der Kirchenväter der ersten Jahrhunderte,

471



das griechisch-östliche oder das lateinisch-westliche, das katholische

oder das protestantische, das orthodoxe oder das freisinnige,

das individuelle oder das kollektive? Meinen wir überhaupt
das Christentum als eine gegebene Grösse, wie sie der Historiker
als eine vorhandene Tatsache der Geschichte beschreibt, oder
meinen wir etwas Normatives, das man, wie alles Normative,
nicht einfach der Tatsächlichkeit entnehmen, sondern nur durch
einen Akt der Besinnung und Entscheidung verstehen und
erfassen kann? Ist nicht das gerade eine der grossen Verlegenheiten

für den heutigen Menschen — den Menschen, der so

viel mehr als der früherer Zeiten das Geschichtliche mit seiner

Mannigfaltigkeit in seinen geistigen Horizont einzuschliessen

gewöhnt wurde —, dass ihm das Christentum in einer solchen

widerspruchsvollen Vielfalt entgegentritt, dass er bei jeder
Aufforderung sich ernstlich um das Christsein zu bemühen ratlos
dasteht, da er ja nicht weiss, um welches dieser vielen Christentümer

er sich nun bemühen soll. Sagt man ihm aber, es gehe
nicht um das, was die Menschen im Lauf von 1900 Jahren aus
dem Christentum gemacht haben, sondern um das in sich selbst

völlig eindeutige und widerspruchslose, wahre Christentum, so
ist ihm damit wenig geholfen, weil jedes dieser Christentümer,
die einander in so manchen Punkten und oft so fundamental
widersprechen, das wahre zu sein behauptet. Er ist in jener
Lage, die uns Nathans Parabel von den drei Ringen als wirkliche

Existenzverlegenheit so eindrücklich macht, und aus der
Nathan bekanntlich keinen Ausweg fand als den einigermassen
skeptischen Verzicht auf die volle Wahrheit. „Der echte Ring,
vermutlich, ging verloren".

Der Weg der historischen Beschreibung kommt für uns von
vornherein nicht in Betracht, trotzdem wir, selbstverständlich,
uns immer wieder auf die geschichtlichen Tatsachen
zurückbeziehen müssen. Die Beschaulichkeit des Historikers mit ihrer
beglückenden Erlaubnis, der eigenen Stellungnahme sich zu

entziehen, hat ihr gutes Recht, aber das letzte Wort kann sie
nicht haben. Wir müssen uns entscheiden, nicht bloss weil das

Leben dies fordert, sondern weil unsere eigene Personbestimmung

nur in Entscheidung sich verwirklichen kann. Wer nicht
entscheidet, kommt unter die Räder, aber er verdient auch

unter die Räder zu kommen. Wer nicht entscheidet, hat den

472



Sinn des Lebens von vornherein verfehlt. Das wird uns in der
heutigen Stunde mit einer geradezu ungeheuerlichen Nachdrücklichkeit

vor Augen gestellt. Der Krieg ist eine brutale Form
der Entscheidung, aber er macht es wenigstens deutlich, dass
das Leben Entscheidung ist. Und wir Neutralen stehen darum
in der allergrössten Gefahr, eines grossen geistigen Gewinnes,
der den Kriegführenden sozusagen als Entgelt für die unmenschlichen

Leiden des Krieges zufällt, verlustig zu gehen, nämlich
der Befreiung aus dem verantwortungsscheuen Zuschauertum.
Sollte Neutralität — was wir allerdings bestimmt verneinen —
heissen, selbst der Entscheidung ausweichen, so wären die
Neutralen von vornherein die eigentlichen Verlierenden dieses

Krieges. Denn für die falsche Sache zu sterben ist immer noch
besser als ohne Entscheidung zu leben. Das Schlimmste, was
dem Menschen begegnen kann, ist nicht das Leiden und nicht
der Tod, sondern die Flucht aus der Entscheidung. Denn mit
ihr verliert er seine Bestimmung als Person, die er durch
kein Leiden und auch nicht durch den Tod verlieren kann.

Wenn wir also von vornherein als Entscheidung Suchende
nach dem Christentum, also nach dem wahren Christentum
fragen, so kann uns die Tatsache, dass es sich in so vielfacher
und widerspruchsvoller Gestalt darstellt, wohl Schwierigkeiten
und Nöte bereiten, aber nicht letztlich unsere Entscheidung
verhindern. 1st die ganze Welt zum Entscheidungskampf
aufgerufen, wie sollten wir abseits stehen bleiben können? Wie
sollten wir, um als Neutrale unser Leben zu retten, unsere
Seele verlieren wollen? Was hätte die Rettung einer Schweiz
für einen Wert, wenn sie um den Preis dieses Seelenverlustes
erkauft wäre! „Was hülfe es dem Menschen, wenn er die ganze
Welt gewönne, litte aber Schaden an seiner Seele?" Die
Erhaltung der Schweiz hat nur dann einen Sinn, wenn sie
zugleich und zuerst Erhaltung unserer Freiheit und das heisst
eben unserer Möglichkeit freier Entscheidung ist. Indem wir
uns für die Freiheit einsetzen, haben wir uns bereits für die
Entscheidung als Sinn unseres Lebens entschieden. Wir haben
damit bereits das Bekenntnis abgelegt, dass uns ein Leben
ohne Entscheidungsfreiheit nicht lebenswert vorkomme, und dass

auch das Lebensopfer kein zu hoher Preis wäre für die Freiheit
der Entscheidung.

473



Wir fragen also als solche, die zur Entscheidung bereit sind,
nicht als historische Zuschauer nach dem Christentum. Das

heisst, wir fragen nach der Wahrheit des Christentums und dem
wahren Christentum. Es gibt ein Christentum, das nicht zu

eigener Entscheidung aufruft oder in eigener Entscheidung sich

vollzieht, sondern durch geschichtliche Tradition, beinahe wie
ein Naturfaktum, sich fortpflanzt. Ein solches fällt für uns
ausser Betracht. Echtes, wahres Christentum kann von
vornherein nur ein solches sein, das unser Entscheiden im höchsten
Masse in Anspruch nimmt. Christlicher Glaube ist Entscheidung,

ja, wir werden späterhin sehen, dass von nichts anderem
so wie vom christlichen Glauben gesagt werden kann, dass er
Entscheidung sei. Eben darum fragen wir nicht einfach nach
dem Evangelium, sondern nach dem Christentum. Das
Evangelium ist das, wofür der Glaube sich entscheidet, aber das

Evangelium und dieser Glaube zusammen erst machen das

Christentum. Erst durch diese Entscheidung von Menschen wird
das Christentum eine geschichtliche Macht und begegnet
sozusagen auf derselben Ebene, auf der Ebene der Entscheidung,
den Mächten der Zeit. Entscheidung für das Evangelium, für
die Christusbotschaft, ist der christliche Glaube.

Das Evangelium oder die Christusbotschaft ist zunächst eine

geschichtliche Gegebenheit. Sie liegt primär vor im Neuen
Testament, das seinerseits in unauflösbarem Zusammenhang steht
mit dem Alten Testament. Sie liegt aber auch vor in der christlichen

Verkündigung und Lehre, wie sie durch die Jahrhunderte
hindurch zu uns gekommen ist. Und doch ist das, woran der

Christ glaubt, nicht einfach eine historische Grösse, das Buch
oder die Lehre der Kirche. Das wahre Christentum bezieht

sich, wie wir gerade aus dem Neuen Testament selbst erkennen

können, nicht auf das Buch als solches und nicht auf die Lehre
als solche, sondern auf den Inhalt des Buches und den Inhalt
der Lehre, nämlich auf Jesus Christus selbst. Christenglaube
nach seiner Wahrheit ist im Unterschied von so vielen Christentümern,

die faktisch vorhanden sind, ein Verhältnis von Person

zu Person, meine höchst persönliche Entscheidung für diese

Person Jesus Christus als das für mich entscheidende Faktum.
Und wiederum: diese Entscheidung für Jesus Christus bezieht
sich nicht bloss auf ein historisches Faktum, auf die geschicht-

474



liehe Persönlichkeit Jesus von Nazareth, sondern auf dieses
historische Faktum als Zugang zu einer lebendig gegenwärtigen
Wirklichkeit. Das meint der christliche Glaube, wenn er diesen
Jesus von Nazareth den Christus nennt. Der christliche Glaube
ist die persönliche Begegnung mit dem persönlichen Gott, der
uns in Jesus Christus sein Wesen und seinen Willen enthüllt,
der uns aber darin zugleich den Sinn unserer Existenz offenbart.
Der christliche Glaube ist diejenige Entscheidung, in der der
wahre Sinn und die wahre Bestimmung des Menschen, und zwar
des Menschen als Person und als Gemeinschaft, erkannt, erfasst
und verwirklicht wird. Was das genauer heisst und warum wir
das zu sagen wagen, soll späterhin dargelegt werden. Hier
handelt es sich um eine erste, vorläufige Inhaltsbestimmung des

Wortes Christentum in Form einer These, die im weiteren Verlauf

der Vorlesungen zu erläutern und zu begründen ist.
Unter Christentum verstehen wir die zugleich geschichtliche

und übergeschichtliche Macht, die gebildet wird durch die
Entscheidung von Menschen für Jesus als den Christus, d. h. als
den, in dem Gottes Wille enthüllt und verwirklicht ist, und
der eben darum der Grund und das Ziel des wahrhaft menschlichen

Lebens ist. So verstanden ist das Christentum zugleich
etwas empirisch Feststellbares und etwas Ueberempirisches. Es

ist empirisch erfassbar als geschichtliche Gestalt neben
anderen Gestalten auf derselben Ebene geschichtlicher Erfahrung. Es

ist aber zugleich empirisch ungreifbar, weil seine Wurzeln und
Kraftquellen „unsichtbar", „unter dem Boden der Geschichte",
also jenseits der Möglichkeit empirischer Feststellung liegen.
„Christentum" meint etwas Menschliches und zugleich etwas

Uebermenschliches, weil es den von der göttlichen Wirklichkeit
ergriffenen Menschen und die durch diese göttliche Wirklichkeit
geschaffene Gemeinschaft meint. Das Christenleben hat seine
Wurzel in der göttlichen Wirklichkeit Jesus Christus, und diese
Wurzel ist zugleich für alle Christen gemeinsam und verbindet
sie zu einer Gemeinschaft, die zwar für alle sichtbar in Erscheinung

tritt, aber ihrem Wesen nach nur für den „sichtbar" ist,
der an diesem Leben Anteil hat. Auch das wahre Christentum
ist eine beschreibbare, in der Geschichte wirksame Lebensgestalt,
nicht eine blosse Idee oder ein Ideal; aber die Wahrheit dieser
Lebensgestalt ebenso wie seine innerste Kraft ist nur dem be-

475



kannt, der selbst ein Christ ist. Es ist also wohl eine menschliche

— und in seiner konkreten geschichtlichen Gestalt immer
auch allzumenschliche —Grösse; aber es ist zugleich, trotz dieses

Allzumenschlichen, eine gottmenschliche Wirklichkeit, darum weil
der Gottmensch sein Lebensprinzip, sein heimliches Leben ist. Als
dieses Geschichtlich - Uebergeschichtliche, Menschlich - Göttliche
ist das wahre Christentum zugleich die Antwort auf die Frage
nach dem Sinn des menschlichen Lebens.

Die Frage nach dem Sinn ist, wie wir sahen, eine allgemeine.
Sie wird überall gestellt, wo Menschen sind. Ist doch das Streben

nach Sinn und Sinnverwirklichung das eigentlich Menschliche
im Menschenleben. Aber während sie überall gestellt wird, wo
Menschen irgendwie zum Menschsein erwacht sind, wird sie doch
nicht überall in derselben Weise beantwortet. Wo sollen wir den
Masstab hernehmen, um zu entscheiden, was der wahre Sinn
menschlichen Lebens sei? Wir haben vorderhand keinen anderen
als den Menschen selbst. Wir präzisieren darum die christliche
These so: das wahre Christentum ist darum die wahre Antwort
auf die Frage nach dem Sinn der menschlichen Existenz, weil
es allein die Bestimmung des Menschen, Person zu sein und in
Gemeinschaft zu leben, wahrhaft begründet und verwirklicht.
Als diese person- und gemeinschaftbegründende Wirklichkeit
ist es eine gegenwärtige Macht und begegnet den anderen
Mächten.

Während das Christentum uns eine durch die abendländischkirchliche

Lehrtradition einigermassen bekannte Grösse ist, sind

jene, die „Mächte der Zeit", zunächst eine Unbekannte. Was ist
damit gemeint und wo wird diese — vermutlich sehr
komplexe — Grösse fassbar? Hier haben wir es nicht mit einer
historisch fest umrissenen Gestalt, sondern mit einer Gruppe
von Phänomenen von sozusagen diffusem Charakter zu tun. Hier
gibt es kein bestimmtes Buch, keine als Kirche organisierte
Gesellschaft, keine feste Tradition der Lehre, kein im Dogma
expliziertes Selbstverständnis. Es gehört zum Charakter der Mächte,
dass sie sozusagen gespensterhaft ungreifbar sind. Und doch
sind sie, wie wir dies heute an unserem eigenen Leibe erfahren,
von einer furchtbaren und gewaltsamen Wirklichkeit. Um auch

hier wenigstens einen ersten Ausgangspunkt zu haben, greifen
wir die Erscheinung des Nihilismus heraus. Was ist das? Zu-

476



nächst besteht zwischen dem Nihilismus und dem Christentum
eine formale Analogie, mit negativem Vorzeichen, die
überraschend weit reicht. Wenn wir vom heutigen Nihilismus sprechen,

meinen wir nicht eine Theorie, nämlich die Theorie, dass
alles nichts sei. Eine Theorie ist noch keine Macht, der Nihilismus

aber ist eine furchtbare Macht. Wir stossen auch hier auf
die Tatsache der menschlichen Entscheidung. Der Nihilismus
ist die Entscheidung für das Nichts. Diese Entscheidung ist
gerade wie der christliche Glaube nicht eine bloss gedankliche,
sondern eine personhaft-willensmässige, ein Einsatz der Person,
eine die Totalität des Menschen bestimmende Haltung, die,
wo es sich um echten und „ausgewachsenen" Nihilismus
handelt, zum Fanatismus wird. Dem christlichen Glauben, der
totale, personhafte Entscheidung für Jesus Christus ist, entspricht
der nihilistische Fanatismus als Totalentscheidung für das

Nichts.
Damit haben wir bereits ein erstes wichtiges Merkmal der

Mächte entdeckt, und können eine Abgrenzung gegen ein
verheerendes Missverständnis vollziehen. „Die Mächte" sind keine
Naturmächte, keine Naturtatsachen, sondern Phänomene der
menschlichen Entscheidung, also des Geistes. Im Kampf
zwischen Christentum und Nihilismus kann es nicht um den Kampf
des Geistes gegen den Nichtgeist gehen, denn auch der Nihilismus

ist als Entscheidung, als ein Jasagen und Neinsagen, eine

geistige Sache, keine Naturtatsache. Natur entscheidet nicht,
Natur sagt nicht Ja und Nein. Ja- und Neinsagen ist der grundr
legende geistige Akt. Dasselbe gilt, wie wir sehen werden, von
allen Mächten. Sie alle sind Phänomene der Entscheidung, des

Ja- und Neinsagens. Die Gegenüberstellung von Geist und
Trieb, Geist und Instinkt, versagt hier völlig. Aus der Natur,
aus Trieb und Instinkt wird niemals eine Macht. Natur und
Trieb sind, verglichen mit dem Geist, „harmlos". Sie sind viel
zu begrenzt, um in sich selbst gewaltig oder furchtbar werden
zu können. Sie werden furchtbar und gewaltig durch den Geist,
der sich ihrer bemächtigt. Den Nihilismus mit dem animalischen
Zerstörungsinstinkt zu identifizieren ist nur dem möglich, der
weder scharf beobachtet noch tief sieht. Kein Tier ist ein
Nihilist, auch das Raubtier nicht, und kein Nihilist ist ein
Raubtier, auch der mord- und zerstörungswütigste nicht.

477



Nietzsches Wort von der „blonden Bestie" ist ein geistreiches
und verführerisches Missverständnis. Der Unmensch ist noch
lange kein Tier, und das Tier ist noch lange kein Unmensch.
Auch das Raubtier ist eine völlig harmlose Erscheinung im
Vergleich mit der sogenannten blonden Bestie, und zwar nicht
etwa darum, weil der Mensch Verstand hat und mit seiner
Hilfe sich Werkzeuge bauen und Waffen schaffen kann, über
die das Tier nicht verfügt, sondern darum, weil in der „blonden
Bestie" ein Wille ist, eine die ganze Person erfassende unendliche

Leidenschaft, die das Tier nicht haben kann, weil es

nicht Person ist und darum von Leidenschaft überhaupt nichts
weiss.

Ein zweites Merkmal der Mächte, wiederum ein Analogon
zum christlichen Glauben, ist die Verbindung des geschichtlich
Empirischen mit dem übergeschichtlich Transzendenten. Alles
was ein echter Ismus ist wurzelt in einer Idee. Ideen aber sind
nicht einfach Gedanken, die Menschen sich ausdenken; Ideen
sind sowohl überindividuelle als auch überzeitliche Wesenheiten.
Eine Idee heckt man nicht aus, von einer Idee wird man erfasst.
Ideen werden nicht erfunden, sondern ergriffen. Die Idee, die
der nihilistischen Entscheidung zugrunde liegt, das Prinzip
des Nihilismus ist uralt. Sie lebt in den Mythologien vieler Völker

in den Gestalten zerstörerischer Götter oder Dämonen. Sie

findet in der sophistischen Philosophie ihre erste gedankliche
Ausprägung. Sie führt ein illegitimes unterirdisches Dasein in
der mittelalterlichen Welt als schwarze Magie und allerhand
Zauber- und Hexenspuk. Sie tritt wieder ins volle Licht des

Bewusstseins und der öffentlichen Geltung ein in der Gestalt
von verwegenen Philosophemen, sie gewinnt einen machtvollen,

sozusagen prophetischen Ausdruck in der Philosophie Nietzsches
und einen kühleren und scheinbar bescheideneren in der
psychanalytischen Lebensdeutung Freuds. Sie reisst Millionenmassen

mit sich als „Bolschewismus".

Auch wenn der Nihilismus — um noch ein wenig bei diesem
ersten vorläufigen Exempel zu bleiben — sich wissenschaftlich
gebärdet, wie bei Freud oder bei gewissen bolschewistischen
Schriftstellern, ist er niemals Wissenschaft, sondern immer
Metaphysik. Er hat es nicht mit einem Teilgebiet der Wirklichkeit

478



zu tun, sondern mit dem Ganzen, und er ist nicht so sehr eine
Erklärung, als vor allem eine Willensbestimmung. Echter Nihilismus

ist, wie bei Nietzsche und Lenin, leidenschaftlich, weil
er es auf das Ganze des Menschen und auf alle Menschen
abgesehen hat. Er ist, auch wenn er der geschworene Feind
alles Gottesglaubens und besonders alles Christentums ist, trotzdem

eine Art Religion. Denn wo es dem Menschen um das
Ganze geht — auch wenn dieses Ganze schliesslich ein Nichts
ist — da ist Religion, auch wenn es eine Religion der völligen
Verneinung ist. Es ist ja auch in der historischen Tradition der
Religionen, die von einem Gottes- oder Götterglauben ursprünglich

ausgehen, keine unbekannte Erscheinung, dass die Entwicklung

beim Nichts enden kann. Es sei nur erinnert an den Budhis-
mus und gewisse Formen der persischen Mystik, oder an
Phänomene einer zerstörerisch-selbstmörderischen Ekstatik. Es soll
nicht behauptet werden, dies seien Formen des Nihilismus —
obschon zwischen dem Nirwana und dem Nichts eine mehr als

nur verbale Verwandtschaft besteht; die Erinnerung an diese
bekannten Erscheinungen der Religionsgeschichte soll uns nur
vorbereiten auf die überraschende Erkenntnis, dass der Nihilismus

in dem Mass, als er sich auswächst, als er den ganzen
Menschen in Anspruch nimmt und es auf alle Menschen

abgesehen hat, eine Religion wird.
Der Charakter der Entscheidung kommt im mittelalterlichen

Mythus in dem sprechenden Zug zum Vorschein, dass man sich
dem Teufel oder einem seiner Helfershelfer „verschreibt". Die

ganze Person gehört nunmehr der Macht, der sie sich durch
die ein für allemal gefallene Entscheidung in die Hand gegeben
hat. Ebenso ist hier der transzendente, überpersöniich-überzeit-
liche Hintergrund offenkundig. Wo der Mythus erscheint, da

ist Transzendenz, da geht es in die Dimension des Unbedingten.

Die Mächte sind alle, mehr oder weniger, mythisch und
mythenbildend. Der Mythus braucht nicht immer als solcher
bewusst zu sein. Auch der bolschewistische Nihilismus hat,
ohne es zu wissen, seinen Mythus, dessen Kultgottheit der
proletarische Mensch und dessen Gegenspieler oder Teufel der
Kulak oder Bourgeois ist. Ganz ähnlich im nationalsozialistischen

Mythus „der deutsche Mensch" und „der Jude". Die
mythenbildende Kraft Nietzsches ist anerkannt. Sein Mythus

479



von der blonden Bestie, vom Uebermenschen, von der Macht
als Inbegriff aller Werte und als Inhalt der neuen Werttafel,
ist für den Menschen des zwanzigsten Jahrhunderts zu einer
verführerischen Macht und zum Inhalt einer neuen Art von
Religion geworden. Er trägt diesen Mythus mit einem geradezu
prophetischen Pathos vor und fordert seine Zeitgenossenschaft
zur Entscheidung heraus, einer Entscheidung, die schlechterdings

alles in sich begreift und den Menschen in seiner Ganzheit
beansprucht. Darum ist es ihm selbst, als dem bewusstesten
Gestalter des nihilistischen Mythus, auch viel klarer geworden als
irgend einem seiner rivalisierenden Zeitgenossen, dass sein

Hauptgegner das Christentum ist. Sein letztes grosses Werk
trägt den bezeichnenden Titel „Antichrist". Es spricht für die

ungeheure Grösse und Leidenschaft Nietzsches, dass er bis zu
dieser Antithese als Inbegriff seines Wollens vordrang. Er
weiss, es geht um ein Entweder-Oder, aber nicht um irgend
eines, sondern um dieses, um das Für und Wider, das Christentum.

Hier wird auch, in der Antithese, sichtbar, dass es im
Christentum um das Personsein des Menschen und seine

Bestimmung zur Gemeinschaft geht. Der moderne Nihilismus hat
neben Nietzsche den Bolschewismus hervorgebracht. Beim einen
wird die Verneinung der Gemeinschaft, bei anderen die
Verneinung der Person besonders deutlich. Wir sprechen jetzt nicht
vom Kommunismus als einer rein wirtschaftlichen Möglichkeit.
Kommunismus und Bolschewismus ist zweierlei, was schon daraus

hervorgeht, dass es vom ältesten Christentum her einen
christlichen Kommunismus gab. Wir sprechen von jenem
Kommunismus, der im Bolschewismus eine der „Mächte" wurde,
die mit Notwendigkeit dem Christentum den Kampf auf Leben
und Tod angesagt haben, weil ihr Prinzip ebenso wie der
christliche Glaube den Menschen als intensive Totalität und
die Menschen in ihrer numerischen Totalität für sich fordert.
Aber während das Christentum das Personhafte wie die
Gemeinschaft begründet und miteinander unauflöslich verbindet,
wird im Nihilismus beides auseinandergerissen und damit
vernichtet. Das bolschewistische „Kollektiv" ist der Gemeinschaftsersatz,

der nach der Vernichtung der Person übrigbleibt. Ebenso

ist Nietzsches „Uebermensch" der Personersatz, der nach

480



Vernichtung der Gemeinschaft übrigbleibt. Dort die leere Form
der Gemeinschaft, hier die leere Form der Person.

Mit dem Worte totalitär haben wir die am Anfang
angedeutete Verbindung zwischen unserem Thema und dem
Geschehen. in der Gegenwart bereits etwas verständlicher gemacht.
Wo das totalitäre Prinzip auftritt, da geht es um den Menschen
als ganzen, da entsteht der Mythus, da ist dem Christentum
auf gleicher Ebene der Gegner entgegengetreten. Es geht nicht
um Diktatur oder Demokratie. Ueber die Möglichkeit einer
Diktatur als unter Umständen gebotene Form der staatlichen
Gewalt lässt sich auch im Bereich des Christentums diskutieren,
wie es denn etliche Diktatoren gegeben hat, über deren
Christlichkeit kein Zweifel bestehen kann. Diktatur als solche ist
keine totalitäre Erscheinung, sondern eine politische Form, der
sich z. B. jeder Staat, der im Kriegszustand lebt, einigermassen
annähert. Diktatur fordert nicht den ganzen Menschen, sondern
sie schaltet lediglich sein politisches Mitbestimmungsrecht aus.
Das totalitäre Prinzip aber, in welcher Gestalt es sich auch

präsentiere, fordert die Seele des Menschen. Wo das totalitäre Prinzip

herrscht, da sollen Menschen geformt werden „nach
unserem Bilde", da muss der Mensch seine Seele verkaufen. Da ist
mit dem Mythus auch die Religion auf dem Plan. Da wird die

Entscheidung gefordert, die, einmal geschehen, dem Menschen
keine Person mehr lässt; da hat man sich „verschrieben".
Darum, weil heute das totalitäre Prinzip auf den Plan getreten
ist — und zwar in einer vorläufig noch ganz unbestimmten
politischen Konstellation —, ist der Sinn dieses Krieges nicht in
erster Linie ein politischer oder wirtschaftlicher, sondern ein

geistig-religiöser. Es geht darin nicht nur um das politische,
sondern um das geistig-personhafte Schicksal Europas und
vielleicht der abendländischen Menschheit überhaupt. Es ist darum
ein Kampf von wahrhaft apokalyptischen Dimensionen und
Hintergründen. Das unbedingt Wertvolle an diesem sonst so

grauenhaften Kampf ist die Tatsache, dass endlich viele, die
es nicht mehr oder noch nicht wussten, merken, dass es heute
um das Für und Wider, das Christentum, um das Für und
Wider, die Personbestimmung des Menschen geht, die zugleich
seine Gemeinschaftsbestimmung ist.

Damit ist auch gesagt, wie das „und", das im Titel unserer

481



Vorlesung die beiden Grössen miteinander verbindet, zu
verstehen ist. Die Beziehung zwischen dem Christentum und den

„Mächten der Zeit" kann keine andere als die des Gegensatzes

sein. Der Gegensatz zwischen realen Mächten aber heisst
Kampf. Wie Nietzsche und der Bolschewismus dem Christentum

den Kampf angesagt haben, wie sie ihn mit der Leidenschaft

des Fanatismus geführt haben und jetzt noch führen,
so hat das Christentum seit seinem Bestehen den Kampf mit
den Mächten aufgenommen und ihn, wenigstens in seinen
besten Zeiten, mit der Leidenschaft des Glaubens geführt. Seine

Lebendigkeit ist messbar an der Energie, mit welcher dieser

Kampf tatsächlich geführt wird. Ja noch mehr: das Christentum

ist seinem Wesen nach Kampf gegen die Mächte und kann

nur als solcher überhaupt verstanden werden. Wie ein Heer,
seiner Organisation und Bewaffnung, ja seinem ganzen Wesen
nach nur verstanden werden kann durch die Beziehung auf
einen Feind, so kann das Christentum nur verstanden werden
aus dieser seiner Beziehung auf den Feind, zu dessen
Niederringung es da ist. Das Christentum führt nicht nur einen

Kampf, es ist ein Kampf, der Kampf zwischen Gott und den

Mächten, ein Kampf, der auf dem Boden der Menschheit

und um die Menschheit ausgefochten wird, bei dem aber
die Menschen selbst aktiv beteiligt sind und bei dem es nicht,
oder höchstens aus Missverständnis, die Möglichkeit der
Neutralität gibt. Denn es geht in diesem Kampf Gottes um den

schöpfungsmässigen Sinn der menschlichen Existenz, der selbst

nur in Entscheidung verwirklicht werden kann. Es liegt darum
im Wesen der Sache, dass über dieses Thema nicht
zuschauerisch akademisch gesprochen werden kann, sondern nur
so, dass die Besinnung zugleich der Entscheidung dient.

482


	Das Christentum und die Mächte der Zeit

