Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 8

Artikel: Das Christentum und die Machte der Zeit
Autor: Brunner, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759126

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 7. Jahrgang Dezember 1039 Heft 8

Das Christentum und die Méachte
der Zeit

Einleitung zu einem Vorlesungszyklus an der Universitit Ziirich

Von Emil Brunner

In einer Zeit wie der unseren akademische Vorlesungen zu hal-

ten und anzuhoren, ist ein Vorrecht, um das uns viele be-
neiden. Wir spiiren alle die Last und die Verantwortung eines
solchen Privilegiums. Wir konnen sie nur tragen im Bewusst-
sein, dass das, um was es uns hier geht, zu den Giitern gehort,
um die auf den Schlachtfeldern gekdmpft und fiir die an unserer
Grenze Wache gehalten wird. Von einer theologischen Vor-
lesung wie der unseren darf ein weiteres erwartet werden,
das sie mit dem Zeitgeschehen in engere, direktere Beziehung
setzt, dass sie ndmlich dazu diene, uns den Sinn des un-
geheuren Geschehens, in das wir hineingerissen sind, ein wenig
aufzuhellen. Auch das Schwerste wird ertriglich von dem Mo-
ment an, wo wir seinen Sinn begreifen. Das Unertriglichste,
das wahrhaft Vernichtende ist das Sinnlose. Denn die Sinnlosig-
keit ist die Verneinung des Menschen als Person. Nur im Sinn-
vollen kann der Mensch als Person leben, ohne Sinn geht er als
Person unter.

Damit stehen wir schon mitten in unserem Thema. Das
Christentum ist eine bestimmte Antwort auf die Frage nach
dem Sinn der menschlichen Existenz. Aber auch ,die Michte
der Zeit’”” verkorpern in sich je eine solche bestimmte Antwort,
auf dieselbe Frage. Um den Sinn des Lebens geht es im Kampf
zwischen ihnen und dem Christentum. Um diesen Sinn geht es
aber auch im gegenwirtigen Krieg. Es ist das Besondere an
diesem Krieg im Unterschied zu den meisten friiheren, auch
Zum letzten Weltkrieg, dass in ihm nicht nur um politische

o 469



Ziele, sondern zugleich um die geistigen Grundlagen der abend-
landischen Menschheit gekampft wird. Man ist versucht, ihn
geradezu einen Religionskrieg zu nennen. Stehen doch auf der
einen Seite politische Michte, die mehr oder weniger offen dem
Christentum den Kampf angesagt und diesen Kampf auch be-
reits mit den brutalsten Machtmitteln gefiihrt haben, die zu-
gleich in ihrem Programm und in ihrem politischen Gebaren
den Gegensatz gegen ethische Prinzipien manifestieren, die,
aus dem christlichen Glauben herstammend, bisher auch von
der iiberwiegenden Mehrheit derer anerkannt wurden, die sich
nicht zum christlichen Glauben bekennen; und auf der andern
Seite solche, die sich entweder offen zur christlichen Kirche be-
kennen oder doch jene ethischen Prinzipien als Grundlage ihres
staatlichen und kulturellen Lebens anerkennen. Und doch ist es
eine Versuchung, der wir nicht nachgeben diirfen. Denn die
politische Konstellation ist, gerade hinsichtlich dieser letzten
geistigen Hintergriinde, viel zu wenig abgeklirt und die Motive
hitben und dritben viel zu komplex und gemischt, als dass
man sagen diirfte, auf der einen Seite werde fiir, auf der an-
deren Seite gegen den christlichen Glauben und das christ-
liche Ethos gekampft. So gewiss, wenigstens bis jetzt, ein
deutliches relatives Uebergewicht des einen und des anderen
geistig-religiosen Elementes die kriegfithrenden Parteien cha-
rakterisiert, so erlaubt doch die Relativitat dieses Unterschiedes
und der Mischcharakter der Kampfmotive ein so eindeutiges
Urteil nicht. Wollte man aber das Wort Religionskrieg nur als
abkiirzende Formel dafiir gebrauchen, dass in diesem Kriege
nicht nur politische Machtfragen, sondern vor allem die Frage
der geistigen und vor allem religiésen Grundlage des zukiinf-
tigen Europas entschieden werde, so wire dagegen schwerlich
etwas einzuwenden. Nicht um ,JIdeologien’” handelt es sich.
Ideologien sind, hitben und driiben, zunichst politische Kampf-
mittel und nicht wahre Deutungen dessen, um was es geht.
Aber die geistige Struktur einer politischen Bewegung und
eines Staates ist allerdings etwas ganz anderes als eine Ideolo-
gie; sie ist eine Macht. Nicht die Kanonen sind die eigentliche
Macht, sondern die Willensenergie und Waillensrichtung. Wie
bei einem einzelnen Menschen unterschieden werden muss zwi-
schen dem, was er zu denken, zu wollen und zu glauben vor-

470



gibt und dem, was er wirklich denkt, glaubt und will, so auch
bei Staaten. Was er aber wirklich denkt, glaubt und will, das
und nichts anderes bestimmt seinen Charakter, das gibt auch
seiner Macht den Charakter. Mit der Unterscheidung zwischen
einer ,ideologischen” und ,realistischen’” Betrachtungsweise ist
also das Problem nicht geldst, sondern verdeckt. Gerade die
Realitit einer politischen Macht ist ihr herrschender Glaube
und Wille. Die wichtigste Frage, die in diesem Krieg
entschieden wird, ist die: was fiir ein Denken und Glauben wird
nunmehr die Grundlage des abendldndischen Lebens sein? Wird
es der christliche Glaube und das christliche Ethos oder wird
es eine der ,,Michte der Zeit” sein? Das ist der eigentliche,
jedenfalls der uns allein erkennbare Sinn dieses Krieges.

Die erste Aufgabe nun, die uns obliegt, ist eine vorldufige
Verdeutlichung der in unserem Thema verwendeten Haupt-
begriffe. Was ist unter ,,Christentum” und was ist unter den
»Maichten der Zeit” zu verstehen? Ich sage eine vorliaufige
Verdeutlichung. Denn es ist ja der Zweck dieser ganzen Vor-
tragsreihe, diese beiden Gréssen dadurch, dass wir sie mit ein-
ander vergleichen und ihre realen Beziehungen zu einander
untersuchen, nach ihrem Wesen und ihrem Wahrheitsgehalt bes-
ser zu verstehen. Wir bediirfen aber einer anfinglichen Kla-
rung iiber das mit diesen zwei Begriffen Gemeinte, um iiber-
haupt unsere Untersuchung beginnen zu kénnen.

Was das Christentum ist, glauben wir einigermassen zu wis-
sen. Es ist ja eine geschichtliche Grosse, die seit neunzehn-
hundert Jahren das Denken der abendlindischen Menschheit
mehr als irgend eine andere beschiftigt und weithin auch be-
stimmt hat. Die meisten von uns sind von Jugend auf und in
mehr oder weniger planmassiger Weise damit vertraut gemacht
worden. Wir wiirden aber doch sehr bald im Fortschritt un-
serer Untersuchung erkennen, dass gerade dieser Begriff ein
so vieldeutiger ist, und dass diese verschiedenen Bedeutungen
so sehr mit einander im Widerspruch stehen, dass wir nicht
erwarten diirften, zu einem befriedigenden Ziel zu kommen,
ohne ganz von Anfang an uns daritber verstindigt zu haben,
was wir unter diesem Wort verstehen wollen. Meinen wir das
Christentum der Apostel, von dem uns das Neue Testament
Kunde gibt, oder das der Kirchenviter der ersten Jahrhunderte,

471



das griechisch-Ostliche oder das lateinisch-westliche, das katho-
lische oder das protestantische, das orthodoxe oder das freisin-
nige, das individuelle oder das kollektive? Meinen wir iiberhaupt
das Christentum als eine gegebene Grosse, wie sie der Historiker
als eine vorhandene Tatsache der Geschichte beschreibt, oder
meinen wir etwas Normatives, das man, wie alles Normative,
nicht einfach der Tatsachlichkeit entnehmen, sondern nur durch
einen Akt der Besinnung und Entscheidung verstehen und er-
fassen kann? Ist nicht das gerade eine der grossen Verlegen-
heiten fiir den heutigen Menschen — den Menschen, der so
viel mehr als der fritherer Zeiten das Geschichtliche mit seiner
Mannigfaltigkeit in seinen geistigen Horizont einzuschliessen
gewohnt wurde —, dass ihm das Christentum in einer solchen
widerspruchsvollen Vielfalt entgegentritt, dass er bei jeder Auf-
forderung sich ernstlich um das Christsein zu bemiihen ratlos
dasteht, da er ja nicht weiss, um welches dieser vielen Christen-
tiimer er sich nun bemiihen soll. Sagt man ihm aber, es gehe
nicht um das, was die Menschen im Lauf von 1900 Jahren aus
dem Christentum gemacht haben, sondern um das in sich selbst
vollig eindeutige und widerspruchslose, wahre Christentum, so
ist ihm damit wenig geholfen, weil jedes dieser Christentiimer,
die einander in so- manchen Punkten und oft so fundamental
widersprechen, das wahre zu sein behauptet. Er ist in jener
Lage, die uns Nathans Parabel von den drei Ringen als wirk-
liche Existenzverlegenheit so eindriicklich macht, und aus der
Nathan bekanntlich keinen Ausweg fand als den einigermassen
skeptischen Verzicht auf die volle Wahrheit. ,,Der echte Ring,
vermutlich, ging verloren”.

Der Weg der historischen Beschreibung kommt fiir uns von
vornherein nicht in Betracht, trotzdem wir, selbstverstindlich,
uns immer wieder auf die geschichtlichen Tatsachen zuriick-
beziehen miissen. Die Beschaulichkeit des Historikers mit ihrer
begliickenden Erlaubnis, der eigenen Stellungnahme sich zu
entziehen, hat ihr gutes Recht, aber das letzte Wort kann sie
nicht haben. Wir miissen uns entscheiden, nicht bloss weil das
Leben dies fordert, sondern weil unsere eigene Personbestim-
mung nur in Entscheidung sich verwirklichen kann. Wer nicht
entscheidet, kommt unter die Rider, aber er verdient auch
unter die Rider zu kommen. Wer nicht entscheidet, hat den

472



Sinn des Lebens von vornherein verfehlt. Das wird uns in der
heutigen Stunde mit einer geradezu ungeheuerlichen Nachdriick-
lichkeit vor Augen gestellt. Der Krieg ist eine brutale Form
der Entscheidung, aber er macht es wenigstens deutlich, dass
das Leben Entscheidung ist. Und wir Neutralen stehen darum
in der allergrossten Gefahr, eines grossen geistigen Gewinnes,
der den Kriegfithrenden sozusagen als Entgelt fiir die unmensch-
lichen Leiden des Krieges zufillt, verlustig zu gehen, nimlich
der Befreiung aus dem verantwortungsscheuen Zuschauertum.
Sollte Neutralitit — was wir allerdings bestimmt verneinen —
heissen, selbst der Entscheidung ausweichen, so wiren die
Neutralen von vornherein die eigentlichen Verlierenden dieses
Krieges. Denn fiir die falsche Sache zu sterben ist immer noch
besser als ohne Entscheidung zu leben. Das Schlimmste, was
dem Menschen begegnen kann, ist nicht das Leiden und nicht
der Tod, sondern die Flucht aus der Entscheidung. Denn mit
ihr verliert er seine Bestimmung als Person, die er durch
kein Leiden und auch nicht durch den Tod verlieren kana.

Wenn wir also von vornherein als Entscheidung Suchende
nach dem Christentum, also nach dem wahren Christentum fra-
gen, so kann uns die Tatsache, dass es sich in so vielfacher
und widerspruchsvoller Gestalt darstellt, wohl Schwierigkeiten
und Note bereiten, aber nicht letztlich unsere Entscheidung
verhindern. Ist die ganze Welt zum Entscheidungskampf auf-
gerufen, wie sollten wir abseits stehen bleiben koénnen? Wie
sollten wir, um als Neutrale unser Leben zu retten, unsere
Seele verlieren wollen? Was hitte die Rettung einer Schweiz
fiir einen Wert, wenn sie um den Preis dieses Seelenverlustes
erkauft wire! ,,Was hiilfe es dem Menschen, wenn er die ganze
Welt gewonne, litte aber Schaden an seiner Seele?” Die Er-
haltung der Schweiz hat nur dann einen Sinn, wenn sie zu-
gleich und zuerst Erhaltung unserer Freiheit und das heisst
eben unserer Moglichkeit freier Entscheidung ist. Indem wir
uns fiir die Freiheit einsetzen, haben wir uns bereits fiir die
Entscheidung als Sinn unseres Lebens entschieden. Wir haben
damit bereits das Bekenntnis abgelegt, dass uns ein Leben
ohne Entscheidungsfreiheit nicht lebenswert vorkomme, und dass
auch das Lebensopfer kein zu hoher Preis wire fiir die Freiheit
der Entscheidung.

473



Wir fragen also als solche, die zur Entscheidung bereit sind,
nicht als historische Zuschauer nach dem Christentum. Das
heisst, wir fragen nach der Wahrheit des Christentums und dem
wahren Christentum. Es gibt ein Christentum, das nicht zu
eigener Entscheidung aufruft oder in eigener Entscheidung sich
vollzieht, sondern durch geschichtliche Tradition, beinahe wie
ein Naturfaktum, sich fortpflanzt. Ein solches fallt fiir uns
ausser Betracht. Echtes, wahres Christentum kann von vorn-
herein nur ein solches sein, das unser Entscheiden im hochsten
Masse in Anspruch nimmt. Christlicher Glaube ist Entschei-
dung, ja, wir werden spéterhin sehen, dass von nichts anderem
so wie vom christlichen Glauben gesagt werden kann, dass er
Entscheidung sei. Eben darum fragen wir nicht einfach nach
dem Evangelium, sondern nach dem Christentum. Das Evan-
gelium ist das, wofiir der Glaube sich entscheidet, aber das
Evangelium und dieser Glaube zusammen erst machen das
Christentum. Erst durch diese Entscheidung von Menschen wird
das Christentum eine geschichtliche Macht und begegnet sozu-
sagen auf derselben Ebene, auf der Ebene der Entscheidung,
den Maichten der Zeit. Entscheidung fiir das Evangelium, fiir
die Christusbotschaft, ist der christliche Glaube.

Das Evangelium oder die Christusbotschaft ist zunichst eine
geschichtliche Gegebenheit. Sie liegt primir vor im Neuen Te-
stament, das seinerseits in unauflésbarem Zusammenhang steht
mit dem Alten Testament. Sie liegt aber auch vor in der christ-
lichen Verkiindigung und Lehre, wie sie durch die Jahrhunderte
hindurch zu uns gekommen ist. Und doch ist das, woran der
Christ glaubt, nicht einfach eine historische Grésse, das Buch
oder die Lehre der Kirche. Das wahre Christentum bezieht
sich, wie wir gerade aus dem Neuen Testament selbst erkennen
kénnen, nicht auf das Buch als solches und nicht auf die Lehre
als solche, sondern auf den Inhalt des Buches und den Inhalt
der Lehre, nimlich auf Jesus Christus selbst. Christenglaube
nach seiner Wahrheit ist im Unterschied von so vielen Christen-
tiimern, die faktisch vorhanden sind, ein Verhiltnis von Person
zu Person, meine hochst personliche Entscheidung fiir diese
Person Jesus Christus als das fiir mich entscheidende Faktum.
Und wiederum: diese Entscheidung fiir Jesus Christus bezieht
sich nicht bloss auf ein historisches Faktum, auf die geschicht-

474



liche Personlichkeit Jesus von Nazareth, sondern auf dieses hi-
storische Faktum als Zugang zu einer lebendig gegenwirtigen
Wirklichkeit. Das meint der christliche Glaube, wenn er diesen
Jesus von Nazareth den Christus nennt. Der christliche Glaube
ist die personliche Begegnung mit dem personlichen Gott, der
uns in Jesus Christus sein Wesen und seinen Willen enthiillt,
der uns aber darin zugleich den Sinn unserer Existenz offenbart.
Der christliche Glaube ist diejenige Entscheidung, in der der
wahre Sinn und die wahre Bestimmung des Menschen, und zwar
des Menschen als Person und als Gemeinschaft, erkannt, erfasst
und verwirklicht wird. Was das genauer heisst und warum wir
das zu sagen wagen, soll spiterhin dargelegt werden. Hier
handelt es sich um eine erste, vorldufige Inhaltsbestimmung des
Wortes Christentum in Form einer These, die im weiteren Ver-
lauf der Vorlesungen zu erliutern und zu begriinden ist.
Unter Christentum verstehen wir die zugleich geschichtliche
und iibergeschichtliche Macht, die gebildet wird durch die Ent-
scheidung von Menschen fiir Jesus als den Christus, d. h. als
den, in dem Gottes Wille enthiillt und verwirklicht ist, und
der eben darum der Grund und das Ziel des wahrhaft mensch-
lichen Lebens ist. So verstanden ist das Christentum zugleich
etwas empirisch Feststelibares und etwas Ueberempirisches. Es
ist empirisch erfassbar als geschichtliche Gestalt neben an-
deren Gestalten auf derselben Ebene geschichtlicher Erfahrung. Es
ist aber zugleich empirisch ungreifbar, weil seine Wurzeln und
Kraftquellen ,,unsichtbar’’, ,unter dem Boden der Geschichte”,
also jenseits der Moglichkeit empirischer Feststellung liegen.
»,Christentum’® meint etwas Menschliches und zugleich etwas
Uebermenschliches, weil es den von der gottlichen Wirklichkeit
ergriffenen Menschen und die durch diese gottliche Wirklichkeit
geschaffene Gemeinschaft meint. Das Christenleben hat seine
Wurzel in der gottlichen Wirklichkeit Jesus Christus, und diese
Wurzel ist zugleich fiir alle Christen gemeinsam und verbindet
sie zu einer Gemeinschaft, die zwar fiir alle sichtbar in Erschei-
nung tritt, aber ihrem Wesen nach nur fiir den ,sichtbar’ ist,
der an diesem Leben Anteil hat. Auch das wahre Christentum
ist eine beschreibbare, in der Geschichte wirksame Lebensgestalt,
Nicht eine blosse Idee oder ein Ideal; aber die Wahrheit dieser
Lebensgestalt ebenso wie seine innerste Kraft ist nur dem be-

475



kannt, der selbst ein Christ ist. Es ist also wohl eine mensch-
liche — und in seiner konkreten geschichtlichen Gestalt immer
auch allzumenschliche — Grdésse; aber es ist zugleich, trotz dieses
Allzumenschlichen, eine gottmenschliche Wirklichkeit, darum weil
der Gottmensch sein Lebensprinzip, sein heimliches Leben ist. Als
dieses Geschichtlich - Uebergeschichtliche, Menschlich - Géttliche
ist das wahre Christentum zugleich die Antwort auf die Frage
nach dem Sinn des menschlichen Lebens.

Die Frage nach dem Sinn ist, wie wir sahen, eine allgemeine,.
Sie wird iiberall gestellt, wo Menschen sind. Ist doch das Stre-
ben nach Sinn und Sinnverwirklichung das eigentlich Menschliche
im Menschenleben. Aber wihrend sie iiberall gestellt wird, wo
Menschen irgendwie zum Menschsein erwacht sind, wird sie doch
nicht iiberall in derselben Weise beantwortet. Wo sollen wir den
Masstab hernehmen, um zu entscheiden, was der wahre Sinn
menschlichen Lebens sei? Wir haben vorderhand keinen anderen
als den Menschen selbst. Wir prézisieren darum die christliche
These so: das wahre Christentum ist darum die wahre Antwort
auf die Frage nach dem Sinn der menschlichen Existenz, weil
es allein die Bestimmung des Menschen, Person zu sein und in
Gemeinschaft zu leben, wahrhaft begriindet und verwirklicht.
Als diese person- und gemeinschaftbegriindende Wirklichkeit
ist es eine gegenwirtige Macht und begegnet den anderen
Michten.

Wihrend das Christentum uns eine durch die abendlindisch-
kirchliche Lehrtradition einigermassen bekannte Grosse ist, sind
jene, die ,,Michte der Zeit”’, zunichst eine Unbekannte. Was ist
damit gemeint und wo wird diese — vermutlich sehr kom-
plexe — Grosse fassbar? Hier haben wir es nicht mit einer
historisch fest umrissenen Gestalt, sondern mit einer Gruppe
von Phidnomenen von sozusagen diffusem Charakter zu tun. Hier
gibt es kein bestimmtes Buch, keine als Kirche organisierte Ge-
sellschaft, keine feste Tradition der Lehre, kein im Dogma ex-
pliziertes Selbstverstindnis. Es gehort zum Charakter der Michte,
dass sie sozusagen gespensterhaft ungreifbar sind. Und doch
sind sie, wie wir dies heute an unserem eigenen Leibe erfahren,
von einer furchtbaren und gewaltsamen Wirklichkeit. Um auch
hier wenigstens einen ersten Ausgangspunkt zu haben, greifen
wir die Erscheinung des Nihilismus heraus. Was ist das? Zu-

476



niachst besteht zwischen dem Nihilismus und dem Christentum
eine formale Analogie, mit negativem Vorzeichen, die iiber-
raschend weit reicht. Wenn wir vom heutigen Nihilismus spre-
chen, meinen wir nicht eine Theorie, niamlich die Theorie, dass
alles nichts sei. Eine Theorie ist noch keine Macht, der Nihilis-
mus aber ist eine furchtbare Macht. Wir stossen auch hier auf
die Tatsache der menschlichen Entscheidung. Der Nihilismus
ist die Entscheidung fiir das Nichts. Diese Entscheidung ist ge-
rade wie der christliche Glaube nicht eine bloss gedankliche,
sondern eine personhaft-willensméssige, ein Einsatz der Person,
eine die Totalitit des Menschen bestimmende Haltung, die,
wo es sich um echten und ,,ausgewachsenen’” Nihilismus han-
delt, zum Fanatismus wird. Dem christlichen Glauben, der to-
tale, personhafte Entscheidung fiir Jesus Christus ist, entspricht
der nihilistische Fanatismus als Totalentscheidung fiir das
Nichts.

Damit haben wir bereits ein erstes wichtiges Merkmal der
Michte entdeckt, und konnen eine Abgrenzung gegen ein ver-
heerendes Missverstindnis vollziehen. ,,Die Michte” sind keine
Naturmichte, keine Naturtatsachen, sondern Phinomene der
menschlichen Entscheidung, also des Geistes. Im Kampf zwi-
schen Christentum und Nihilismus kann es nicht um den Kampf
des Geistes gegen den Nichtgeist gehen, denn auch der Nihilis-
mus ist als Entscheidung, als ein Jasagen und Neinsagen, eine
geistige Sache, keine Naturtatsache. Natur entscheidet nicht,
Natur sagt nicht Ja und Nein. Ja- und Neinsagen ist der grund-
legende geistige Akt. Dasselbe gilt, wie wir sehen werden, von
allen Michten. Sie alle sind Phinomene der Entscheidung, des
Ja- und Neinsagens. Die Gegeniiberstellung von Geist und
Trieb, Geist und Instinkt, versagt hier vollig. Aus der Natur,
aus Trieb und Instinkt wird niemals eine Macht. Natur und
Trieb sind, verglichen mit dem Geist, ,harmlos”. Sie sind viel
zu begrenzt, um in sich selbst gewaltig oder furchtbar werden
zu konnen. Sie werden furchtbar und gewaltig durch den Geist,
der sich ihrer bemichtigt. Den Nihilismus mit dem animalischen
Zerstorungsinstinkt zu identifizieren ist nur dem méglich, der
weder scharf beobachtet noch tief sieht. Kein Tier ist ein
Nihilist, auch das Raubtier nicht, und kein Nihilist ist ein
Raubtier, auch der mord- und zerstérungswiitigste nicht.

477



Nietzsches Wort von der ,blonden Bestie’’ ist ein geistreiches
und verfithrerisches Missverstindnis. Der Unmensch ist noch
lange kein Tier, und das Tier ist noch lange kein Unmensch.
Auch das Raubtier ist eine vollig harmlose Erscheinung im
Vergleich mit der sogenannten blonden Bestie, und zwar micht
etwa darum, weil der Mensch Verstand hat und mit seiner
Hilfe sich Werkzeuge bauen und Waffen schaffen kann, iber
die das Tier nicht verfiigt, sondern darum, weil in der ,blonden
Bestie” ein Wille ist, eine die ganze Person erfassende unend-
liche Leidenschaft, die das Tier nicht haben kann, weil es
nicht Person ist und darum von Leidenschaft iiberhaupt nichts
weiss.

Ein zweites Merkmal der Maichte, wiederum ein Analogon
zum christlichen Glauben, ist die Verbindung des geschichtlich
Empirischen mit dem iibergeschichtlich Transzendenten. Alles
was ein echter Ismus ist wurzelt in einer Idee. Ideen aber sind
nicht einfach Gedanken, die Menschen sich ausdenken; Ideen
sind sowohl iiberindividuelle als auch iiberzeitliche Wesenheiten.
Eine Idee heckt man nicht aus, von einer Idee wird man erfasst.
Ideen werden nicht erfunden, sondern ergriffen. Die Idee, die
der nihilistischen Entscheidung zugrunde liegt, das Prinzip
des Nihilismus ist uralt. Sie lebt in den Mythologien vieler V&l-
ker in den Gestalten zerstorerischer Gotter oder Damonen. Sie
findet in der sophistischen Philosophie ihre erste gedankliche
Auspriagung. Sie fithrt ein illegitimes unterirdisches Dasein in
der mittelalterlichen Welt als schwarze Magie und allerhand
Zauber- und Hexenspuk. Sie tritt wieder ins volle Licht des
Bewusstseins und der offentlichen Geltung ein in der Gestalt
von verwegenen Philosophemen, sie gewinnt einen machtvollem,
sozusagen prophetischen Ausdruck in der Philosophie Nietzsches
und einen kithleren und scheinbar bescheideneren in der
psychanalytischen Lebensdeutung Freuds. Sie reisst Millionen-
massen mit sich als ,,Bolschewismus”.

Auch wenn der Nihilismus — um noch ein wenig bei diesem
ersten vorldufigen Exempel zu bleiben — sich wissenschaftlich
gebirdet, wie bei Freud oder bei gewissen bolschewistischen
Schriftstellern, ist er niemals Wissenschaft, sondern immer Meta-
physik. Er hat es nicht mit einem Teilgebiet der Wirklichkeit

478



zu tun, sondern mit dem Ganzen, und er ist nicht so sehr eine
Erklarung, als vor allem eine Willensbestimmung. Echter Nihilis-
mus ist, wie bei Nietzsche und Lenin, leidenschaftlich, weil
er es auf das Ganze des Menschen und auf alle Menschen
abgesehen hat. Er ist, auch wenn er der geschworene Feind
alles Gottesglaubens und besonders alles Christentums ist, trotz-
dem eine Art Religion. Denn wo es dem Menschen um das
Ganze geht — auch wenn dieses Ganze schliesslich ein Nichts
ist — da ist Religion, auch wenn es eine Religion der vélligen
Verneinung ist. Es ist ja auch in der historischen Tradition der
Religionen, die von einem Gottes- oder Gotterglauben urspriing-
lich ausgehen, keine unbekannte Erscheinung, dass die Entwick-
lung beim Nichts enden kann. Es sei nur erinnert an den Budhis-
mus und gewisse Formen der persischen Mystik, oder an Phi-
nomene einer zerstorerisch-selbstmorderischen Ekstatik. Es soll
nicht behauptet werden, dies seien Formen des Nihilismus —
obschon zwischen dem Nirwana und dem Nichts eine mehr als
nur verbale Verwandtschaft besteht; die Erinnerung an diese
bekannten Erscheinungen der Religionsgeschichte soll uns nur
vorbereiten auf die iiberraschende Erkenntnis, dass der Nihilis-
mus in dem Mass, als er sich auswéichst, als er den ganzen
Menschen in Anspruch nimmt und es auf alle Menschen ab-
gesehen hat, eine Religion wird.

Der Charakter der Entscheidung kommt im mittelalterlichen
Mythus in dem sprechenden Zug zum Vorschein, dass man sich
dem Teufel oder einem seiner Helfershelfer ,verschreibt”. Die
ganze Person gehort nunmehr der Macht, der sie sich durch
die ein fiir allemal gefallene Entscheidung in die Hand gegeben
hat, Ebenso ist hier der transzendente, iiberpersonlich-iiberzeit-
liche Hintergrund offenkundig. Wo der Mythus erscheint, da
ist Transzendenz, da geht es in die Dimension des Unbeding-
ten. Die Michte sind alle, mehr oder weniger, mythisch und
mythenbildend. Der Mythus braucht nicht immer als solcher
bewusst zu sein. Auch der bolschewistische Nihilismus hat,
ohne es zu wissen, seinen Mythus, dessen Kultgottheit der pro-
letarische Mensch und dessen Gegenspieler oder Teufel der
Kulak oder Bourgeois ist. Ganz #dhnlich im nationalsozialisti-
schen Mythus ,,der deutsche Mensch” und ,,der Jude”. Die
mythenbildende Kraft Nietzsches ist anerkannt. Sein Mythus

479



von der blonden Bestie, vom Uebermenschen, von der Macht
als Inbegriff aller Werte und als Inhalt der neuen Werttafel,
ist fir den Menschen des zwanzigsten Jahrhunderts zu einer
verfithrerischen Macht und zum Inhalt einer neuen Art von
Religion geworden. Er trigt diesen Mythus mit einem geradezu
prophetischen Pathos vor und fordert seine Zeitgenossenschaft
zur Entscheidung heraus, einer Entscheidung, die schlechter-
dings alles in sich begreift und den Menschen in seiner Ganzheit
beansprucht. Darum ist es ihm selbst, als dem bewusstesten Ge-
stalter des nihilistischen Mythus, auch viel klarer geworden als
irgend einem seiner rivalisierenden Zeitgenossen, dass sein
Hauptgegner das Christentum ist. Sein letztes grosses Werk
trigt den bezeichnenden Titel , Antichrist’”. Es spricht fiir die
ungeheure Grosse und Leidenschaft Nietzsches, dass er bis zu
dieser Antithese als Inbegriff seines Wollens vordrang. Er
weiss, es geht um ein Entweder-Oder, aber nicht um irgend
eines, sondern um dieses, um das Fiir und Wider, das Christen-
tum.

Hier wird auch, in der Antithese, sichtbar, dass es im
Christentum um das Personsein des Menschen und seine Be-
stimmung zur Gemeinschaft geht. Der moderne Nihilismus hat
neben Nietzsche den Bolschewismus hervorgebracht. Beim einen
wird die Verneinung der Gemeinschaft, bei anderen die Ver-
neinung der Person besonders deutlich. Wir sprechen jetzt nicht
vom Kommunismus als einer rein wirtschaftlichen Mdoglichkeit.
Kommunismus und Bolschewismus ist zweierlei, was schon dar-
aus hervorgeht, dass es vom iltesten Christentum her einen
christlichen Kommunismus gab. Wir sprechen von jenem Kom-
munismus, der im Bolschewismus eine der ,,Miachte” wurde,
die mit Notwendigkeit dem Christentum den Kampf auf Leben
und Tod angesagt haben, weil ihr Prinzip ebenso wie der
christliche Glaube den Menschen als intensive Totalitit und
die Menschen in ihrer numerischen Totalitit fiir sich fordert.
Aber wihrend das Christentum das Personhafte wie die Ge-
meinschaft begriindet und miteinander unauflgslich verbindet,
wird im Nihilismus beides auseinandergerissen und damit ver-
nichtet. Das bolschewistische ,,Kollektiv’’ ist der Gemeinschafts-
ersatz, der nach der Vernichtung der Person iibrigbleibt. Eben-
so ist Nietzsches ,,Uebermensch” der Personersatz, der nach

480



Vernichtung der Gemeinschaft iibrigbleibt. Dort die leere Form
der Gemeinschaft, hier die leere Form der Person.

Mit dem Worte totalitir haben wir die am Anfang ange-
deutete Verbindung zwischen unserem Thema und dem Ge-
schehen in der Gegenwart bereits etwas verstindlicher gemacht.
Wo das totalitire Prinzip auftritt, da geht es um den Menschen
als ganzen, da entsteht der Mythus, da ist dem Christentum
auf gleicher Ebene der Gegner entgegengetreten. Es geht nicht
um Diktatur oder Demokratie. Ueber die Méglichkeit einer
Diktatur als unter Umstinden gebotene Form der staatlichen
Gewalt lisst sich auch im Bereich des Christentums diskutieren,
wie es denn etliche Diktatoren gegeben hat, iiber deren Christ-
lichkeit kein Zweifel bestehen kann. Diktatur als solche ist
keine totalitire Erscheinung, sondern eine politische Form, der
sich z. B. jeder Staat, der im Kriegszustand lebt, einigermassen
annihert. Diktatur fordert nicht den ganzen Menschen, sondern
sie schaltet lediglich sein politisches Mitbestimmungsrecht aus.
Das totalitire Prinzip aber, in welcher Gestalt es sich auch pra-
sentiere, fordert die Seele des Menschen. Wo das totalitire Prin-
zip herrscht, da sollen Menschen geformt werden ,nach un-
serem Bilde”’, da muss der Mensch seine Seele verkaufen. Da ist
mit dem Mythus auch die Religion auf dem Plan. Da wird die
Entscheidung gefordert, die, einmal geschehen, dem Menschen
keine Person mehr ldsst; da hat man sich ,,verschrieben”. Da-
rum, weil heute das totalitire Prinzip auf dem Plan getreten
ist — und zwar in einer vorldufig noch ganz unbestimmten poli-
tischen Konstellation —, ist der Sinn dieses Krieges nicht in
erster Linie ein politischer oder wirtschaftlicher, sondern ein
geistig-religioser. Es geht darin nicht nur um das politische,
sondern um das geistig-personhafte Schicksal Europas und viel-
leicht der abendlindischen Menschheit iiberhaupt. Es ist darum
ein Kampf von wahrhaft apokalyptischen Dimensionen und
Hintergriinden. Das unbedingt Wertvolle an diesem sonst so
grauenhaften Kampf ist die Tatsache, dass endlich viele, die
es nicht mehr oder noch nicht wussten, merken, dass es heute
um das Fiir und Wider, das Christentum, um das Fiir und
Wider, die Personbestimmung des Menschen geht, die zugleich
seine Gemeinschaftsbestimmung ist.

Damit ist auch gesagt, wie das ,und”, das im Titel unserer

481



Vorlesung die beiden Groéssen miteinander verbindet, zu ver-
stehen ist. Die Beziehung zwischen dem Christentum und den
,Miachten der Zeit” kann keine andere als die des Gegen-
satzes sein. Der Gegensatz zwischen realen Michten aber heisst
Kampf. Wie Nietzsche und der Bolschewismus dem Christen-
tum den Kampf angesagt haben, wie sie ihn mit der Leiden-
schaft des Fanatismus gefithrt haben und jetzt noch fiihren,
so hat das Christentum seit seinem Bestehen den Kampf mit
den Maichten aufgenommen und ihn, wenigstens in seinen be-
sten Zeiten, mit der Leidenschaft des Glaubens gefiihrt. Seine
Lebendigkeit ist messbar an der Energie, mit welcher dieser
Kampf tatsdchlich gefiihrt wird. Ja noch mehr: das Christen-
tum ist seinem Wesen nach Kampf gegen die Michte und kann
nur als solcher iiberhaupt verstanden werden. Wie ein Heer,
seiner Organisation und Bewaffnung, ja seinem ganzen Wesen
nach nur verstanden werden kann durch die Beziehung auf
einen Feind, so kann das Christentum nur verstanden werden
aus dieser seiner Beziehung auf den Feind, zu dessen Nieder-
ringung es da ist. Das Christentum fiithrt nicht nur einen
Kampf, es ist ein Kampf, der Kampf zwischen Gott und den
Michten, ein Kampf, der auf dem Boden der Mensch-
heit und um die Menschheit ausgefochten wird, bei dem aber
die Menschen selbst aktiv beteiligt sind und bei dem es nicht,
oder hochstens aus Missverstindnis, die Moglichkeit der Neu-
tralitit gibt. Denn es geht in diesem Kampf Gottes um den
schopfungsmissigen Sinn der menschlichen Existenz, der selbst
nur in Entscheidung verwirklicht werden kann. Es liegt darum
im Wesen der Sache, dass iiber dieses Thema nicht zu-
schauerisch akademisch gesprochen werden kann, sondern nur
so, dass die Besinnung zugleich der Entscheidung dient.

482



	Das Christentum und die Mächte der Zeit

