
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 7

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Form als Schicksal

Es gibt Bücher, die entstehen als Anschwemmungen, Ablagerungen
einer mühsamen und gewissenhaften Lebensarbeit; sie bleiben bei allen
wertvollen Diensten, die sie leisten, Material. Andere Bücher wachsen
aus der Tiefe einer menschlichen Existenz und reifen, wenn Glück und
Gnade über ihnen walten, zu einer solchen Abgerundetheit und Fülle,
dass sie wie eine Frucht oder eine Lampe in sich selber ihre Existenz
und Strahlung haben.

Ein solch seltenes Buch ist das vorliegende künstlerische Testament
Karl Schefflers. Man liest es nicht, man kostet es. Die Sprache ist so
unmittelbar und frisch, als flösse sie aus der Inspiration eines hellen
Schöpfungstages, und zugleich trägt sie das Gepräge einer zwanglosen
Vollkommenheit, in der sich der Satz zur Maxime und das Ganze zur
Symphonie rundet. Bei aller Dichte des Inhaltes wird man nie beschwert,
man vergisst die Zeit wie bei einem anregenden Gespräch. Nirgends
drängt sich die Belehrung auf, trotzdem man überall den tragenden
Unterbau einer aus lebenslangem liebendem Umgang mit dem Kunstwerk
erwachsenen durchsichtigen Begrifflichkeit spürt. In diesem einzigen
Bande liegen die Keime zu einer Bibliothek von ästhetischen Lehrbüchern.
Aber überall ist das theoretische Knochengerüst eingebettet in das
blühende Fleisch der Anschauung.

Nach einer Einleitung über das Wesen der Form wird in drei
Grundkapiteln Stellung bezogen zu den drei Gattungen : Musik, Poesie und
bildende Kunst. Ueberall dringt Scheffler auf die lebendige Mitte, aus

der die verwirrende Vielfältigkeit der Erscheinungen herauswächst. Nach
dem Grundsatz, dass in der Kunst „das Geringere legitim aus dem
Höheren hervorgeht, dieses aber nie aus dem Geringeren", sucht er in

jeder Kunst den die vollendeten Schöpfungen bedingenden Wesenszug.
In der Musik ist es die Melodie, in der Poesie die Handlung,
in der bildenden Kunst die Existenz. Es ist im Grunde überall
dasselbe: Schöpferische Verwirklichung, die in der Zeitkunst sich in der

Bewegung des sich entfaltenden Lebens äussert, in der Raumkunst in
der Fülle des in sich ruhenden "Daseins, in der zentralen Kunst der
Poesie als schicksalhaftes Geschehen, aus dem die Gestalt des Helden
hervorwächst. Wunderbar ist es, welcher Reichtum an konkreten
Einsichten und Erleuchtungen aus diesen einfachen Grundpositionen sich

ergibt. Im Kapitel über die Musik wird gezeigt, wie das Wunder der
Melodie sich aufbaut auf den Grundelementen jeder Bewegung: Spannung

und Lösung. Die erregte Frage steigt in der Quint auf, die

beruhigende Antwort fällt in der Quint ab, und schon erklingt Goethes

Mignonlied in Beethovens Vertonung. Alle menschlichen Gefühle zeichnen

454



sich in den Kurven der Melodien ab. „Das Wohlgefallen an der Melodie
besteht darin, dass jeder sich selbst, sein heimlichstes Ich darin wiederfindet

und so sein Unbewusstes entdeckt... Jede Symphonie ist wie
eine Selbstbefreiung des Willens vom schweren Druck des Lebens:
dargestellt ist ein Qefühlsablauf, der im grössten und weitesten Sinne
der göttlichen Kausalität untersteht, so dass sich auch sagen liesse:
die ganze Symphonie ist wie eine einzige Melodie". Lebt die Musik von
der Bewegung des Lebens, so manifestiert sich in der bildenden
Kunst die Ruhe des Daseins. „Du siehst, mein Sohn, zum Raum
wird hier die Zeit", heisst es in Wagners Parzival. Jedes Raumkunstwerk

ist aber „eine Paraphrase über Baugesetze der Welt".
Grunderlebnisse der inneren Bewegung kommen in der Melodie zum
Ausdruck, Grunderlebnisse der Schwerkraft in der Architektur wie auch
in den aus ihr erwachsenden bildenden Künsten — Kraft in jeglicher Form:
in der Bewegung, in der Ruhe, als Aufschwung und Abklingen, als
Streben und Spannung, als Lasten und Tragen, als Erschütterung und
Gleichgewicht — immer sind es, ob in der rhythmischen Kurve der
Melodie oder in der organischen Struktur des Bildes,
Gleichnisse der Existenz. In der Mitte zwischen der Zeitkunst der Musik
und der Raumkunst der Architektur steht die Poesie. Ihr Lebensnerv
ist die Handlung, die Begebenheit. „Geschehnisse, in denen Grundfragen
des Lebens anschaulich werden, Handlungen, die als Strom und Gegenstrom

dahinfliessen und allem sonst haltlos Umhertreibenden unwiderstehlich

eine Richtung geben, sind in den Werken der Dichtkunst
die wesentliche Substanz". Aus der Handlung und in der Handlung
entfaltet sich der Charakter. Die Handlung gibt der Sprache das Gepräge.
„Liest man einen Monolog bei Shakespeare, so fällt es auf, wie jedes
Wort eigentlich handelt. Darum herrschen in den Sätzen auch das
Substantiv und das Verb vor, alles ist gewissermassen transitiv, alles
zielt auf ein Objekt... Damit vergleiche man nun einen Monolog in
Hebbels «Gyges und sein Ring»... Hier fällt die absichtvolle Häufung
malender Adjektiva peinlich auf. So wie das ganze Drama, ist auch

die Sprache psychologisch überbürdet". Karl Schettler führt die
mannigfaltigsten Handlungen der Dramen und Epen auf einen Grundkonflikt
zurück: den Kampf zwischen Ich und Gemeinschaft, zwischen Freiheit
und Gesetz, zwischen quellender Innerlichkeit und verhärteter Aussen-

welt, was auch wieder nichts anderes ist als die Grundform der
Verwirklichung, d. i. Verwandlung des Weltstoffes durch die schöpferische
Bewegung des Lebens.

Mit souveräner Freizügigkeit wandert der Seher durch die ganze
abendländische Kunst, und wo immer sein Blick verweilend ruht, da

leuchten beglückende Zusammenhänge auf. Zum Kostbarsten dieses
Buches gehört, dass Alles an seinen richtigen Platz kommt. Ohne dass
Zensuren ausgeteilt oder von aussen Wertmasstäbe an die Dinge gelegt
würden, entsteht eine objektive Hierarchie der Formen. Es ist auch
kein Zufall, dass das Buch ausklingt in ein Kapitel über die „Grad-

455



werte". Dazu kommt, dass jede Erscheinung sich in eine historische
Linie hineinstellt, die als Kurve aufsteigt aus der Halbkunst der Primitiven

und abfällt über die Scheitelhöhe der grossen vollendeten Formen
zur degenerierten Halbkunst einer Spätzeit. Das grosse Kapitel über
Halbkunst liest sich wie eine historische Freske. Die Kunst unserer Zeit
zeigt sich in dieser Perspektive als Zerfalls- und Uebergangserscheinung.
Ueberall erweist sie sich als Abfall von den grossen Formen. Abfall
von der Melodie: „Die Jazzmusik ist bezeichnend dafür. Sie

schluchzt, drückt aber nicht Trauer aus, sie meckert, winselt, kreischt,
stöhnt, quäkt, scheppert und schnalzt, der Rhythmus wird schmerzhaft
scharf, und es klingt, als mache sich die Musik über sich selber lustig.
Es ist viel Witz, Laune und sogar Begabung beteiligt; doch möchte
man das Ergebnis derb so ausdrücken : es werden falsche Perlen vor
die Säue geworfen". Abfall von der Handlung: „Empfindsamkeit

wird aufgewühlt, Assoziationen fliegen herüber und hinüber, die
Nerven werden gereizt; doch vermisst man die Architektonik, jene
überlegene Ordnung, die wählt, ausschliesst, nur Endgültiges zu las,st".
Abfall von der existenziellen Ruhe: „Wie man mit dem Auto
zwar langsam fahren kann, wie es aber zum Schnellfahren verführt, und
wie die Schreibmaschine aus ähnlichen Gründen einer Diktiersprache
Vorschub leistet, so verführt der Film dazu, alle seine mechanischen Möglichkeiten

auszunutzen und darüber die Grundforderung alles Geistigen zu

vergessen. Der Film hat eine natürliche Neigung zur Lüge. Unsagbar
ist, was er den Zuschauern oft im Psychologischen zumutet. Er darf
es, weil die ihm zugrunde liegende industrielle Idee darauf aus ist,
grossen Kindern vielfältige Wunschträume zu realisieren". In den
Spätzeiten hört die Form auf, Schicksal zu sein, weil auch die Inhalte fehlen.
„Die letzte Ursache ist eine wachsende Hoffnungslosigkeit im
Metaphysischen: auch künstlerisch wird va banque gespielt. Die ebenso
brutalen wie raffinierten Genüsse der Grosstädte werden mit innerer
Erschöpfung erkauft". Wenn auch Scheffler den Mut hat, schwarz zu

nennen, was schwarz ist, so ist er doch unserer unglücklichen Zeit
gegenüber Teein prinzipieller Schwarzseher. Er erklärt das Zurückgehen
der künstlerischen Formkraft damit, dass das Handeln aus der Dichtung
verschwindet, um wieder einmal praktisch auf die Weltgeschichte
überzugehen. „Es gibt Zeiten, in denen die ewigen Menschheitskonflikte
unmittelbar und allgemein erlebt werden. In diesen Epochen treten die
tragischen Verwicklungen, die zu den Grundtatsachen des Lebens gehören,
naturalistisch in Erscheinung, sie kosten dann Blut und Tränen, werden
verwünscht, und selbst das Heldische ist dann roh und grässlich. Und es

gibt andere Zeiten, in denen dieser Streit der Weltanschauungen und
Interessen geschlichtet ist, die ruhiger sind, in denen darum wieder
Dichter erscheinen, die das harte Handeln der Geschichte gleichnishaft
vor den Hintergrund der Ewigkeit stellen".

In einer Zeit, wo die Faust das Wort hat und das Buch in den

Hintergrund drängt, ist man besonders glücklich, auf ein Werk hin-

456



weisen zu dürfen, das dem Ansturm des äusseren Geschehens standhält.
Angesichts eines so still gereiften Buches wird man erinnert an den
Ausgang einer 'Geschichte (Luc Durtain, „La guerre n'existe pas"), wo
ein Soldat mitten im vulkanisch zerwühlten Schlachtfeld, am Rand des

Schützengrabens einen Grashalm spriessen sieht und daraus den
unerschütterlichen Glauben gewinnt, dass alle Zerstörung des Krieges,
ja sein eigener Untergang unwirklich ist gegenüber dieser zarten
Manifestation unvergänglichen Lebens.

(Das Buch ist erschienen im Verlag Eugen Rentsch, Erlenbach-Züricb
und Leipzig).

Theophil Spoerri.

Die Formwerdung des Menschen

Dass die Poesie nicht nur tröstliche Täuschung ist, dass sie vielmehr
wieder als Lebensmacht erkannt werden muss, mit der jeder zu tun hat,
ob er es weiss oder nicht, daran will Theophil Spoerri mit
seinem Buche „Die Formwerdung des Mensche n"*) eindringlich

erinnern. „Das künstlerische Schaffen, das Ringen um den Ausdruck
ist nicht ein müssiger Zeitvertreib, sondern in einer beispielhaften
Durchsichtigkeit der Grundvorgang des Lebens selbst. Darum erfasst mich
ein Kunstwerk mit elementarer Gewalt, weil es mich in meinem Innersten
bewegt, in meinem Suchen nach meiner eigenen Form, in meinem Kampf
um den Sinn des Lebens, in dem Drang nach Verwirklichung meines
tiefsten Seins."

Formwerdung — Formfindung als eigentliches Lebensproblem —
Verwirklichung — Ruf und Auftrag — gestalteter Stoff — lebendige Form:
alle diese schwerwiegenden Worte fallen bereits im ersten Abschnitt und
sind wohl dazu angetan, einen harmlosen Leser zunächst nicht wenig zu
verwirren. Aber ebenso schnell weiss der Anstifter dieses Unheils auf
wunderbare Weise Klarheit in das vermeintliche Dunkel zu bringen,
indem er seinen Leser an etwas ihm Vertrautes, an die Betrachtung dies

menschlichen Gesichtes erinnert. Jeder meint ja, etwas über das Innere
seines Mitmenschen zu erfahren, indem er etwas scheinbar rein Aeus-
seres, dessen Gesicht betrachtet. Also glaubt eigentlich jeder un-
bewusst an diesen Vorgang: dass Inneres, Seelisches und Geistiges, sich
im Aeusseren, im Stoff ausdrücken kann. Ein menschliches Antlitz ist
gewordene und immerfort werdende Form, gestalteter Stoff. Ja, um
in Ehrfurcht den letzten und höchsten Ausdruck zu gebrauchen: so
kann das „Wort" „Fleisch" werden.

Und nun tritt auch der anfangs Skeptische der Kernfrage des Buches
schon näher und kann sich etwas darunter vorstellen, wenn es da heisst:
„Form ist nicht etwas Festes, Fertiges. Form ist Bewegung, ein Su-

*) Archiv für das Studium der neueren Sprachen, März 1933

457



chen, ein In-Erscheinung-treten des Lebens, Einswerden des Aeusseren
mit dem Inneren. Form ist eine Station auf dem Wege der Verwirklichung.

Form ist Formwerdung." Also das menschliche Qesicht: ein
Klumpen Fleisch und zugleich „ach, auf dem so engen und vertrauten
Bezirk die ganze Tragik und Schönheit der Kreatur!"

Von hier aus tun sich verschiedene Fragestellungen auf. Nicht alle
sehen diese Dinge in gleichem Masse. Das Sehen ist bestimmt durch
die innere Bewegtheit, die Liebe, mit der ein Mensch in die Welt
blickt. Wenn wir ein Antlitz ansehen.— „nicht um bloss festzustellen"
sagt Spoerri, „was für Eigenschaften der Mensch hat, was immer ein
armseliges Geschäft ist, sondern um ihn auf seinem Wege zur Verwirklichung

zu sehen, können wir auch das nur sehen, wenn wir bereit
sind, mit ihm auf diesem Wege zu gehen... Der schöpferische Mensch
sieht die Welt als Schöpfung; er sieht durch die verfestigte Wirklichkeit
die werdende Verwirklichung. Er sieht Form, das heisst Schönheit."

Formwerdung — dass Theophil Spoerri schon seit vielen Jahren immer

engere Kreise um dieses Kernproblem zog, konnte jedermann erkennen,
der sein Schaffen verfolgte. Sein „Präludium zur Poesie", dann die

„Französische Metrik", auch die „Götter des Abendlandes" waren
sichtbarer Ausdruck des jeweiligen Standes seiner Erkenntnis auf diesem
seinem eigensten Gebiet, in das er unter hartnäckigem und stetigem
Mühen immer tiefer eindrang. Und immer schon konnte man sich beim
Lesen seiner Bücher und Schriften fragen: Geht es um Dichtung? Geht
es um den Menschen? Geht es um das, was wir die letzten Fragen
nennen?

Mit feinem Organ begabt, ist Spoerri schon früh der Form nachgegangen,

die einzelne Dichter aus innerstem Müssen heraus gefunden, den

sprachlichen Mitteln, die sie in ihrem Ringen nach dem Ausdruck un-
bewusst verwendet hatten. Er hat aus Klang und Rhythmus, aus dem
Fluss der Sprache, aus der Wahl der Bilder Schlüsse gezogen auf das

verborgen webende Leben einer Dichtung. Er ist damit tief in das dichterische
Schaffen eingedrungen. Doch, wohl erkennend, dass man mit dem
Entdecken seiner mannigfachen Elemente dem Kunstwerk sehr viel
näher kommen, ja bis an dessen Lebensnerv vordringen konnte, spürte
er doch von Anbeginn, dass diese Untersuchungen, so wertvoll, so
unerlässlich sie auch sein mochten, für ihn bloss Vorarbeiten darstellten.
Er hätte sie als unfruchtbar betrachten müssen, wäre es ihm nicht
gelungen, sie in den Dienst einer Gesamtschau zu stellen, die von
einer lebendigen Mitte aus bestimmt war.

In seiner hervorragenden, den Geist französischer Klassik hell
erleuchtenden Studie „Trieb und Geist bei Racine"*) hatten sich bereits
alle seine Erkenntnisse in einer neuen Weise dieser Mitte zugeordnet.
Zum ersten Mal waren dort Spoerris Weltanschauung und sein ästhetisches

Glaubensbekenntnis nicht mehr zwei sich bisweilen störende Strö-

*) Furche-Verlag, Berlin 1938

458



mungen. Doch im umfassenderen Rahmen dieses neusten Buches tritt
erst die gewonnene Weite des Standpunktes voll zutage.

Wenn Spoerri sagt: „Ein lebendiger Qeist wird nicht ruhen, bis er
zur Erkenntnis der formenden Kräfte durchdringt" so gilt das vor
allem für sein eigenes Suchen. Hinter allem Dasein waltet geheimnisvoll

eine welthafte, einigende Formkraft. Der Autor nennt sie mit
verschiedenen Namen. Sie drängt allenthalben zur Verwirklichung. Im
Ringen des Menschen um Verwirklichung lenkt der Geist, die Spannung

der Seele treibt vorwärts, der Stoff der Welt wird verwandelt.
Ein Ziel schimmert durch, eine Vision leitet, ein Durchblick in den
Sinn ist gewährt. Auch die Dichtung ist eine Frucht dieser einigenden
Formkraft. Was im Kunstwerk vollendete Form ist, ist im Leben völlige

Verwirklichung. Wenn der Mensch eins wird mit seinem Auftrag,
so findet er seine Form. Wenn es hier heisst: „Je grösser in
diesem Ringen um Verwirklichung die kämpfenden Mächte sind, je mehr
Inneres vom Aeusseren bewältigt, Aeusseres vom Inneren verwandelt
wird, je siegreicher die Höhe über die Tiefe herrscht, die Tiefe in
der Höhe mitschwingt, mit einem Wort: je weiter die Arme des
Kreuzes ausgreifen und je näher der Mitte zu die Entscheidung fällt —
desto lebendiger ist die Einheit der Form", so gilt dies sowohl für
das Kunstwerk als auch für den Menschen.

Und wie von den zwei Schalen einer Wage bald die eine, bald die
andere überwiegt, leicht spielend in der ruhenden Mitte des Hebels,
so spielt in diesem Buche das spannende, und zunächst wohl für
manchen verwirrende Hin und Her zwischen den zwei Fragestellungen
Mensch — Kunstwerk in ihrer steten Bezogenheit auf das Thema

Formwerdung ein ernstes, unsere ganze Aufmerksamkeit fesselndes

Spiel. Wer in der einen der beiden Schalen zu ruhigem Verbleib sich
niederlassen wollte, sähe sich um das Beste betrogen. Ja, es wird
uns sogar noch ein Mehr an Beweglichkeit zugemutet. Auf der einen
Seite sehen wir den Menschen in seinem Ringen um die Form, auf
der andern das sich zur Form vollendende Dichtwerk. Doch seltsam,
innerhalb des Dichtwerks erblicken wir als ruhelos bewegtes Spiegelbild

ein zweites Mal den Menschen in seinem dunkel wogenden Kampf
um Verwirklichung, im unablässigen Ringen mit den Gegebenheiten des

menschlichen Daseins, Raum und Zeit, Geist, Seele und Stoff der Welt,
in seiner Nähe und Ferne von der lebendigen Mitte, sei es in
unentwegter Richtung auf das letzte Ziel, sei es auf der Flucht, auf allen
Stufen des Abfalls und der Verlorenheit, im heroischen Kampf um
den Primat des Geistes über die Macht der Triebe, in der tragischen
Schuld des Abirrens von der Richtung oder im Aufleuchten des Sinnes
inmitten des Sinnlosen.

In diesen Zusammenhang gestellt, werden erst Spoerris Deutungen
des Dichtwerks zu Deutungen des Menschenschicksals im Hinblick auf
die Ewigkeit. Das ganze unendlich mannigfaltige Leben in seiner
strömenden und drängenden Bewegtheit tut sich einem beim Lesen dieser

459



Kapitel auf. Wie verschieden kann das Verhältnis des Menschen zur
Zeit sein! Wie vielfältig drückt sich das Raumgefühl in der Dichtung
aus! Da gibt es den umhegten Raum, in den sich der eine wie in
einen rettenden Port flüchtet, aus dem der andere angstvoll hinaus-
strebt, gleich als gälte es einem Kerker zu entrinnen. In welch nahem
Zusammenhang stehen Raum und Bewegung! Die Gefahr der Todesstarre

wird im anderen Extrem zur Gefahr des Zerflatterns im dämonischen

Wirbel, während inmitten beider die Ruhe, die einer inneren
Ordnung entströmt, Erlösung und Heimkehr bedeutet. „Wie ist der
Raum, wie ist die Welt beschaffen, in denen ich lebe?" frägt man
sich unwillkürlich, „der Ort, an dem ich stehe?" Darüber kann Dichtung

uns die Augen öffnen.

Meisterhaft weiss Spoerri an einzelnen Gedichten die künstlerische
Auswirkung der mannigfaltigen inneren Spannungsvorgänge aufzuzeigen.
So wie die Ruhe als Stockung und Lebensverneinung erscheint in
Goethes „Meeres Stille" und wie die Bewegung erwacht als Hoffnung
und Ansprung zu neuem Tun in „Glückliche Fahrt". Er zeigt uns die

Bewegung als Hin- und Herzucken und richtungsloses Fallen in Hölderlins
„Schicksalslied", oder als haltloses Schwanken inVerlaines „Chanson
d'automne". Er lässt uns die modern zerfallende Form an dem Satz Kafkas
von der Wiesenblume erkennen, wo sie die müde ergebene Haltung eines

Todkranken wiedergibt. Wie kann das Bild des Baumes verschieden
erscheinen bei Dichtern wie Valéry, Verhaeren und Claudel; wie kann
die Ruhe einer Landschaft in Diego Valeris „Specchio" die Spiegelung
des völlig beruhigten Geistes sein, wie erstarrt sie hingegen in Gottfried

Kellers „Winternacht" zu eisiger Schranke, die alle untergründL
gen Mächte aussperrt. Welch ein — scheinbarer — Sturz von der
hymnischen Lyrik im „Sonnengesang" des heiligen Franz bis zur Poesie

unserer Zeit des Verfalls, in Georg Trakls „Gesang einer gefangenen
Amsel", und doch, mit welcher Zartheit und tiefen Ehrfurcht weiss

Spoerri hier aus dem hereinbrechenden Dunkel des Weltuntergangs die
noch einmal aufleuchtende Schönheit herauszulösen, zu zeigen, wie „wohl
im Sichtbaren der Verfall, aber unsichtbar Gott in allem Schweigenden
und heimlich Leuchtenden anwesend ist". Welche Kunst und welche
Hingabe liegt darin, ein Gedicht so auszuschöpfen wie Baudelaires

„Harmonie du soir". Alles, was den gewöhnlichen Leser von Gedichten
vielleicht dunkel anrührt, der aber viel zu oberflächlich liest, als dass
ihm die Form zur Offenbarung tieferen Gehalts würde, hebt Spoerri auf
eine wunderbare Art ins Licht empor.

Wer gewillt ist, zu folgen, wer sich von der hier ausgebreiteten Fülle
ergreifen lässt, der wird zu einem neuen Verständnis der Dichtung
geführt, in deren mannigfachen Spiegelungen er wiederum die menschliche

und damit seine eigene Natur entdeckt. Anderseits hat er miit
diesem Buche ein Brevier in Händen, das ihm, wo immer er sich auch ganz
hinein vertieft, eindringlich den Weg zur eigenen Formwerdung weist.

Spoerri ringt schwer mit seinem ausserordentlich schwer zu fassenden

460



Stoff, der sich der lückenlos logischen Gliederung immer wieder
entzieht. Allerdings, wer die Qualität eines solchen Buches in der sauber
ineinandergreifenden Gedankenmechanik sucht, wird vielleicht bemerken,
dass der Faden da und dort abreisst, dass die Verknüpfung einzelner
Abschnitte oft lose erscheint. Er wird sich mit der Tatsache abfinden
müssen, dass dieses im Grenzland zwischen Poesie und Religion
gewachsene Werk der wissenschaftlich abgehandelten Aesthetik schon weit
entronnen ist. Wer aber Sinn hat für innere Ordnung, dem tritt sie
in diesen Seiten überall entgegen, und nicht zuletzt in der ausser-
gewöhnlichen Schönheit und Dichte der sprachlichen Prägungen. Man
darf wohl annehmen, dass diese innere Ordnung in den nächsten Arbeiten
Theophil Spoerris sich ganz und gar durchsetzen wird, sodass zuletzt
alles, was hier noch System ist, und wäre es das tragbarste Gedianken-

gerüst und die nützlichsten, erhellendsten Schemata, aufgegangen sein
wird in der völligen Freiheit der organischen, schöpferischen Darstellung.

Martha Amrein-Widmer.

„Lehrzyt"
von Josef Reinhart. „Gschichten und Bilder us mym Labe"

(Verlag A. Francke A.-G., Bern, 1938)

„Frog und Antwort" heisst das erste Kapitel dieser „Lehrzyt", die
der heute 74-jährige, ewig frische Solothurner Mundart-Erzähler aus dem
Schatze seiner Jugenderinnerungen hervorkramt. Und ist diese Lehrzeit
eines Menschen nicht diejenige Zeit, wo sein ganzes Leben auf Frage
und Antwort gestellt ist? Als junge, oft noch mit den Fäusten denkende
Gymnasiasten, geraten sich der Erzähler und einer seiner Kameraden
ob der Frage nach dem Wesen Gottes in die Haare. Einer entdeckte
im „Grünen Heinrich" den Satz: „Gott ist Geist, unendlich geteilter
Geist"; ein anderer erhielt von seinem Bruder aus Amerika ein Such

mit dem Titel: „Kraft und Stoff". Und über diesen beiden Begriffen
entsteht ein Handgemenge, das erst ein Lehrer schlichten kann, der
diese rauflustigen Philosophen am menschlichen Skelett die Wunder
des Menschseins und der ganzen Natur erleben lässt: „Glaube, nit dra
rüehre!" Und das ganze Buch, das uns in Reinharts zarter, schlichter
und naturnaher Sprache die Leiden und Freuden eines Dorfschulmeisters
erzählt, der selbst noch vom Leben geschulmeistert wird — das ganze
Buch ist eine einzige Antwort auf diese Frage nach dem Wesen aller
B>inge, eine Antwort, die uns in dieser ergreifend schlichten Weise nur
ein naturverbundener Bauerndichter geben kann, der das Erbe eines
Bitzius verwaltet. Auch hier wieder streitet Reinhart für dieselben Ziele,
die er schon "in seinen früheren Werken anstrebte, und die schon
'n jener ersten Frage angedeutet sind: es geht ihm darum, das alte,
eingesessene, urwüchsige Bauerntum vor den Einflüssen der modernen

461



„Zivilisation" zu bewahren, ihm seine Kraft, seine schlichte Frömmigkeit
und seinen gesunden Menschenverstand zu erhalten. Nicht „Kraft

und Stoff" oder Maschine oder Fortschritt, nein, nur ein einziges,
unscheinbares Wort: Glaube. Reinhart ist gross im Klein-seim und man
hat das Gefühl, je einfacher er werde, umso grösser sei der Gehalt
seiner Worte. Er war immer ein Freund des Idyllischen, nach Innen
Gerichteten, und heute zeigt es sich — eine Folge der vielen -Ismen
der letzten Jahrzehnte? — wie viele der besten Kräfte der neueren
Literatur immer mehr auf diesen Weg gelangen, der von einem
überspannten Stadt- und Gesellschaftsleben zu einem Leben des naturnahen,
bäuerlichen Menschen führt. Wiechert, dessen letztes Buch bezeichnenderweise

„Das einfache Leben" heisst, Waggerl, Ramuz, Giono, Zermatten
sind solche Pioniere einer neuen Zeit. In Reinharts Buch sind es

besonders der baumstarke Bannerträger „Isema" und Lisbeth, die Stauf-
facherin im Waschfrauenkleide, die einen übersteigerten Rousseauschen
Naturzustand vertreten. Reinhart selbst war als junger Lehrer — wie
er es in selbstironischer Weise erzählt — ein eifriger Verfechter des

Heimatschutzgedankens und kämpfte verbissen für die Erhaltung des
alten Dorfes mit seinen Spuren aus vergangener Zeit. Ja, er wurde
in seinem Eifer sogar Heimatschutzziegel-Agent, ein Geschäft, das ihm
allerdings nicht bekam. — Die schon genannte Waschfrau gibt dem
etwas allzufest in der Theorie eingefahrenen jungen Lehrer nicht nur
träfe Lebensweisheiten mit auf den Weg, sondern sie nimmt ihn regelrecht

in die Schule und zeigt ihm die Nichtigkeit seines Wissens. So

muss er eines Tages vom Schulzimmer herab zusehen, wie sie
seinen Schulmädchen Unterricht im Flachspflanzen gibt und diese

im Garten unten mit hellem Eifer bei der Sache sind, während er es

ihnen vor kurzer Zeit mit seiner Bücherweisheit einfach nicht hatte

beibringen können. Am schönsten schildert uns Reinhart aber dieses
ernste Frag- und Antwortspiel im letzten Teile seiner Geschichten, wo
zwei vom Tode gezeichnete Menschen, — ein einfacher Bauer und
ein Pfarrer, — beide leidend und krank, einander in Worten und
Briefen all die Fragen beantworten, die ihnen das Leben gestellt hat,
und durch deren Beantwortung sie nun glücklich und mit allem
ausgesöhnt ins Jenseits hinüber entschlafen.

Aber in all dem erfüllt sich der Gehalt dieser Geschichten noch nicht.
Es wird uns beim Durchlesen kaum bewusst, dass der Dichter an alle
diese Fragen rührt — sie schwingen nur als leiser Grundton in dem

ganzen Werke mit. Denn was uns Reinhart damit noch schenkt, ist
eine Art Gotthelfschen Bauernspiegels, und in der Prägung der
Charaktere seiner sonderbaren Käuze — er selbst darunter nicht der
Unscheinbarste — ist er geradezu unübertrefflich. Die heimelige Mundart

hilft natürlich viel bei der Gestaltung dieser drolligen Gesellschaft

mit ihren noch drolligeren Dorfgeschichten mit, was hier die Einführung

des bereits genannten Metzgers Isema veranschaulichen soll: „Dort
isch er gstande, wie ne farbige Meiebaum amene Gartehag: die rot-

462



wyssi Schärbe mit de guldige Franse schreeg über dr breite Bruscht,
ne Ma, wie ne Flueh; sys schwarze Chruselhoor i dr Mitti gscheitlet,
ne Locke, wie ne Basschlüssel i der Stirne, dr eichhörndlibruun Schnauz
uf beidne Syte ufgwirblet, mit glänzige rote Bäckli wie polierti Palrnen-
öpfel, Bäckli, wie me se numme bi de Metzgermeischtere usgänds die

Dryssge no cha gseh." — Der Volksmund will haben, dass Gottheit
jeweilen, wenn er in einem seiner Bücher ein Ehegespräch zu schildern
hatte, sich unter dem Bette eines solchen Ehepaares versteckt und so den
Stoff zu seinen Gesprächen gefunden habe. Reinhart aber macht es

noch geschickter: er hat eine Frau entdeckt — die Waschfrau mit den
Rousseau-Ideen! — deren Mann Dachdecker ist, und die nicht nur ein
geschliffenes Mundwerk, sondern auch die mustergültige Eigenschaft
besitzt, ihrem Ehegespons bei der schwierigen Arbeit zu helfen und selbst
auf die Strohdächer zu sieigen. So sieht sie den Leuten buchstäblich
in den Topf, ähnlich wie der Teufel im „Gil Blas" die Dächer von
Paris abhebt, um die Sitten der Bewohner auszuspionieren. Und da
diese Frau nicht nur die Frau eines Dachdeckers, sondern auch noch
Waschfrau ist, und so ebenfalls in alle Familien und Häuser des Dorfes
gelangt, so erfahren wir durch deren Mund gar manches Geschichtlein

dieses Solothurnischen Nestchens. Und was diese Allerwelts-Waschfrau

nicht sieht, das sieht der junge Herr Lehrer in seinen Aemtern
als Theaterregisseur, Männerchordirigent und — eben als Lehrer. So
reihen sich denn Geschichten an Geschichten, die eine fröhlich, die
andere etwas ernster gestimmt, aber alle von einer heiteren
Lebensauffassung und schlichter Gedanklichkeit durchsponnen. „Lehrzyt, Lehr-
zyt, und eister blybt me Schuelbueb, syner Läbtig!"

Arnold Künzli.

„Luginsschweizerland"
Von Erwin Reiche, Verlag Hans Huber, Bern, 1939

Lesen wir Erwin Reiches „L u g i n s s c h w e i z e r 1 a n d", so
meinen wir, der Verfasser sei mit seinem Auto in der Schweiz
herum gefahren, habe dabei einen Film aufgenommen und zu Hause
danach ein Buch geschrieben. Denn wie im Kino folgen sich
diese bunten Bilder und ziehen am geistigen Auge des Lesers
vorüber, bis sich das Ganze zu einem prächtigen Schweizer Natur- und
Heimatfilm rundet. Wenn ein solcher Film, der uns an idyllische Flussläufe,

an heimliche Seeufer, in einsame Bergtäler und an sonnige Schraee-

hänge, in eine verträumte Landschaft und zu ihren noch verträumteren
Bewohnern führt -— wenn ein solcher Film im Schlussbild auf eine banale
Propagierung irgend eines Ferienkurortes oder eines Berg-Hotels
hinausläuft, dann wird man trotz all der schönen Bilder etwas enttäuscht:
man ist aus seinen Träumereien allzu schnell wieder in den Alltag
versetzt worden. Leider hat auch Reiche in dieser Beziehung ein wenig
gesündigt: das Letzte seiner bunten Bilder versetzt nämlich den Leser
w eine Berghotel-„Idyllik", wo am frühen Morgen, während draussen

463



die Sonne mit den Nebeln kämpft, im traulichen Hotelzimmer ein
verführerisches Frühstück mit appetitlich geriffelten Butterröllchen, mit Kaffee,

der in blitzenden Kannen glüht, und mit gefüllten Konfitüreschalen
seinen mystischen Zauber verbreitet. Und diese ganze Idyllik klingt aus
in einen „philosophischen" Satz über das Glück der Serviertochter...
Eine radikale Abkürzung dieses allzu schweizerischen Schlussbildes würde
eine nachhaltigere Wirkung des ganzen Filmes erzielen.

Reiche hat seinen Sitz, von wo aus er ins Schweizerland lugen will,
in Bern aufgeschlagen und macht denn auch die Bundeshauptstadt zum
Zentrum seines Buches, während die Ostschweiz und der Süden einem
noch zu erwartenden Kinde seines Geistes aufgespart blieben, dem wir
jetzt schon Glück auf den Lebensweg wünschen, obschon die Zeit weder

zum Reisen noch zum Schreiben einlädt. Keinen Reiseführer, sondern
fröhlich ungeordnete Blätter verspricht uns der Verfasser zu schenken,
und so guckt er denn von Bern aus ein bischen kreuz und quer im
Schweizerland umher. Wo es die Verhältnisse ermöglichen, werden
geschichtliche Begebenheiten, Sagen, Märchen sogar ans Tageslicht
gezogen und mit den noch sichtbaren Zeugen ihres einstmaligen Daseins
verbunden wie die Zimmerwaldner Kommunistensitzung, die Emmentaler

Bauernkriege, Napoleons Tisch, Stuhl und Becher auf dem St,

Bernhard, die Geschichte unserer Alpenpässe, die Sagen unserer Bergtäler

und Gletscher usf. Reiche versteht es, in einer humorvoll-bildhaften,
nicht immer ganz leicht verständlichen Sprache, den Reiz alter Flecken,
die stumme Schönheit vergessener Kunstwerke und die Idyllik
verschwiegener Flussläufe und Bergtäler hervorzuzaubern. Immer wird das

Pittoreske, das vom Weltstrom abgelegene, Vergessene aufgesucht und
mit liebevoller Feder geschildert. So folgen sich diese Bilder i,n bunter
Folge, unproblematisch, frisch und farbig, oft etwas zum Träumerischidyllischen

neigend, aber immer voll Humor. „Man will sehen, nicht
wissen" ist des Verfassers Grundsatz. In einer Zeit, wo Ferienpläne
und Reisen "in den Winkel gestellt werden und auf besseres politisches
Wetter warten, ist uns dieses Buch ein Ferienersatz, der uns für einige
Stunden die Schlechtwetterperiode vergessen und alte Erinnerung an die
friedliche Zeit auffrischen lässt.

Arnold Kiinzlî.

Riedland
Roman von Kurt Guggenheim

(Schweizer Spiegelverlag, Zürich)

In der Nachbarschaft meines Jngendlandes gibt es die stille
Moorgegend des Namens Gaster. Ich bin nie hineingekommen, obwohl es mir
als Traum vorschwebte, einmal von der Höhe des Buchbergs, einer
sehr einsamen, waldigen Halbinsel eiszeitlichen Herkommens in die
Spiegelungen des Obersees hinabzublicken. Ich strich nur am Rande seines

Geheimnisses herum und malte mir aus, etwa von Hürden in seine

zauberhafte Landschaft hineinblickend, dass eigenartige, leise und gru-

464



selige Geschichten darüber zu erfinden sein müssten. Wusste ich doch,
in seinem Innern war es alles nur nicht elysisch, wie es sich der
Ferne darbot: war es voll alter Ueberschwemmungen, schwelender Gifte,
gurgelte es in seinem Morast, floss es mit stillen Kanälen, beschwieg es
die Armut der Riedbauern, moderte es mit Kapellen eines etwas
heidnisch unheimlichen Katholizismus.

Nun hat Kurt Guggenheim die Seele dieses Riedlandes in eine wundervoll

bedachtsame, eindringliche, von Dämmerungen geladene Geschichte
eingekleidet. Sie ist etwas vom Dichterischsten, was ich an Prosa kenne
und ihrer ganzen Machenschaft nach so grundschweizerisch, dass ich
ihr wünschte, der verdienten Liebe in der Heimat teilhaftig zu werden.
Wenn wir die Provence durch Daudet, Norwegen durch Hamsun oder
Fönbus, Dänemark durch J. P. Jacobsen, Nordamerika durch Walt
Whitmann, Russland durch Tolstoi, Finnland durch Sillanpää, so haben

wir, nach Gottheit, eine ganze Reihe Gelegenheiten, schweizerische
Landschaft im Buch gestaltet zu finden. Unter ihnen nenne ich in vorderster
Reihe dieses „Riedland" von Kurt Guggenheim. Wenig, aber tief ins
Menschliche greifende Handlung ist mit grosser gestalterischer Kunst
bewusst hingehalten, in Kreisen retrospektiv entwickelt, unter langsamer
Lüftung des Geheimnisses, das die Gegend ebenso wie die Schicksale
aus jedem Satz dieser seltsam hintergründigen Sprache anhaucht. Eine
gewollte Stilisierung der ganzen epischen Anlage, die spiralige Bewegung
nach dem Kern hin, eine Art Strophigkeit dieser Epik, angedeutet in
subtil nuanciertem Refrain der Situationen, Bilder und Lyrismen,
erzeugt nirgends den Eindruck des Künstlichen; diese Gefahr umgeht
der künstlerische Takt des Dichters mit Ueberlegenheit. So entsteht in
unserer Vorstellung ein Gebilde von vollkommener Geschlossenheit seines

organischen Wuchses, eine Dichtung, welche die formale Richtigkeit

der Novelle, das Atmosphärische des Gedichtes und die innere
Weiträumigkeit des Romans zugleich an sich hat. Etwas, das auf eine neue
Weise intim und wundervoll lebt.

Albin Zollinger.

Sven Stelling Michaud: Saint Saphorin et la politique de la
Suisse (1700-1710). Chez l'auteur. Villette-Les-Cully (Suisse)

Dem ersten Band seiner Biographie des François Louis de
Pes me, Seigneur de Saint Saphorin (Vergl. N. S. R. August 1934)

folgte seither ein weiterer, mit der Darstellung der bewundernswert
vielseitigen Tätigkeit des kaiserlichen Geschäftsträgers in der Schweiz.
Dem Hause Oesterreich hatte Saint Saphorin acht Jahre gedient, ständig

im Zusammenhang mit der Donauflotte, die den Schlag gegen den
Türkenvorstoss geführt. Er war zweiunddreissigjährig; seit langem hatte
er erkannt, wieviel mehr ihm diplomatische Tätigkeit als das
Waffenhandwerk liege. Er musste sich noch drei Jahre gedulden; erst dann
war ihm vergönnt, seine eigenste Begabung durchzusetzen. Prinz Eugen

465



von Savoyen hatte des Waadtländers Talente wohl erfasst, als dieser
unter seinem Oberbefehl die Donauflotte kommandierte. (1697) Die
Freundschaft zwischen den beiden, in fremdem Lande dienendien Männern,

sollte Saint Saphorin erst die wahre Richtung geben. Ohne des
Prinzen Beistand hätte der protestantische Berner Untertan seine Laufbahn

nicht so leicht zu verfolgen vermocht. In den winterlichen Pausen
zwischen den militärischen Unternehmungen lebte der Vice-Admiral sich
rasch bei Hofe ein. Ihm unbewusst lenkten ihn die Grundsätze der
spanischen Höflichkeit, die den andern in sich finden lassen, was man
ihm beibringen will. Seit dem Herbst 1697 hatte er begonnen, die
getrübten Beziehungen zwischen Oesterreich und dem Helvetischen Corps
zu klären. Seine Familie und wertvolle Verbindungen mit der Berner
Regierung verschafften ihm Auskünfte, die seinen Souveränen höchst
willkommen waren. Mehrere parallel laufende Angelegenheiten brachte

er, zur Genugtuung Berns und der katholischen Kantone, ins Reine.
Mehr Zähigkeit und Umsicht erforderte die Angelegenheit der
Unterdrückung der Handelsfreiheiten, deren die Schweiz sich zuvor, auf
Grund des Erbvereins mit Oesterreich (1511), erfreut hatte. Die Kantone
erhielten volle Genugtuung. Der Tod Karls II von Spanien (1700)
und die Annahme seines Testamentes durch Louis XIV hatten Wien
und die Schweiz in Unruhe versetzt. Der Kaiser, wollte er seine Rechte
wahren, musste alles aufbieten und die zwischen zwei Feinden gelegene
Schweiz zum Freund gewinnen. Dorthin war Saint Saphorin
zurückgekehrt, bereit beim Ausbruch eines Krieges wieder in aktiven Dienst
zu treten. Er sollte die Berner Regierung über die Gesinnung des Wiener

Hofes unterrichten, Bern endgültig dem französischen Einfluss
entziehen. Der unversöhnliche Hugenotten-Abkömmling begann damit jene
Politik, die der französischen Monarchie so gefährlich werden sollte :

zugleich half er mit an der Ausbreitung des Liberalismus, im englischen
Sinne, auf dem Kontinent. Die Expansion Frankreichs hatte in ganz
Europa Gegnerschaften wachgerufen. Die Freigrafschaft, spanische
Provinz, der Schweiz verbündet, wurde mit Frankreich vereint, das

so Herrin über einen Teil des Jura wurde. Louis XIV hatte sich Strass-

burgs bemächtigt, das alte Verträge an die Eidgenossenschaft banden.
Die Festung Hüningen bedrohte Basel; die Aufhebung des Edikts von
Nantes zwang 200 000 Franzosen zur Auswanderung. So lagen die
Verhältnisse, und nun fand, in der Erbfolge Karls II, die alte Rivalität
zwischen Bourbon und Habsburg neue Nahrung. Als Prätendenten kamen

einzig in Betracht: der König von Frankreich, der Kaiser, und der
Kurfürst von Bayern, Gemahl der Tochter Leopolds I. Ein
förmliches Versprechen des spanischen Monarchen hatte jedoch keiner der
Gesandten erhalten können, wiewohl sich die Verhandlungen durch die
beiden letzten Regierungsjahre Karls II hingezogen. Louis XIV,
befürchtend das Reich Karls V könnte wieder erstehen, schlug eine

Teilung unter die Erben vor. Die spanischen Granden Hessen Karl II
ein Testament aufstellen, das den Kronprinzen von Bayern zum Erben

erklärte, was in der Tat die einzige Möglichkeit war, das Reich intakt

466



zu erhalten, ohne Europa zu beunruhigen. Aber im nächsten Jahr starb
der Prinz. Neue Vorschläge Frankreichs und jener Mächte waren derart,
dass sie das Kaiserreich empörten. Saint Saphorin sah durch sie, neben
Italien und Spanien, das Helvetische Corps am meisten bedroht. Frankreich,

wenn auch nur durch Fothringens Vermittlung, im Besitze Mai-
lands, vermochte den Verkehr der Schweiz mit Italien abzuschneiden
und, für den Fall eines Angriffs auf Deutschland, ihr Qebiet zu
benützen. Er beschwor die Eidgenossen, sich nicht zur Unterzeichnung
des Aufteilungsvertrages überreden zu lassen. — Der französische
Gesandte, Marquis de Puyzieulx in Bern, vermochte nicht seinen Ein-
fluss gegen die aus protestantischen Kreisen erwachsene antifranzösische
Partei wirksam zu gestalten. Mitglied dieser Gruppe war der Stadt-
schultheiss Johann Rudolf S i n n e r. Auch der frühere Gesandte, Amelot,
hatte über dessen Missfallen am Imperialismus des Bourbonen nichts
vermocht. Für Puyzieulx das schwerste Hindernis war das Haupt der
Partei, der Bannerherr und spätere Stadtschultheiss Willadin^g. In
einem Brief über die spanische Erbfolge hatte Saint Saphorin den
Exzellenzen die Gründe für eine antifranzösische Politik aufgezeigt; eine
Anzahl dieser Gründe wenigstens bewog die Kantone zur Ablehnung
des Teilungsvertrages. Am 12. August 1700 konnte Saint Saphorin dem
Grafen von Caunitz berichten: in Zürich und Bern, Basel und
Schaffhausen hätten die französischen Creaturen kaum mehr irgend einen
Einfluss. Im Oktober dieses Jahres wurde Saint Saphorin, gleich nach
seiner Arikunft in Bern, dem politischen Zentrum, von Sinner mit
Auszeichnung aufgenommen.

*

Alles oben Angeführte bildet noch bloss die Exposition zu Saint
Saphorins bald vielmaschig sich auswirkender Tätigkeit. Sie kann hier
nur mit ein paar Worten angedeutet werden. Alle Mächte benötigten
für ihre Unternehmungen Schweizer Truppen; die Kontingente zu

bewilligen, war Sache der Kantone. Saint Saphorin gelang es, diese
Möglichkeit für Puyzieulx zu unterbinden, den Kaiser jedoch zur
Aushebung von zwei Regimentern zu veranlassen. — Victor Amadée
von Savoyen, zuerst auf der Seite der Bourbonen, begann, als

er erkannte, die Erweiterung seines Gebietes auf Kosten Mailands
werde ihm nicht gelingen, mit dem Weimarer Hof zu verhandeln. In
dem Augenblick, als Vendôme Triest erreichte, in der Absicht im Tyrol
mit Villars Fühlung zu nehmen, war es für Oesterreich wichtig, Savoyen
von Frankreich zu trennen. Von Anfang an wurde Saint Saphorin in
dieser Sache ins Vertrauen gezogen, die freilich erst im November 1703

einen Vertrag zwischen Oesterreich und Savoyen zur Reife brachte. —
Seit dem Aufstand der Comisarden (Nov. 1702) hatte Saint Saphorin
diese Bewegung eifrig unterstützt. Er hoffte, die Gemeinschaft des
Glaubens werde unter den protestantischen Mächten die Einheit
entstehen lassen, die auf politischem Wege nicht zu erreichen war.

*

467



Saint Saphorin besass auch einen ungewöhnlichen wirtschaftlichen
Verstand. Stelling Michaud bringt dafür, in einem besondern Kapitel,
(L'activité économique de Saint Saphorin), die interessantesten Zeugnisse.

Der spanische Erbfolgekrieg nahm sehr bald die Form eines

Wirtschaftskrieges an, da die Vollstreckung des Testamentes Karls II
die Interessen der handeltreibenden Nationen bedrohte. Der wirtschaftlichen

Entfaltung der Schweiz war der Konflikt sehr förderlich, denn
Export und heimische Industrie blühten auf. Saint Saphorin dachte
beständig nach über die Produktions- und Ausbeutungsmöglichkeiten der
Schweiz, doch das in steter Ueberlegung, wie solche den Verbündeten
zugutkommen könnten. — Im Verlauf des denkwürdigen Neuenburger
Handels vertrat er den Standpunkt der Berner Unabhängigen oder
„Wohlgesinnten", wie sie sich später nannten. Der Aristokrat von Ge-
burt und aus Ueberzeugung warf sich hier zum Verteidiger der „Völkerfreiheit"

auf. — Saint Saphorins venetianische und bündnerische Politik
wird in den Schlusskapiteln nachgezeichnet. Wir können deren Gegenstand

hier auch nicht andeutend erläutern. — In der Conclusion weist
Stelling Michaud die Auffassung: Saint-Saphorin habe nicht in Ueber-
einstimmung mit der Neutralitätspolitik der Kantone gehandelt, zurück.
„Die Neutralität wurde damals erzwungen und aufrechterhalten durch
das Allianzen-System, das, in den Grenzen des Möglichen, die
Unversehrtheit des helvetischen Gebietes garantieren sollte. Neutral sein
bedeutete vor allem: nicht in den Krieg verwickelt werden. Um ihn zu
vermeiden, schlössen die Kantone Bündnisse ab, jeder für sich, mit
Mächten, zu denen sie wiederum aus Sonderinteressen hinneigten", etc.

(S. 80 ff). Die Drohung einer Invasion, die Furcht vor einem bewaffneten
Konflikt mit den Katholiken, die beständige Sorge den ausländischen
Gesandten zu gefallen, erfüllten das öffentliche Leben dieser wenig
ruhmvollen Jahre. •— Die starke Persönlichkeit des Saint Saphorin, die
sich vom grauen Grund der Epoche abhebt, zeigt dass die Schweiz
imstande war, noch andere als Dutzendmenschen hervorzubringen; die

Tragik des Mannes ist, dass er seine edlen Eigenschaften seiner
Umgebung und den Forderungen des Augenblicks nicht genau anzupassen
verstand. Bern, sein Hauptwirkungsfeld, erschien ihm als eine grosse
seelenlose Macht. „Das ganze Leben Saint Saphorins ist eine stumme

Verurteilung des Geistes des Alten Bern". Hätte er dort das grosse
Bürgerrecht erhalten (es war davon 1712 die Rede gewesen), er wäre
ein schlechter Berner Patrizier geworden. „Wohl fühlte er sich nur in
der Gesellschaft von Seinesgleichen, die er an der Hofburg, zu Whitehall
und Potsdam zahlreicher vorfand als auf den Tagsatzungen zu Baden,

und man weiss, wie gleichgültig Bern diejenigen empfing, die mit der

Schätzung und Bewunderung der Welt bedeckt, zu ihm zurückkehrten".

— Saint Saphorins wahres Vaterland war Europa.
Siegfried Lang.

468


	Kleine Rundschau

