
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 6

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hast. Wir fühlen auch die Ahnung körperlicher Anlagen, auf
deren Entwicklung wir in diesem Leben Verzicht tun müssen:
so ist es ganz gewiss mit dem Fliegen. So wie mich sonst die
Wolken schon reizten, mit ihnen fort in fremde Länder zu

ziehen, wenn sie hoch über meinem Haupte wegzogen, so steh'
ich jetzt oft in Gefahr, dass sie mich von einer Felsenspitze
mitnehmen, wenn sie an mir vorbeiziehen. Welche Begierde
fühl' ich, mich in den unendlichen Luftraum zu stürzen, über
den schauerlichen Abgründen zu schweben und mich auf einen
unzugänglichen Felsen niederzulassen! Mit welchem Verlangen
hol' ich tiefer und tiefer Atem, wenn der Adler in dunkler blauer
Tiefe, unter mir, über Felsen und Wäldern schwebt und in
Gesellschaft eines Weibchens um den Gipfel, dem er seinen
Horst und seine Jungen anvertrauet hat, grosse Kreise in sanfter

Eintracht zieht! Soll ich denn nur immer die Höhe er-
kriechen, am höchsten Felsen wie am niedrigsten Boden kleben
und, wenn ich mühselig mein Ziel erreicht habe, mich ängstlich
anklammern, vor der Rückkehr schaudern und vor dem Falle
zittern?" (Schluss folgt.)

KLEINE RUNDSCHAU
Ein Schweizer Sinologe

Eduard Horst von Tscharner ist unseres Wissens der erste
Sinologe unseres Landes, der die in China erworbene, in Berlin und
Paris vertiefte Kenntnis chinesischen Denkens und Dichtens, Daseins
und Formens nicht irgendwo anders, sondern an unsern Universitäten
Oenf und Bern der akademischen Jugend und weitern gebildeten Kreisen
vorzutragen unternommen hat.

Tscharner ist auch der eigentliche Gründer und heutige Generalsekretär

der Schweizerischen Gesellschaft für asiatische Kultur, die in kurzer
Zeit über zweihundert Mitglieder zu sammeln vermocht hat.

Auch eine beträchtliche literarische Leistung hat Horst von Tscharner
heute schon aufzuweisen. Als er nach seinen chinesischen Jahren in Berlin
promovierte, Hess ihn die Verbindung sinologischer und germanischer
Studien sogleich ihre Fruchtbarkeit kundtun. Ein Teildruck seines Werkes

über «China in der deutschen Dichtung« erschien 1934 als Dissertation.

Unter den frühen Aufsätzen finden wir Betrachtungen über
westlichen und östlichen Spielstil, über die mögliche Art, chinesische Ge-

392



dichte in unsere Sprache zu übertragen, aber auch über das Schicksal
Lau Dsis (Lao Tses) im Europa des siebzehnten und achtzehnten
Jahrhunderts, diese im achten Band der Sinica.

1935 folgte die Ausgabe des mitteldeutschen Marco Polo, einer
Handschrift des vierzehnten Jahrhunderts, im vierzigsten Band des Werkes
«Deutsche Texte des Mittelalters», der bekannten Reihe der Preussischen
Akademie der Wissenschaften. Die Uebertragung einer chinesischen Oper in
unsere Sprache mit der echten Musik hat in den letzten Jahren auf
verschiedenen schweizerischen und deutschen Bühnen Wiedergabe und Erfolg
gefunden.

Heute legt uns Horst von Tscharner die zum Buch erweiterte
Erstlingsarbeit über «China in der deutschen Dichtung bis
zur Klassik» vor. Der stattliche Band, mit gut gewählten Bildern
saehgemäss geschmückt, ist im Umfang von 128 Seiten bei Ernst
Reinhardt in München erschienen.

Einer Einleitung folgen drei Abschnitte. Je einer ist dem Barock, der
Aufklärung und dem Rokoko und endlich der Klassik gewidmet. Gelehrte
Anmerkungen beschliessen den Band.

1. Ein Blick ins frühe Mittelalter zeigt, was von dem antiken Bilde
der «Seres» übrig geblieben und was man sich dann unter der «Katai»
dachte, bis Marco Polo zum ersten Mal einen genauem Bericht über
China bot. Aber lieber als die Wahrheit des Augenzeugen bleibt den
folgenden Jahrhunderten noch das Zerrbild der Phantastik. Von der
Zeit der Jesuiten-Mission an (Matteo Ricci!) arbeiten dann
geographische, geschichtliche Werke und Gesandtschaftsberichte samt Ueber-
setzungen konfuzianischer Schriften einer ernstem Kenntnis vor.

Trotzdem zeigt die barocke Dichtung, wenn sie von China redet,
mehr des Herzens eignen Geist als den des fernen Landes. Tscharner
weist nach, wie in der Lyrik von Opitz an gelegentliche Erwähnung
sich in typischen Zügen wie seltenen Blumen und Spezereien erschöpft.
Auch das Barockdrama führt nicht weiter. Wohl aber der Roman.
Sowohl in der Form des heroisch-galanten wie in der des Schelmen- und
Reiseromans, gewährt die phantastische Erzählung die reichste Ausbeute
der Zeit. Aber Grimmelshausens Simplicissimus zeigt, dass

sobald der Stoff Sinnbild werden sollte, die durchdringende Kunde
doch noch fehlt.

2. Das zweite Kapitel lässt uns den Schritt aus dem barocken
Reiche in die Welt der Aufklärung und des Rokoko tun. Beide
verlassen sich auf Vernunft und Erfahrung und folgen ihrem eignen
Gesetz, ob nun in strengem Ernst oder in anmutiger Spielfreude. Tscharner

zeigt, wie viel die beginnende Kenntnis Chinas zu dieser
abendländischen Wandlung beigetragen habe: in Kunst und Kunstgewerbe, im
Denken und zuweilen im Dichten. «Chinoiserie» ist noch nicht Tadel:
sie bezeugt erst nur die Allgegenwart bildenden menschlichen Geistes
auf Erden. Unser Autor ist zu besonnen, um ein peripherisches Motiv
zum Mittelpunkt europäischen Geschehens zu machen.

In der Aufklärung steht die Philosophie voran. Für Thomasius ist

393



Konfuzius eta Narr, für Leibniz der Fürst der chinesischen Philosophie.

Er wünscht einen Tausch der Missionen, damit China die offenbarte,
Europa die natürliche Theologie lerne. Selbst bei der Gründung der
Preussischen Akademie lässt er sich von solchen interkontinentalen
Plänen leiten.

Der Pietist August Hermann Francke hat dann die protestantische
Chinamission wirklich gegründet; der Aufklärer Christian Wolff aber
verlor sein Hallenser Prorektorat, weil er in seiner Antrittsrede
Konfuzius als den chinesischen Religions- und Sittenstifter gepriesen.

Fortlaufend verfolgt Tscharner die Berichte über China, die auf
europäische, namentlich deutsche Dichtung wirken: der eindrücklichste
ist die Schilderung des P. Du Halde 1735. Bedeutsam sind im 18.

Jahrhundert zunächst namentlich die Reaktionen in Frankreich; Fénelon
lässt Sokrates über Konfuzius triumphieren, für Pierre Bayle ist China
ein Vorbild der Moral und Toleranz, für Montesquieu ein Schreckbild
des Despotismus, für Rousseau ein Beweis, dass Kunst und Wissenschaft

die Sitten verderben. Anders die Encyclopaedisten : Voltaire
und die Seinen loben die natürliche Religion und Sittlichkeit der Chinesen.

Der französische Einfluss lässt Friedrich den Grossen, den
Freund Voltaires, seine Satire «Relation de Phiphihu» in der Sprache

von Versailles schreiben: ein chinesischer Gesandter berichtet
seinem Kaiser über die Torheit Europas. Hallers «U s o n g» folgt:
hier ist die Wertung kritisch-positiv, positiv namentlich um des

Ordnungsgedankens willen. Ein rein gerechtes Bild konnte der Wider1-/

spruch der enthusiastischen und der polemischen Quellen nicht ergeben.
W i e 1 a n d s «Goldener Spiegel» plagt sich weniger mit solchen
Schwierigkeiten: hier wird sein Denkbild im fernen Osten wie sonst unter
der griechischen Sonne angesiedelt.

Auf kleinere Geister fällt nur in diesem Zusammenhang ein kleines
Licht: Erwähnung verdienen noch Pfeffels Fabeln, in denen am
hellsten die kindliche Ehrfurcht der Chinesen strahlt.

3. Den Höhepunkt erreicht Tscharner in dem Kapitel, das er dier

Klassik widmet. Voraus geht der Sturm und Drang, der die Auf-*

merksamkeit aus fernsten Fernen auf deutsche Art und Kunst
zurücklenkt. Auch kritischere Berichte von China fördern die Reaktion, so
die Forschungen de Pauws, die Jacobi im Deutschen Merkur
bespricht. Lichtenbergs Spott gehört ins Reich der Aufklärung :

aber aus H a m a n n n und Herder spricht allerdings der Geist der
neuen Zeit.

Herders «Ideen» suchen einen Mittelweg zwischen dem übertriebenen

Lobe und Tadel. Doch läuft das Urteil ohne jede Dynamik der
Geschichte auf die «balsamierte Mumie» hinaus; erst die Adrastea

bringen die gerechte Korrektur.
Goethe hatte von früh auf den chinesischen Einfluss auf das

Kunstgewerbe des Rokoko bald angenehm, bald widerstrebend
empfunden. Der «Triumph der Empfindsamkeit» verwirft in den ersten

Weimarer Jahren zugleich Chinamode und Wertherschwärmerei ; später

394



bedeutet «der Chinese in Rom» Jean Paul in Weimar: der Schwärmer
heisst die Gesunden krank, dass der Kranke gesund scheine. Chinesischer

Geschmack bleibt der typische Gegensatz des natürlichen.
Erst im Alter kommt Goethe von der Ablehnung der Chinoiserie

zum Studium Chinas. «Elpenor» hatte, wie Tscharner nach Biedermann
dartut, aus einem chinesischen Spiel einen klassischen Torso gemacht.
Dann bildet Schiller seine europäischen «Sprüche des Konfuzius»
und bildet Gozzi seine Turandot nach; weniger Aufmerksamkeit scheint
Goethe dem chinesischen Roman «Das Rad des Schicksals» seines
Hofgenossen von Seckendorff zugewandt zu haben. Auch der alte
Goethe hat den Namen Lao Tses nie erwähnt. Aber die Leser seiner
Tagebücher stossen von 1813 an «in bewegten Tagen» oft auf «Sinica»:
Goethe liest alte und neue Reisebücher und sucht chinesischer Sprache
und Dichtung nahezukommen. Der Perser Hafis wird ihm dann
allerdings zum fassbareren östlichen Dichtergenossen als es je ein Chinese

gewesen. Aber 1827 entstehen angesichts von Erzählungen und
Liedern aus dem Reich der Mitte einige Nachbildungen aus den «Gedichten
hundert schöner Frauen» und vor allem die «Chinesisch-deutschen Jahresund

Tageszeiten».
Nun sagt Goethe, «die Chinesen handeln und empfinden fast ebenso

wie wir, und man fühlt sich sehr bald als ihresgleichen, nur dass bei
ihnen alles klarer, reinlicher und sittlicher zugeht».

Diese «strenge Mässigung» ist dem Dichter nun zur richtigen Grunde
läge eines Reiches der Jahrtausende geworden. Freilich nennt er zu
gleicher Zeit ausser dem Griechischen alles, auch das Chinesische,
historisch.

Aber was bedeuten dem Dichter des zweiten Faust die Jahrtausende
zeitlicher Entfernung?

Lehrreich vergleicht Horst von Tscharner Original, wörtliche Ueber-
setzung, englische Uebertragung Thoms' und Nachformung Goethes bei
dem Gedichte auf das Fräulein Mei-Fe. Goethe verzichtet auf dia
Fülle der Einzelbilder: er verallgemeinert, aber aus eignem Geiste
findet er die verwandte Gestalt.

Aus kühler Ferne führt so der Weg zu einem der schönsten unter
Goethes Altersgedichten :

„Dämmrung senkte sich von oben,
Schon ist alle Nähe fern.
Doch zuerst emporgehoben
Holden Lichts der Abendstern"

In erneuter westöstlicher Verwandtschaft findet Goethe angesichts
chinesischer Poesie nochmals seine Einheit aller wahrhaften Dichtung.

* * *

So führt uns unser Berner Sinologe einen weiten Weg. Vieles lernt
neu, wer nicht Sinologe wie er oder vergleichender Literaturforscher ist.
Und manches was uns längst im Ohre lag, gewinnt in neuem Zusammenhang

neue Bedeutung.

395



Aus gewaltigem, abgelegenem Stoffe ist das Wesentliche ausgehoben
und in gepflegter unbeschwerter Form vorgetragen. Dieser Kultur des

Empfindens entspringt das massvolle Urteil, das die grossen Akzente
zu sparen weiss, sie aber am rechten Ort zu setzen versteht. Auch der
Gefahr, den besonderen Gegenstand überbetont darzubieten, ist Tschar-
ner so viel wie überall entgangen. Ganz selten wird man hier
Einwendungen machen wie die, Lichtenberg könne man nicht schlechtweg
«hämisch» oder Hamann irrlichternd nennen, wenn nicht übers Mass

verallgemeinert werden soll.
Die Frucht vieler Jahre, eines ganz seltenen Bildungsganges, einer

eigenartigen Verbindung von Anschauung, Forschung und Darstellungskunst

liegt in Horst von Tscharners Werk vor uns. Mit offener Freude
zeigen wir es an und hoffen von solchem Baum noch manche Frucht
zu pflücken.

Gottfried Bohnenblust.

Wege zur Dichtung
Schon länger als ein Jahrzehnt gibt Professor Emil Ermatinger

die Zürcher Schriften zur Literaturwissenschaft heraus, der 26. Band ist
seit den Arbeiten Walther Meier's und Gustav Egli's über Jean Paul
und E. T. A. Hoffmann, dank der Opferwilligkeit des Verlages Huber
und Co. in Frauenfeld, erschienen. Die Serie dieser Publikationen legt
Zeugnis ab von der unausgesetzten Durcharbeitung des ganzen
Umkreises der neuhochdeutschen Literatur; Barock, Klassik und Romantik
werden unter alten und neuen Gesichtspunkten durchforscht. — Die
modernste Psychologie wird neben den überlieferten Mitteln der
historischen Methode zur Deutung einer Gestalt herangezogen, zum Beispiel
von Karl Ochsn er, der „E. T. A. Hoffmann als Dichter des Un-
bewussten" behandelt. Gleicherweise „psychologische" wie dichterische
Akzente haben Sätze des Poeten wie der folgende: „Nicht
wegzuleugnen ist die geheimnisvolle Geisterwelt, die uns umgibt, und die
oft in seltsamen Klängen, ja in wunderbaren Visionen sich uns offenbart.

Die Schauer der Furcht, des Entsetzens mögen nur herrühren von
dem Drange des irdischen Organismus. Es ist das Weh des eingekerkerten

Geistes, das sich darin ausspricht." — Es konnte nicht
ausbleiben, dass das Werk Friedrich Schiller's einer modernen psychologischen

Analyse unterzogen wurde, nachdem C. G. Jung in Schillers
Abhandlung über „Naive und sentimentalische Dichtung" die Grundlage
der psychologischen Typenlehre erkannt hatte. Heinrich Meng, der

sozusagen entgegengesetzten geistigen Potenzen wie Ermatinger,
Romano Guardini und Max Scheler verpflichtet ist, schreibt über Schillers
eben genannten Aufsatz einen philosophisch schwer belasteten Traktat
mit dem Untertitel „Prolegomena zu einer Typologie des Dichterischen."
Auf eine andere Art setzt sich Karl G. Schmid mit Schiller
auseinander: „Schillers Gestaltungsweise, Eigenart und Klassik" will kein
„stilistisches Ziel" haben wie der Titel vermuten liesse, sondern will

396



nachweisen, dass Schillers poetisches Schaffen „von der Gewalt des
Gedankens mit einzigartiger Unmittelbarkeit bestimmt wurde." „Man
darf diese (die späteren) Dramen nicht in den glühenden und erschütterten

Raum Kleistischer Expression hineinziehen", denn der grosse
Dramatiker arbeite etwa in der „Maria Stuart", der „Jungfrau" u.s.w.
aus einer moralphilosophisch und ästhetisch konstruierten „Unnatur",
während er in den „Räubern" noch aus seiner immerhin vorhandenen
poetischen Natur heraus produziert habe. Schmid's Abhandlung ist sehr
lesenswert auch dann, wenn man seiner geistreich überspitzten These
nicht zustimmen kann. — Wie ein Antipode Schillers erscheint dessen
dramatischer Zeitgenosse Kleist in einer anderen Monographie. Clara
K u o n i untersucht „Wirklichkeit und Idee in Heinrich von Kleists
Frauenerleben" (1937). „Die Sonne an den goldenen Flammenhaaren
herniederreissen zu wollen : das ist das vollkommen zutreffende Bild
für Kleists Art des Strebens". „Er kann die Welt nicht in sein Inneres
ziehen, sondern will ihr vielmehr das Gesetz seines Ich aufdrängen. Was
er von aussen in sein Erlebnis aufnimmt, wird verwandelt und
umgewertet, sei es ein Mensch, eine Naturerscheinung oder eine Philosophie".

„Das Auseinanderfallen von äusserem Schicksal und innerlich
entscheidendem seelischen Erleben tritt nirgends rücksichtsloser an den
Tag als in der persönlichsten, einmaligen und verbindlichsten Beziehung
zu einem Du, in der Liebe. Keine der Frauen, die Kleist im Leben
nahe traten, steht mit nicht wegzudenkender Notwendigkeit in seiner
geistig-personhaften Entwicklung. Es gibt in seinem Leben keine ins
Innerste greifende Liebe zu einer Frau: und doch konnte er die
leidenschaftliche Liebeswut Penthesileas und die selbstvergessende Innigkeit

Käthchens aus sich gestalten. In Kleists Leben sucht man
vergebens nach einem Urbild Alkmenes oder Penthesileas." So sei die

„Zusammenhanglosigkeit zwischen dem innerlich Wesentlichen und dem

realen Schicksalstoff", das „Praktisch-Postulative", das Kleist im Leben
an die Frauen herantrug und das „dichterische Frauenbild" zu vergleichen.

„Braut, Schwester, Geistesfreundin und Todeskameradin"
repräsentieren „die typenmässigen Erlebnismöglichkeiten" des Dichters. In
dieser Art der Betrachtung erweist sich einmal mehr der grosse Ein-
fluss, den C. G. Jung auf die neue die Geisteswissenschaften bearbeitende

Generation gewonnen hat. Kuonis Buch enthält eine Reihe feiner
Einzelstudien, wie die Schilderung des gespaltenen Gefühles der Alkmene
zur Gottheit und zu ihrem Gatten auf der gleichen Ebene und ferner
die Darstellung der Erkenntnis, dass Kleist das „Gefühl als Schlüssel

zum Absoluten" gebraucht, nachdem die „Säule" der Wissenschaft in
seinem Bewusstsein zusammengebrochen war. Das Gefühl ist stets ein

gefährlicher Wegweiser ,wenn es die Rangordnung der göttlichen und
der menschlichen Worte zerstört. So erscheint Kleist wie ein Genius mit
flammendem Herzen, von dem die grossen Gestalten seiner Dichtung
ausgehen, das sich selbst mit tragischer Notwendigkeit verbrennt.

Es ist ein Merkmal der Schule Ermatingers, dass sie die Dichtung
'ui Zusammenhang mit der ganzen geistigen Situation einer Epoche

397



behandelt. Wenn es unvermeidlich ist bei Goethe, Schiller und Kleist
sich mit dem Emfluss der Philosophie Immanuel Kants auf diese
auseinanderzusetzen, so mag es auf den ersten Blick doch überraschen
Schelling, Hegel und Hölderlin in einer Studie behandelt zu sehen
wie von Emil Staiger unter dem Titel „Der Geist der Liebe und das
Schicksal". Es ist ein jugendtrunkener Pantheismus, der die ungleichen
Drei eint. „Lust und Liebe sind die Fittiche zu .grossen Taten" findet
sich im Jahre 1791 in Hegels Stammbuch unter Hölderlins Eintrag und
dazu als „Symbolum", als Glaubenszeichen, das heraklitische „Ein und
Alles". Sehr fein sind Staigers Bemerkungen über die grosse verzeihende

Kraft, die Hölderlin aus dem All-Eins-Gefühl der Verbundenheit
mit der Natur gegenüber jedem Leid gewinnt. — Eine wirkliche Ueber-
raschung bedeutet dagegen die Vergleichung, die Fritz Störi zwischen
..Grillparzer und Kant" anstellt. Zwar ist eine „eindringliche Kant-
Lektüre" Grillparzers nachgewiesen aus einer Stelle der Selbstbiographie,

in der der Dichter „Kants Schriften als höchst nützlich" bezeichnet

„für Menschen, bei denen das Gemüt vorherrscht", aber der
Philosoph und der Dichter sind doch in ihrer ganzen Art zu verschieden,
als dass aus der Vergleichung von Aehnlichkeiten und Divergenzen eine
tiefere Einsicht in ihre geistige Struktur zu gewinnen wäre. — „In der
Literaturwissenschaft ist durch Diltheys kulturgeschichtlich gerichtete
Philosophie der Weg zur weltanschaulichen Begründung der Dichtung
gewiesen worden." „Es handelt sich dabei nicht darum, philosophische
Weltanschauungstypen auf die Kunst zu übertragen, sondern Aufgabe
einer vergleichenden Betrachtung der Künste ist es, solche Typen in
den Werken der einzelnen Künste wieder zu erkennen, in ihnen eigentlich

zu finden." In diesem Sinne zieht Richard Müller die „Dichtung

und bildende Kunst im Zeitalter des deutschen Barock" in den

Kreis seiner Betrachtung. Die schmale aber geistreiche Schrift gibt
viele interessante Ausblicke.

Goethe ist sozusagen ein unerschöpfliches Thema, er gleicht einem

Gebiet, in dem immer wieder ein eifriger Arbeiter eine unbebaute
Stelle findet. Josef D ü r 1 e r schreibt über „Die Bedeutung des Bergbaus

bei Goethe und in der deutschen Romantik". Dürler eröffnet seine

Untersuchung mit einer informierenden Darstellung der wissenschaftlichen

Bestrebungen auf dem Gebiet des Bergbaus um 1800 und der

mineralogisch-geologischen Theorien. Auf dieser Basis untersucht er
hierauf die poetischen Umbildungen „montaner" Motive bei Goethe,
Novalis, Eichendorff und anderen. Die Arbeit ist aufschlussreich und
weist wieder einmal auf die „Terrestrischen Märchen" (wie Goethe sie
selbst nannte) als die eine, und meist weniger beachtete Seite der
naturphilosophischen Poesie bei dem Olympier und den Romantikern
hin.

„Komik und Humor" sind oft Stiefkinder der Literaturwissenschaft.
Einen der vielgestaltigen Wege zur Dichtung beschreitet Ernst
Altherr mit einer Arbeit über die genannten beiden heiteren Grundkräfte
des Gemütes „bei Friedrich Hebbel." Die Philosophie des Humors wird

398



von der Antike bis auf unsere Tage zusammengetragen und es zeigt
sich an dem Tragiker Hebbel, „dass es immer und ewig dieselbe Kraft
ist, die den Prinzen von Homburg und den Dorfrichter Adam in die
Erscheinung ruft." Dies ist ein Wort Hebbels selbst, das ergänzt wird
durch das weitere: „In meiner Hand liegt der Stoff zu einer Komödie
wie zu einer Tragödie ..." und so wird die Notiz interessant „dass
sich in Hebbels Nachlass Dramenpläne vorfinden, die noch
unentschieden zwischen Tragödie und Komödie schwanken."

Den „Augenmenschen" Ooethe, seine Lust und seine Art zu „schauen"
und das Wirken des Kunstgelehrten Heinrich Meyer im Goethekreis
behandelt Heinrich Keller in einer Abhandlung „Goethe und das Laokoon-
Problem." —

Die Erwähnung der „Art zu schauen" möge das Stichwort sein für
eine abschliessende Bemerkung. Auf die Betrachtungsweise kommt in den
Geisteswissenschaften unendlich viel an, schon die Arbeitsmethode, aber
auch die „Idea", die Schau des Wesentlichen, bestimmt sich nach ihr.
Das gilt für die Arbeit des Einzelnen wie einer ganzen Schule, seien
es nun die hellenischen Akademien, die bis heute fortwirkenden
wissenschaftlichen Arbeitskreise der religiösen Orden oder etwa die „Schule"
eines Stefan George. Die oben besprochenen Schriften bekennen sich
Emil Ermatinger verpflichtet, das gibt ihnen einen gewissen
gleichartigen Habitus. Ein Merkmal dieser Schule haben wir bereits genannt:
ihr Streben nach Erkenntnis des Zusammenhanges der geistigen
Erscheinungen unter sich, ein anderes wichtiges ist ihre grossartige Freiheit

des Geistes.
Paul Schmitt.

Betrachtungen über Gedichtbücher

Eher etwas zurückgestellt hinter dem Humanen wird das Bildhafte
bei Konrad Bänninger. Vom Menschlichen nimmt sein neues
(sechstes) Buch den Ausgang; mit einer Vision der Verbundenheit der
Generationen, in Gestalt des Familienkreises, sich drängend um die
gesundende Mutter, schliesst es ab („Die Genesung") ; mit dem Lob der
mütterlichen Erde beginnt es. Nur „Das rechte Leben" (1921 und „Worte
der Seele" (1928) konnten vermuten lassen, der Verfasser werde sich
mehr und mehr auf den Wegen der Innenschau verlieren. „Wanderrune"
(1932) führte in den Umkreis von Natur, Tier und Gepflanz, vor allem
aber zum Menschen zurück. Es rauscht in diesen Versen wie ein
Aufatmen und Danken für den Neugewinn der Lebensgemeinschaft, im Reigen

der Jahrzeiten, in den Beziehungen von Eltern und Kind. Die
eigene Kindheit wird in den „Kinderfahrten", Fragmenten einer Chronik,

in erzählender Schilderung, heraufbeschworen, mit dem Innigen und
Herzhaften des in ihr froh und stark Erlebten. Das vom sanften Gesetz
gelenkte Dasein in diesem Buche bleibt durchaus auf dem Boden des

idylls. Auf solcher Grundlage wuchsen die Erfahrungen, die durch
Konrad Bänningers jüngste Gedichte, in weiträumigeren Formen, unter

399



dem zuversichtlichen Titel „Nimmer vergehet der Mensch" verkündet
werden. (Verlag Oprecht, Zürich 1938). Eine dieser Erfahrungen ist, dass
über den Menschen hinausliegende, transzendente Erkenntnis, wenn
vielleicht möglich, doch nicht anzustreben sei, nur der Bruder werde in
brüderlicher Oesinnung dem andern „zum Licht". Ein solches Ignorabimus
und die entsprechende Weltzugewandtheit verlauten auch die fünf
„Chorstücke", am Beginn des Buches: „Wir kennen die Erde nicht, wir wollen

sie ehren", wir kennen die Sonne nicht, die Seligsten, die blickenden

Sterne nicht, auch den Menschen nicht — aber jene wollen wir
ehren, diesen „grüssen und lieben von Tod zu Tod". Und weiterhin
die Versicherung: „Wir lieben die Welt".

„Wir lieben die Welt bis in den Tod", und „Nimmer vergehet der
Mensch". Im „Qottgespräch" antwortet ein Meister seinen Schülern:
im Leibe und im verachtetsten Häufchen Lehm sei Gott zu finden, „Und
wir wissen nur die Erde", wie es in „Nach einer Meerfahrt" heisst,
scheint des Weisen letzter Schluss zu sein, folglich: „Nur Liebe gilt,
verkettet jeden Teil der Wesen „Ihr seid die Liebenden, sonst seid
Ihr nicht". Die Erde und ihre Geschöpfe erhalten nun ihre Verklärung
in Versen auf eine Rose, ein Mädchen, ein Kätzchen, ein Finklein.
Schon einmal (1918) gab uns Bänninger ein Buch voll verklärter
Anschauung der lebendigen Kreatur, im „Weltgarten". Die Gestaltungen
waren hier von einer plastischen Gegenständlichkeit, während die Art,
die Dinge nachdenklich zu betrachten, und auf ihr Wesen zu prüfen in
den neuen Gedichten zu überwiegen scheint. — Im ersten der „Wanderstücke"

(Sustenpass) spricht zunächst der Berg das zu ihm sich
aufwindende Menschlein an. Dieses antwortet, Einzelheiten aufzählend, die
ihm bei seiner Fahrt beglückend waren; dann löst sich ein Bild
geschlossen heraus.

Sieh, deine Tiere, breitgebaute Kühe, läutend
mit Menschenglocken, auch sind schön, ihr Blick
ist tief und still, so wie du uns erhebst
und treibst den Atem mächtiger durch die Lungen.

Der Schluss des Gedichts ist wiederum lyrische Anrufung des Berges.
Auch der Steingletscher und Rosenlauigtetscher werden nicht bildhaft,
sondern mythisch, als Personen, erfasst. Dagegen wäre „Reichenbach-
fall" artmässig etwa dem „See" im Weltgarten gleichzustellen, nur
dass im ersten Gedicht der Geist des Wassers am Ende persönlich
seine Belehrung ausspricht und der Belehrte dafür Dank sagt. — Von
den Gedenkversen auf Gottfried Keller, Karl Stamm (auf dessen Tod.
1919) und Georg Büchner bringen die Stanzen der mittleren uns ihren
Gegenstand mit besonderer Eindringlichkeit zum Bewusstsein:

Preis aber dir! Du hast uns angefeuert,
hast uns bewaffnet mit dem heilg'en Zorn,
mit deiner Sehnsucht hast du uns erneuert
und Worte hattest du wie reifes Korn.
Wir glaubten dir, die Wahrheit war dein Wesen,
und jeder sah: Du wärest auserlesen.

400



Das Ausserordentliche in der Erscheinung Karl Stamms, aus seinen
Gedichten für uns wohl zu erahnen, kann uns nicht besser vergegenwärtigt

und bestätigt werden, als durch die Tatsache, dass seine Freunde
heute noch jederzeit für sein Andenken sich voll einzusetzen bereit sind,
— Schon in Konrad Bänningers Erstling, „Stille Soldaten", fiel, neben
andern sprachlichen Eigenwilligkeiten, auf: die Verschränkung von
abstraktem und konkretem Ausdruck, die den Sinn des betreffenden
Gedichts manchmal weniger vermittelte als verhüllte. Derartiges findet
sich auch in seinen spätem Bänden. Es handelt sich dabei meist nicht um
eine asyntaktische Form, sondern um Sinnkreuzung. In der neuen Sammlung

hat der Verfasser sich vielleicht vorgesetzt, sich einmal prinzipiell
einer Vieles verhüllenden Redeweise zu bedienen. „Nur den Meistern
des Stils gelingt es dunkel zu sein" sagt ein neuzeitlicher Aesthet, und
von Stéphane Mallarmé geht die Anekdote, er habe sich, nachdem er
einem Freunde ein Gedicht vorgelesen, über sein Blatt gebeugt, um da

„noch ein wenig Dunkel hineinzubringen". Mallarmés Dichtung ist
allerdings, zumal die seiner spätem Jahre, wegen der, nicht nur Ver-
schränktheit sondern Verflochtenheit ihrer Sinnbilder, das ergiebige
Arbeitsfeld der Philologen gewesen. Es lässt sich aber denken, dass
selbst geübte Gedichtleser für sich ein verhältnismässig nur geringes
Mass an Dunkelheit vorzögen, in Uebereinstimmung mit jenem Worte
Goethes: jedes Gedicht sollte im ganzen logisch, doch in irgend einer
Einzelheit alogisch sein. Blieb doch, nach seiner Auffassung, Natur
„geheimnisvoll am lichten Tag" und so wäre weiter nichts als ein
Stück Natur wesenhaft zu zeigen noch immer eines bedeutenden Dichters

nicht unwürdig. —
Das geheimnisvolle Gedicht, das in Konrad Bänningers letztem Buch

als etwas Neuartiges, in seinem Schaffen bisher Einmaliges dasteht, ist
ein Traumgedicht (als solches allerdings mit „Die Genesung"
verwandt). Es heisst „Der Heimatberg", ist aufgebaut aus 10 stanzenartigen

jambisch-vierhebigen Strophen von ungleicher Zeilenzahl (meist
11) und einem längem Abgesang. Der Leser wird zum Wanderer, der in
einem Tal „aus heiligem Grund" sein Ziel, den Berg, aufragen sieht,
von dem es heisst, dass er nur im „Morgenkreis" erkannt werde. Er
ist das Tiefe, ein Hort der Ursprungskräfte, der das stillste Werden
verbürgt und lenkt. Jede Zeile lässt aber verschiedene Deutungen zu.
Es wird fast häufiger reflektiert als fortlaufend gestaltet, derart, dass
die vom Verfasser angestrebte Traum- und Zaubersphäre immer wieder

durch, zwar bedeutend klingende, doch der Anschauung entbehrende

Affirmationen durchbrochen wird. Trotz aller Konzentrierung wird
dem Lesenden nicht überall klar, wer wen anspricht und wovon
gesprochen wird. (Das Gedicht hat, sogar im Metrum, eine Verwandtschaft

mit Hofmannsthals „Der tiefe Brunnen weiss es wohl doch
der Sinn meldet sich bei Hofmannsthal geradlinig fortschreitend, im
Aufnehmenden mit stetiger Ahnungsstärke). Sehen wir, mit den
deutschen Romantikern, in der Kunst angewandte Mystik, unterscheiden
dabei zwischen bewusst und unbewusst angewandter, dann werden wir

401



vielleicht in Bänningers „Heimatberg" die unbewusste Seite nicht im-
mer ausdauernd, die bewusste nicht genau genug finden. Bis zu einem
bestimmten Grade darf hier freilich auf den Verfasser des Novalis
Ausspruch über den Dichter angewandt werden: ..." Seine Worte
sind nicht allgemeine Zeichen — Töne sind es — Zauberworte, die
schöne Gruppen um sich her bewegen. Wie Kleider der Heiligen noch
wunderbare Kräfte behalten, so ist manches Wort durch irgend ein
herrliches Andenken geheiligt und fast allein schon ein Gedicht geworden ..."

*
Der Dynamismus Max Geilingers, der sich in stürmischen

Rhythmen und Bildergarben bekundete, hat sich in den letzten Jahren
unter der Einwirkung englischer und altgriechischer Lyrik zu einem

gemesseneren Strömen beruhigt. Manche Stücke seiner neuen Sammlung,

„Wanderglaube" (Rascher & Co., Zürich 1937) zeigen die
Möglichkeiten von des Verfassers früherm Stil mit dem später gewonnenen
Formvermögen vereinigt. Als wesentlich „dynamisch" wird, wenn nicht
der Ausdruck, so doch der Grundcharakter auch dieses Buches zu
bezeichnen sein. Gleich das erste Gedicht, mit seinem Frohmut, der

„staubigen Zweiflern" zuruft :

Ins Weite hinaus, aus den Wänden heraus,
Dem Beruf, den Ständen, Verbänden heraus!
Wirkt Gott überall, selbst in Ritze und Spalt;
Zu Haus vergreisen wir, werden alt

mit seinem Ausbreitungsdrang steht noch im Zeichen der frühern
Begeisterung; sie gibt die Zuversicht: es wandre in unsrer Mitte „der
unsagbare dauernde Gott". Doch der Anblick einer grossen Natur erst
vermag uns völlig über Menschenmenge und Alltag hinauszuheben:

Seele, empor aus dem Sand dieser Stunde,
Spiegelnd weit deine Schwingen gespannt,
Wie Möven steigen vom Dünengrunde:
Meilenhin über Meer, Meere und Land

Segeln sie, rufend wie Sieger, im Bunde

Mit der Brandung, dem Gischt und dem Sand.

Neben solchen Apostrophen, neben Hymnen in Freirhythmen und

Bildgedicht („Vor einem Stadtbrunnen", „Von einer Bergwanderung") treffen

wir auf die gereimte Ballade „Die Heiligen Drei Könige", die in

ihrer Geschlossenheit und dem leise Schalkhaften in der Charakterisierung

der Gestalten als eine besondere Gabe dieses Bandes anmutet:

„Jung war der eine, Blüten im Flor, / Der zweite voll Sommer und

Stürmen; / Und dem dritten, alten klang eins nur im Ohr, / Hall

von ev/igen Türmen". — Die Bild- und Landschaftsgedichte sind meist

mit Reflexion durchsetzt oder sie enden mit einer mehr oder weniger

offenen Nutzanwendung. Einzelne andere Stücke gestalten einen Gedanken

thematisch durch („Wunder", „Von gewaltiger Kraft"); der

Verfasser bedient sich dabei, mit unterschiedlichem Glück, sowohl des

symbolischen wie des allegorischen Ausdrucks. Oder es werden Ideen gleichsam

als Urphänomene angerufen: „Schönheit, wie Meere bist du voll

402



Verzicht, / Unendlich bitter und unendlich gross / Im Kleinsten und
wir fühlen fassungslos / Dein stilles Donnern als ein ewiges
Gericht". — Die Mehrzahl der Zeitgenossen wird das Geld als eine
„realere" Macht als die Schönheit, als den bestimmenden Dämon dieser
Epoche empfinden. Ihm gilt die umfangreichste von Geilingers
Wesensdarstellungen. Der Dämon spricht hier selbst von seinen Geschicken und
Taten und gibt zu verstehen ,dass er, je nach der Beschaffenheit seines
Herrn, Fluch oder Segen wirke. Im Wechsel von Daktylen und
Anapästen sind die sprunghaften Launen des Allbegehrten gut versinnlicht,
(„Geld"). — Dichtermut und Lebensvertrauen sagen sich nochmals
schön aus in dem kurzen Gedicht „Lerchenglaube":

Ein Ginsterbusch vor ungeheurem Meere,
Das ihn mit nasser Riesenfaust umschwingt;
Doch sie entflügelnd aller Erdenschwere
Steigt eine Lerche, singt und singt und singt.
Und lässt sich drauf im Gold des Ginsters nieder,
Vom dumpfen Wellenbrüllen ungestört
Und wissend, dass die hellsten ihrer Lieder
Die grosse Weltenseele hört.

*
Bei jüngern Dichtern können wir gegenwärtig das Bedürfnis

feststellen, sich den Forderungen strenger Formen zu fügen. Für den

Augenblick scheint man der Freirhythmik (dies zu wiederholen: häufig
ist, was sich für solche gibt, nur rhythmisierte Prosa) weniger
Geschmack abzugewinnen. Dagegen scheint das Sonett wieder
entdeckt worden zu sein, als Gefäss für die verschiedensten Inhalte,
Richard B. Matzig („Sonette", Morgarten-Verlag A.G. Zürich-
Leipzig) handelt in ihm ab über die drei Mächte Musik, Liebe, Tod,
Er holt Gebirgslandschaft in seinen Rahmen, menschliche Verhältnisse:
das von Meister und Schüler („Ewige Kreise"), das der Liebenden:
die Frau erkennt, dass der Geliebte ihr alles gab und mit ihr teilte,
nur nicht teilnimmt an ihrer Trauer („Das Unaussprechliche"); Träume
(„Drei Narzissen", „Alptraum"). Das phantastische Moment fehlt nicht
und nicht das prophetische („Die Büste", „Ares und Aphrodite"). Von
dem was sich der Verfasser vorgenommen, ist schon einiges in diesen
14 Gedichten schön verwirklicht: „Nachtwirrer Traum, der bang im
Innern klagt / Soll rein in diese stillen Formen münden / Gepeitschte
Angst und wild erglühte Sünden / Und aller Schmerz, den je mein
Herz gewagt". Ueber seinem dichterischen Tun kann er freilich das

Gesicht der Zeit nicht vergessen:

Der Welt entfloh die Ruh; an jedem Orte
Klirrt Eisen, hallen Stürme durch die Zeit,
Ist nun die Stunde, da die Seele schreit,
Für dich, Geliebte, und für stille Worte?
In deiner Schönheit wunderbarem Horte
Erglänzt dein Leib. Du lächelst, glückbereit;

403



Vom Abenddämmer bist du lichtgeweiht,
Vom Tag, der hinstirbt an des Dunkels Pforte.
Und wie du mir in lieblicher Gebärde
Am Herzen ruhst, das leis wie deines geht,
Da träum ich von der fernen dürren Erde,
Wo bluturnraucht der ernste Kriegsgott steht.
Und morgen schon, vielleicht, auf uns ern Wegen
Erschallt sein Ruf, zerbricht Europas Degen

*
Jakob Bolli („Bilder und Träume". Zürichsee-Sonette. Verlag

Buchdruckerei A. Stutz & Co. Wädenswil) will sich ganz an das Licht
seines geliebten Sees, an die sommerlichen und herbstlichen Herrlichkeiten

seiner Gestade hingeben. „Hier steigt der Tag aus goldenem
Pokale" und „wandelt unser Leid in Lust". Drei Sonette malen die
Ufenau, wo der „frohe Weltverzichter" in „lauschig grünen Räumen"
sich betten darf: „Mein Leben kühl ich herrlicher und runder, /
Und über jedes irdische Verlangen / Senkt sich der Friede wie ein
himmlisch Wunder". Dieses carpe diem, das der Verfasser sich zuruft,
bleibt die Losung durch das ganze kleine Buch, ob er den „Möven-
reigen" verfolgt, das rosenduftende Städtchen Rapperswil mit seinen
Linden, Erkern, Lauben durchschlendert oder über der kristallenen
Fläche im weissen Dampfer hinfährt. — Zehn „Sommersonette" bilden
die Schlussreihe der „Gedichte" (Orell Fiissli Verlag. Zürich/Leipzig)
von Gottfried Gretler. Wir erfahren durch sie nicht von rein
sensualistischer blutmässiger Beglückung durch das Leben in der
Landschaft; nachdenklich steht ihr Verfasser vor dem Werden und Vergehen
in der Natur: „Ich weiss es wohl: der Tod schenkt keine Frist. / Auch
wenn ein Blühen noch im Werden ist, / So säumt er nicht, es schon

zu überschatten". „Und meine Seele, die das Blühen liebt, / Fühlt,
dass es auch für sie ein Sterben gibt, / Darin die Lebenskräfte still
ermatten." Er will das Sinnbildliche der Erscheinung erfassen, das meist
im zweiten Teil des Sonetts, den Terzinen, fast sentenziös hervorgehoben

wird. Gretlers wie Bollis Sonette würden durch prinzipielle Verwendung

echter Reime noch viel gewonnen haben. Bei allen drei Autoren fällt
auf, dass sie sich ausschliesslich an die petrarkistische Sonettform hielten.
Die Shakespeares, mit ihrer anders geführten Reimverschlingung, zum
Beispiel, könnte zu mancherlei Varianten anregen, nicht zu reden von
den Beispielen spanischer und portugiesischer Dichter.

Siegfried Lang.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier

Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Zürich

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 60 60

404


	Kleine Rundschau

