Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 5

Artikel: Der fliegende Mensch in der Dichtung
Autor: Muschg, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759116

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der fliegende Mensch in der Dichtung

Von Walter Muschg.

Die Gabe des Fliegens hat der Mensch die lingste Zeit nur
den Gottern zugeschrieben. Denn Fliegen heisst fiir ihn:
Frei sein von der Korperschwere, Abwerfen des irdischen Fa-
tums, Allgegenwart und Allmacht. Erhebung in die Luft —
das ist urspriinglich eine geistige, eine religiose Vision, das
Sinnbild eines hoheren Schicksals. Aber wie bei allen grossen
Sinnbildern sind die Sinne unbdndig an dieser Vorstellung be-
teiligt. Denn Fliegen heisst auch: erlésende Entfaltung der
Korperkrifte, schrankenlose Erfiillung der Bewegungsfreude. Es
gibt andere Formen dieses Rausches, die aber nur Vorstufen
zu dem sind, was das Fliegen aus eigener Kraft wire: Iden
Tanz, die Spiele, das Rennen und Reiten, alle freudige Hingabe
an die Elemente, an Wind und Sturm, Wasser und Feuer.
Schon immer muss deshalb der Mensch voll Sehnsucht die
Vogel betrachtet haben. Fliigel haben wie die Vogel heisst in
den Volksliedern aller Zonen dasselbe. ,,Auf Fliigeln des Ge-
sanges’’, ,auf Fliigeln der Liebe” singen noch die neuzeit-
lichen sentimentalen Poeten, und der unsentimentale Nietzsche
dichtet in den Dionysos-Dithyramben die Verse ,,Zwischen Raub-
vogeln” :

Wer hier hinab will,

wie schnell

schluckt den die Tiefe!...

man muss Fliigel haben, wenn man

den Abgrund liebt...”
Der schonste Ausdruck dafiir sind Fausts Worte auf dem Oster-
spaziergang:

,Doch ist es jedem -eingeboren,

Dass sein Gefithl hinauf und vorwirts dringt,

Wenn iiber uns, im blauen Raum verloren,

Ihr schmetternd Lied die Lerche singt,

Wenn iiber schroffen Fichtenhéhen

Der Adler ausgebreitet schwebt,

Und iiber Flichen, iiber Seen

Der Kranich nach der Heimat strebt.”

Daher kommt es, dass die Gotter den Himmelsraum be-

wohnen und zum Zeichen ihrer Allgegenwart Fliigel besitzen,

311



denen man leicht ihre Verwandtschaft mit den Vogelfittichen
ansieht. Die &ltesten Flugdichtungen finden sich in der My-
thologie. Die indischen Géottererzdhlungen beispielsweise sind
voll davon. Auch die guten und bodsen Diamonen, die zwi-
schen der jenseitigen und der diesseitigen Welt vermitteln,
sind mit Fliigeln ausgestattet. Wer zu den Wohnungen der
Gotter gelangen will, muss eine unméglich scheinende Fahrt
unternehmen, die oft als eine Reise durch die Luft dargestellt
wird. Das Mirchen hat diesen Zug noch reich bewahrt, weil
es gerade die Erscheinungen der Elementarmythologie am lieb-
sten verwendet. Konigskinder werden in Schwine oder Raben
verzaubert. Die Edda kennt Schwanenmadchen, denen man ihre
Flughemden rauben kann. Sie erinnern an die Feen und Luft-
koniginnen in ,, Tausendundeiner Nacht’, an die keltisch-irischen
Elfen, die auch im ,,Sommernachtstraum’ erscheinen, und an
den schonsten dieser Luftgeister, Ariel, der samt seinem Luft-
gesinde aus Shakespeares ,,Sturm’” in Goethes ,,Faust’” hin-
iibergewandert ist. Das Kunstmérchen der Neuzeit spielt noch
immer mit diesem Bildervorrat. Ein Beispiel dafiir ist Shelleys
weltschmerzliches Versepos ,,Queen Mab”, das von der Feen-
konigin gleichen Namens erzdhlt, wie sie von ihrem Aether-
schloss in die irdische Verginglichkeit hiniiberblickt und auf
dem Zauberwagen durch die Sternenwelt fahrt, wobei auch
die nichtlich schlummernde Erde in lyrischen Bildern beschrie-
ben wird.

Wichtiger ist das literarische Fortleben der hohen Mytho-
logie, und innerhalb dieser die Ueberlieferung aus dem klas-
sischen Altertum. Homer erzihlt von den Fliigen der Goétter auf
die Erde. Die Nike des Paionios ist eine monumentale pla-
stische Darstellung dieses Themas. Auch auf dem griechischen
Theater spielten Gotterfliige eine Rolle; hier ging man in der
Zeit des technischen Fortschritts dazu iiber, die Gottheiten
mit einer Flugmaschine auf die Bithne zu bringen. Euripides
machte von dieser Errungenschaft am meisten Gebrauch; er
liess auch seinen Bellerophon kiinstlich in den Himmel fliegen,
was Aristophanes damit beantwortete, dass eine seiner Possen-
figuren auf einem grossen Mistkifer zum Olymp fahren durfte.
Dieser griechisch-romische Motivkreis wird in der Kunst der
Renaissance noch einmal abgewandelt. Phébus Apollo mit den

312



Sonnenpferden, Aurora mit den sie umschwebenden Horen sind
Lieblingsfiguren der klassizistischen Allegorie. Das Luftreich,
in dem sie einherziehen, ist nicht mehr der heilige griechische
Aether, aber auch noch nicht die wirkliche Atmosphire. Er ist
eine abstrakte himmlische Idealgegend, deren Unwirklichkeit
mit Wolkendekorationen und einem immer grosseren Gewim-
mel von mythischen Personen verdeckt werden muss.

Mit dem antikisierenden Bilderstrom kreuzt sich der christ-
liche. Der Himmelsmythus gewann in der christlichen Jenseits-
religion eine ganz neue Bedeutung und Belebung. Das Hoch-
mittelalter fasst Erde und Himmel in ein einziges, erhaben ge-
stuftes Bild der Welt zusammen, das die Erde den lebenden
Geschopfen, den unteren Luftraum den Seelen der Gestorbenen
und andern damonischen Geistern, die hoheren Sphiren den
immer reineren Wesen bis hinauf zu den seligen und gottlichen
Personen zuweist. Daraus ergibt sich, vor allem in der christ-
lichen Legende, ein Ueberreichtum der Szenen, die oberhalb der
Erde spielen: Botschaften heriiber und hiniiber, Handlungen
unter den goéttlichen Wesen selber, Entriickungen Auserwéhlter
in die jenseitige Welt. Schon das Alte Testament kennt sie. Der
Prophet Elias fiahrt im feurigen Wagen gen Himmel, und bei
der Berufung des Jesaja im Tempel sind zwei sechsfliiglige
Seraphim zugegen; diese Szene hat Luther im berithmten Sanctus
seiner Deutschen Messe nachgedichtet.

Im Neuen Testament erscheint Christus selber als Fliegen-
der, da er als Auferstandener zum Himmel fdhrt. Er ist das
gottliche Vorbild fiir die Verziickten in den mittelalterlichen
Klostern, die das Schweben iiber dem Boden, das Empor-
gehobenwerden in die obere Welt als ihr hochstes ekstatisches
Erlebnis schildern. Schon von der heiligen Magdalena erzihlt
die Legende, sie sei siebenmal so hoch in den Himmel hinauf
entriickt worden, dass sie die Engel singen horen konnte. Aus
den mystisch gerichteten Klostern des 13. und 14. Jahrhun-
derts sind viele Beschreibungen dieses Fliegens in der Gnade
erhalten. Am stirksten wirken auf uns die — meist von Frauen
stammenden — Berichte, in denen es als ein Emporsteigen der
Seele iiber den Leib beschrieben wird. Der Leib liegt wie ein
Leichnam an der Erde, die Seele spielt in hochster Lust als
schwebendes Licht iiber ihm, betrachtet seine Hasslichkeit, freut

313



sich an ihrer Gottlichkeit und strdubt sich, in den Kérper zu-
riickzukehren. Diese Himmelfahrt der Heiligen, an deren Spitze
jetzt auch die Gottesmutter steht, hat zuletzt die Kunst des
Barock in grossem Stil verherrlicht. Dort sind ja diese Apo-
theosen, mit allem Prunk eines geistlichen Triumphzugs aus-
gestattet, an ungezihlte Kirchendecken und Altire gemalt wor-
den, und die Bildhauer haben sich in Eingebungen iiberboten,
um die schwebenden Korper mit dem reichen Faltenwurf in
Stein oder Metall glaubhaft darzustellen.

Der schénste, volkstiimlichste Triager der christlichen Himmels-
mythe ist der Engel. Die christliche Kunst hat ihn aus &lteren
Systemen iibernommen, aber er hat hier eine unvergleichliche
Verinnerlichung erfahren. Die Engel treten schon im Neuen
Testament vielgestaltig auf, als gliicklich singende Himmels-
heere in der Weihnachtserzihlung, als riesige Posaunen- und
Richterengel in der Apokalypse. Das Mittelalter hat diesen
wechselnden Charakter noch gesteigert. Aber in allen Gestalten
haftet den Engeln das Wunder des Fliegens an, und sie konnen
nirgends erscheinen, ohne dass seine majestitische oder lieb-
liche Poesie sichtbar wird. Mit welch verhaltener Inbrunst
schildert schon im neunten Jahrhundert der Monch Otfried von
Weissenburg den Flug Gabriels zur Maria: ,,Floug er sunnun
pad, sterrono straza, wega wolkono zi deru itis frono” — er
flog den Sonnenpfad, die Sternenstrasse, dem Wolkenweg zu
dem heiligen Weibe. Die idyllische Hirtenpoesie des Evange-
listen Lukas lebt in der gotischen Marienmalerei weiter, wo
besonders die Weihnachtsbilder mit den buntgefiederten, schwe-
benden und singenden Engeln bevdlkert sind. Die Cherubim
der Offenbarung Johannis auferstehen in der Visionen- und
Offenbarungsliteratur, die bald mehr politisch-chiliastisch, bald
mehr religios-ekstatisch gefirbt ist. In dieser letztern Gruppe
ragt die Nonne Mechthild von Magdeburg mit ihrem Buch vom
»Fliessenden Licht der Gottheit’”” hervor, das grossartige Engels-
visionen enthélt. Sie sind hier iiberall noch streng sakral ge-
bunden und echt mythisch gesehen. Die scholastische Theologie
hat ja gleichzeitig die Engellehre als einen festen Bestandteil
ihres Systems ausgebildet. Damals hat die Gestalt des Engels
auch den Gang in die weltliche Literatur angetreten, der noch
nie beschrieben worden ist. Ihre ungeheure Schoénheit konnte

314



nicht vergessen werden, auch als sie ldngst nur noch ein Mirchen
war, zuerst eines fiir die Dichter, dann eines fiir die Kinder.
Sie hat einen weiten Weg zuriickgelegt; er fithrt von Dante iiber
Luthers Kinderweihnachtslied ,,Vom Himmel hoch, da komm
ich her” mit seinem letzten Abglanz gotischer Glaubigkeit zu
Eichendorff, in dessen Friihlingslied die Seele ihre Fliigel aus-
spannt, um durch das Bliitenland nachhause zu fliegen; von da
zu QGottfried Kellers trockenem Satz im ,Sinngedicht”’: ,Es
ging ein sogenannter Engel durch das Zimmer”, und weiter zu
Stefan George und Rainer Maria Rilke.

In der Mitte dieses Weges liegt die geistliche Kunstdichtung
des Protestantismus, deren Haupt John Milton ist. Die reichen
Engelszenen seines ,,Verlorenen Paradieses’” haben den unmittel-
baren Zusammenhang mit dem christlichen Mythus verloren. Sie
sind allegorisch, literarisch, blass und gedankenschwer. Klop-
stock hat sie vollends ins Gestaltlose verwassert. Sein Gefiihls-
iberschwang ist ein schwacher Ersatz fiir das gldubige innere
Schauen; er verleitete ihn zur bombastischen Héaufung und
Uebertreibung der heiligen Motive. Der ,,Messias’”’ hat aber der
Darstellung dieser verblassten Welt in der deutschen Literatur
einen letzten Auftrieb gegeben und sie zur wahren Landplage
gemacht, sodass der junge Lessing ein burleskes Heldenepos
plante, in welchem Gottsched als Don Quichote ausziehen sollte,
um Deutschland von dem Geziefer der Klopstockischen Engel
zu befreien. Der junge Wieland fliegt in seinen frommen Dich-
tungen unermiidlich mit Lichtesschnelle durch Millionen Sterne
und sieht ganze Himmel mit ihren Gestirnen an sich vorbei-
fliehen. Ewald von Kleist endigt sein Grablied mit den Versen:

,Nicht Ungewitter, Pestilenz

Und Erderschiitterung und Krieg
Erschreckt dich mehr. Der Erde Punkt
Flieht unter deinen Fiissen fort,

In Dunst und Blitz gewickelt. Sturm
Und Donner ruft weit unter dir,

Und Ruh und Freude labt dein Herz
In Gegenden voll Heiterkeit.

Wohl dir, dass du gestorben bist.”

Diese einst bewunderten Verse lauten in einer uns vertrauteren
Sprache:

BIBLIOTHEK dor E. T, 11, ) 33

ZURICH




,Lueg, dért isch d’Erde gsi, und selle Berg

het Belche gheisse! Nit gar wit dervo

isch Wisleth gsi! Dort han i au scho glebt

und Stiere gwettet, Holz go Basel gtfiiehrt

und brochet, Matte graust und Liechtspéh gmacht
und gvitterlet bis an mi selig End;

und mocht jetz niimme hi.”

So heisst es in Johann Peter Hebels ,,Verginglichkeit”. Dieses
wundersame Gedicht steht auch noch im Bann des christlichen
Schauens, denn es ist aus dem gleichen Denken des 18. Jahr-
hunderts erwachsen. Der Tote blickt aus dem Jenseits mit der
himmlischen Stadt auf das im Jiingsten Gericht verkohlte
Wiesental hinab. Aber alles rhetorische und theologische Pathos
ist hier abgestreift, und wieviel grossartiger lebt in dieser ale-
mannischen Niichternheit der Trost des Ewigkeitsgedankens, das
Bild der verlassenen Erde! Denn durch die christliche Sprache
schimmert hier die zeitlose Volksphantasie, die immer im Un-
endlichen daheim gewesen ist und die auch den christlichen
Mythus miterschaffen hat. Die gleiche Schonheit haben Hebels
Lieder vom Morgen- und Abendstern und vom Sommerabend,
wo die Gestirne als wohlvertraute Menschenkinder durch den
Himmel wandern, wie wenn er eine Schwarzwilder Wiese wire.
Aber der Schweizer Gaudenz von Salis hatte schon in der ,,Ele-
gie an mein Vaterland” (Paris 1785) den metaphysischen Schleier
ganz von der Fluglandschaft weggezogen und, nur von der
sehnsiichtigen Erinnerung an die Biindner Berge getragen, ein
erstaunlich klares Bild der Heimat aus der Luft gezeichnet:

,Ueber trennende Téler und Hiigel und flutende Stréme

Leite mich, wehendes Flugs, hohe Begeisterung hin!

Wonne! Dort hebt sich die Kette der eisbepanzerten Alpen!

Meine Locken umweht reinere, himmlische Luft.

Unter mir spiegelt sich Ziirich in bldulich versilberten Wassern,

Thre Mauern bespiilt plitschernd die Wallung des Sees.

Kidhne, mit schneidendem Ruder, durchgleiten die schimmernde Fliche,

Von des Traubengestades schrigen Geldndern umragt.

Weiter schwebet mein Geist! Schon dimmert in schwindlichter Tiefe,

Zwischen Felsen gepresst, Wallenstadts griinlicher See.

Eschen und briunliche Tannen umdunkeln sein einsames Ufer,

Und im 6den Gekliifft bauet der Reiger sein Nest.

Schneller wehet mein Flug! Dort schimmern die rhitischen Alpen,

Und wie durch purpurnen Flor leuchtet ihr ewiges Eis.

Vaterland, sei mir gegriisst!”

316



Der christliche Himmelsaspekt wurde durch die Aufklirung
zum ganzlichen Erléschen gebracht. Sie raumte mit den Engel-
heeren und Gottesmysterien auf und lehrte das Universum
durch das Fernrohr betrachten. Die Astronomie wurde zur Mode-
wissenschaft. Man popularisierte sie in didaktischen Romanen,
die von Wunderreisen nach dem Mond oder der Sonne berich-
teten und den Gedanken der Relativitit aller Dinge verbreiteten.
Zwei, witzige Biicher dieser Art stammen von Cyrano de Ber-
gerac. Im 18. Jahrhundert freute man sich an den Weltraum-
wanderern Swifts und Voltaires und disputierte in den
Salons iiber die Bewohner der andern Planeten; der junge Les-
sing hat sich daran beteiligt. Hebel, der durch seine Bildung
diesem Zeitalter angehort, fithrt ja als Kalendermann seine Le-
ser auch besonders eifrig zu den Wundern des Firmaments hin-
aus. Es gab auch jetzt noch Dichter, die diese sichtbar und be-
greiflich gemachte Himmelswelt mit einer religiosen Andacht
betrachteten, und solche, die sich von ihr wie zu Klopstocks
Zeiten zu Phantasiefliigen begeistern liessen, nur dass diese
jetzt bald mehr theosophisch, bald mehr pantheistisch gerichtet
waren. Man vergegenwartige sich Schillers Jugendlyrik! Sie ist
ein einziger dithyrambischer Aufflug in den Kosmos, ein immer
neu ansetzender Absprung in die Unendlichkeit. Schon die Ueber-
schriften zeigen es: ,,An den Unendlichen”, ,Die Herrlichkeit
der Schopfung”, ,,Die Grosse der Welt”. Auch im Lied an die
Freude fliegen die Sonnen wie goldene Spielbille. Der ,,Sonnen-
wanderer’” Schiller sieht die Weltsysteme wie Wasser hinter
sich strudeln, wenn er zum Markstein der Schopfung fliegt, der
ihn zur Umkehr ins Endliche zwingt: ,,Senke nieder, Adler-
gedank, dein Gefieder.”” Die Wucht seiner Begeisterung, die
Kraft seines Schauens erinnern an mittelalterliche Visionen. Aber
sie dringen nicht mehr iiber die sichtbare Schépfung hinaus.
Hier ist es wirklich ein Mensch, der fliegt, ein denkendes We-
sen, kein Heiliger und kein Verziickter — aber er fliegt wie
Salis immer noch im Geist und erobert das Weltall innerlich.

,und itzt trieb ein Wind

Fort die Wolken, mich auf ihrem Zuge,
Unter mir wichen im Fluge
Schimmernde Konigesstidte zuriick,

Schnell wie ein Blick
Lianderbeschattende Berge zuriick,

317



Und das schénste Gemisch von blithenden Feldern,
Goldenen Saaten und griinenden Waildern,
Himmel und Erde im lachenden Glanz

Wiegten sich um mich im sanftesten Tanz.”

Der reife Schiller, der solche Exzesse der Einbildungskraft
verwirft, hat doch einen Hang gerade zu diesen Flugphantasien
bewahrt. Maria Stuart, aus der Gefangenschaft in den Park hin-
austretend, ruft:

nEilende Wolken! Segler der Liifte!

Wer mit euch wanderte, mit euch schiffte!”
Und Tod und Verklirung der Jungfrau von Orleans stellen sich
als eine Himmelfahrt dar, die sogleich an die Glorie der alten
Heiligen und an ihr Urbild Christus erinnert:

,Wie wird mir — Leichte Wolken heben mich —

Der schwere Panzer wird zum Fliigelkleide.

Hinauf — hinauf — Die Erde flieht zuriick —

Kurz ist der Schmerz, und ewig ist die Freude!”

Von dieser Szene ist es nur noch ein Schritt zur schénsten
Flugdichtung der deutschen Klassik, zu Goethes ,,Ganymed”.
Auch dieser Hymnus ist eine Entriickung in den Aether — aber
wieviel hingerissener, trunkener, wirklicher! Er spottet aller
Rhetorik und aller Empirie, er ist ein herrlicher seelischer
Triumph. Ein Gegenstiick zu ihm findet man am ehesten in den
Dichtungen Héolderlins, vor allem im Hymnus ,,An den Aether”,
der das christliche Himmelsheimweh dhnlich gross in die Sprache
der Naturverehrung umbiegt.

»Aber des Aethers Lieblinge, sie, die gliicklichen Vdogel

Wohnen und spielen vergniigt in der ewigen Halle des Vaters!
Raums genug ist fiir alle. Der Pfad ist keinem bezeichnet,

Und es regen sich frei im Hause die Grossen und Kleinen.
Ueber dem Haupte frohlocken sie mir und es sehnt sich auch mein Herz
Wunderbar zu ihnen hinauf; wie die freundliche Heimat
Winkt es von oben herab, und auf die Gipfel der Alpen
Moécht ich wandern und rufen von da dem eilenden Adler,

Dass er, wie einst in die Arme des Zeus den seligen Knaben,
Aus der Gefangenschaft in des Aethers Halle mich trage.
Toricht treiben wir uns umher; wie die irrende Rebe,

Wenn ihr der Stab gebricht, woran zum Himmel sie aufwichst,
Breiten wir iiber dem Boden uns aus, und suchen und wandern
Durch die Zonen der Erd’, o Vater Aether! vergebens,

Denn es treibt uns die Lust, in deinen Girten zu wohnen.

In die Meersflut werfen wir uns, in den freieren Ebnen

318



Uns zu sittigen, und es umspielt die unendliche Woge

Unsern Kiel, es freut sich das Herz an den Kriiften des Meergotis.
Dennoch geniigt ihm nicht; denn der tiefere Ocean reizt uns,

Wo die leichtere Welle sich regt — o wer dort an jene

Goldnen Kiisten das wandernde Schiff zu treiben vermdochte!”

So fiihrt die Gestalt des Engels in weiten Uebergingen mit-
ten in die neuzeitliche Dichtung hinein. Sie verwandelt, ver-
fliichtigt sich auf diesem Wege; am Ende hat sie sich wieder
in die iibermenschliche Natur aufgelost. Und doch ist mit dieser
reichen Entwicklung der Umfang der christlichen Bilderwelt
erst zur Hilfte beschrieben. Das dualistische christliche Denken
hat mit dem Himmelsmythus zugleich den Mythus der Holle
geschaffen. Neben die Seligkeit des Aufflugs in die gottliche
Sphire stellt sich das Grauen des Absturzes aus ihr. Luzifer,
der Herr der Holle, ist ein ,gefallener’” Engel, gestiirzt im
Geist und gestiirzt durch den unermesslichen Raum. Deshalb
sind nicht nur die Engel, sondern auch die Teufel, die ,,bosen
Engel”, befliigelt — grausige Antipoden der Lichtgeschopfe.
Die Schonheit der Engelslegenden verkehrt sich im Teufels-
glauben in einen furchtbaren Alptraum. Es gibt keinen durch
Engelsbesuche begnadeten mittelalterlichen Visiondr, der nicht
auch die Kimpfe mit den Teufeln besteht. Im Volksglauben
reiten die Teufelsdiener und Hexen auf Besenstielen zum Sab-
bath auf den Blocksberg. Noch bei Milton und Klopstock stehen
sich die beiden Welten gleich michtig gegeniiber. Der zweite
Gesang des ,,Verlorenen Paradieses” enthilt die berithmte Schil-
derung von Satans Flug durch das Chaos. Der Ungar Emmerich
Mad4ch, ein vom modischen Pessimismus des 19. Jahrhunderts
erfiillter ,,Faust”’-Epigone, hat ihn in seiner um 1860 entstan-
denen ,, Tragddie des Menschen” mit einem Flug Adams durch
den Weltraum nachgeahmt. Der , Faust’” selber gonnt ja dem
fliegenden Hexentreiben in der ,,Walpurgisnacht”” breiten Raum,
und wiederum Gottfried Keller hat die Jagd auf die Hexe in
der Geschichte von Spiegel, dem Kitzchen, noch einmal ergotz-
lich aufgegriffen. Auch diese héllische Umkehrung des Flug-
gedankens stiitzt sich auf eine grosse Szene im Leben Jesu:
auf die mittlere von den drei Versuchungen, wo der Erloser
vom Teufel auf die Zinne des Tempels gefiihrt wird und die-
Ser zu ihm spricht: ,,Bist du Gottes Sohn, so lass dich hinab;

“2 319



denn es stehet geschrieben: Er wird seinen Engeln iiber dir
Befehl tun, und sie werden dich auf den Hinden tragen, auf
dass du deinen Fuss nicht an einen Stein stossest’”. Da sprach
Jesus zu ihm: ,,Wiederum stehet auch geschrieben: Du sollst
Gott, deinen Herrn, nicht versuchen.”

KLEINE RUNDSCHAU

Zu den Vorgédngen im Siidtirol
schreibt man uns aus dem Elsass:

Die im Sitdtirol ergriffenen Massnahmen haben im Elsass besondere
Anteilnahme gefunden, ruft doch das Schicksal der Siidtiroler einem Ver-
gleich mit dem einstigen Geschick der Elsdsser: nach dem 70er-Krieg
war das Elsass mit einem Teil Lothringens ,,annektiertes Land”’ geworden
gegen den einmiitigen Willen der Bevolkerung und trotz des feierlichen
Protestes in der Nationalversammlung der franzdsischen Republik im
Februar 1871, Die Eingesessenen hatten sich bis 1874 zu erkliaren, ob
sie fiir Frankreich ,,optierten”, in welchem Fall sie das Land verlassen
miissten, Optionserklirungen wurden von etwa einem Zehntel der Be-
volkerung abgegeben, In den ersten Wahlen zum deutschen Reichstag
1874 wurden von den zum ,Reichsland” gewordenen 3 Departementen
nur Kandidaten des Protestes gegen die Annexion gewidhlt und so noch
1887, wofiir Bismarck als Strafe den Passzwang verhidngte, Das Wider-
streben gegen das deutsche Régime horte, trotz wirtschaftlicher Prospe-
ritit, nicht auf und steigerte sich wihrend des Kriegs, bis mit dessen
Ende die Riickkehr zu Frankreich erfolgte,

Wenn die Gefithle der von Italien annektierten &sterreichischen Siid-
tiroler mit denen der 1871 zu Reichslindern gewordenen Franzosen iden-
tisch sind, so lag doch Vieles ganz anders da und dort, Der Dialekt
einer Mehrheit der Elsass-Lothringer war deutsch, aber mit Frankreich
waren sie seit zwei Jahrhunderten eng verwachsen, sie fithlten sich als
Franzosen wie die Siidtiroler als Oesterreicher; sie hatten gegen Deutsch-
land gekampft wie Letztere gegen Italien, Die Annektierten an der Etsch
und Eisack waren nur etwa 200.000, die Elsass-Lothringer anderthalb
Millionen, ganz verschieden die territorialen, 6konomischen, kulturellen
Verhiéltnisse: im Siidtirol Berg- und Weinbauern, Gastwirte, grosser
Touristen- und Kurgisteverkehr, Kleinbetriebe in den Ortschaften, im

320



	Der fliegende Mensch in der Dichtung

