
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 5

Artikel: Der fliegende Mensch in der Dichtung

Autor: Muschg, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der fliegende Mensch in der Dichtung
Von Walter Muschg.

Jie Gabe des Fliegens hat der Mensch die längste Zeit nur
den Göttern zugeschrieben. Denn Fliegen heisst für ihn:

Frei sein von der Körperschwere, Abwerfen des irdischen
Fatums, Allgegenwart und Allmacht. Erhebung in die Luft —
das ist ursprünglich eine geistige, eine religiöse Vision, das

Sinnbild eines höheren Schicksals. Aber wie bei allen grossen
Sinnbildern sind die Sinne unbändig an dieser Vorstellung
beteiligt. Denn Fliegen heisst auch: erlösende Entfaltung der

Körperkräfte, schrankenlose Erfüllung der Bewegungsfreude. Es

gibt andere Formen dieses Rausches, die aber nur Vorstufen
zu dem sind, was das Fliegen aus eigener Kraft wäre: 'den

Tanz, die Spiele, das Rennen und Reiten, alle freudige Hingabe
an die Elemente, an Wind und Sturm, Wasser und Feuer.
Schon immer muss deshalb der Mensch voll Sehnsucht die

Vögel betrachtet haben. Flügel haben wie die Vögel heisst in
den Volksliedern aller Zonen dasselbe. „Auf Flügeln des

Gesanges", „auf Flügeln der Liebe" singen noch die neuzeitlichen

sentimentalen Poeten, und der unsentimentale Nietzsche
dichtet in den Dionysos-Dithyramben die Verse „Zwischen
Raubvögeln" :

Wer hier hinab will,
wie schnell
schluckt den die Tiefe!...
man muss Flügel haben, wenn man
den Abgrund liebt..."

Der schönste Ausdruck dafür sind Fausts Worte auf dem Qster-
spaziergang:

„Doch ist es jedem eingeboren,
Dass sein Gefühl hinauf und vorwärts dringt,
Wenn über uns, im blauen Raum verloren,
Ihr schmetternd Lied die Lerche singt,
Wenn über schroffen Ficbtenhöhen
Der Adler ausgebreitet schwebt,
Und über Flächen, über Seen

Der Kranich nach der Heimat strebt."

Daher kommt es, dass die Götter den Himmelsraum
bewohnen und zum Zeichen ihrer Allgegenwart Flügel besitzen,

311



denen man leicht ihre Verwandtschaft mit den Vogelfittichen
ansieht. Die ältesten Flugdichtungen finden sich in der
Mythologie. Die indischen Göttererzählungen beispielsweise sind
voll davon. Auch die guten und bösen Dämonen, die
zwischen der jenseitigen und der diesseitigen Welt vermitteln,
sind mit Flügeln ausgestattet. Wer zu den Wohnungen der
Götter gelangen will, muss eine unmöglich scheinende Fahrt
unternehmen, die oft als eine Reise durch die Luft dargestellt
wird. Das Märchen hat diesen Zug noch reich bewahrt, weil
es gerade die Erscheinungen der Elementarmythologie am liebsten

verwendet. Königskinder werden in Schwäne oder Raben
verzaubert. Die Edda kennt Schwanenmädchen, denen man ihre
Flughemden rauben kann. Sie erinnern an die Feen und
Luftköniginnen in „Tausendundeiner Nacht", an die keltisch-irischen
Elfen, die auch im „Sommernachtstraum" erscheinen, und an
den schönsten dieser Luftgeister, Ariel, der samt seinem
Luftgesinde aus Shakespeares „Sturm" in Goethes „Faust"
hinübergewandert ist. Das Kunstmärchen der Neuzeit spielt noch
immer mit diesem Bildervorrat. Ein Beispiel dafür ist Shelleys
weltschmerzliches Versepos „Queen Mab", das von der
Feenkönigin gleichen Namens erzählt, wie sie von ihrem Aether-
schloss in die irdische Vergänglichkeit hinüberblickt und auf
dem Zauberwagen durch die Sternenwelt fährt, wobei auch

die nächtlich schlummernde Erde in lyrischen Bildern beschrieben

wird.
Wichtiger ist das literariscne Fortleben der hohen Mythologie,

und innerhalb dieser die Ueberlieferung aus dem
klassischen Altertum. Homer erzählt von den Flügen der Götter auf
die Erde. Die Nike des Paionios ist eine monumentale
plastische Darstellung dieses Themas. Auch auf dem griechischen
Theater spielten Götterflüge eine Rolle; hier ging man in der
Zeit des technischen Fortschritts dazu über, die Gottheiten
mit einer Flugmaschine auf die Bühne zu bringen. Euripides
machte von dieser Errungenschaft am meisten Gebrauch; er
Hess auch seinen Bellerophon künstlich in den Himmel fliegen,
was Aristophanes damit beantwortete, dass eine seiner Possenfiguren

auf einem grossen Mistkäfer zum Olymp fahren durfte.
Dieser griechisch-römische Motivkreis wird in der Kunst der
Renaissance noch einmal abgewandelt. Phöbus Apollo mit den

312



Sonnenpferden, Aurora mit den sie umschwebenden Hören sind

Lieblingsfiguren der klassizistischen Allegorie. Das Luftreich,
in dem sie einherziehen, ist nicht mehr der heilige griechische
Aether, aber auch noch nicht die wirkliche Atmosphäre. Er ist
eine abstrakte himmlische Idealgegend, deren Unwirklichkeit
mit Wolkendekorationen und einem immer grösseren Gewimmel

von mythischen Personen verdeckt werden muss.
Mit dem antikisierenden Bilderstrom kreuzt sich der christliche.

Der Himmelsmythus gewann in der christlichen Jenseitsreligion

eine ganz neue Bedeutung und Belebung. Das
Hochmittelalter fasst Erde und Himmel in ein einziges, erhaben
gestuftes Bild der Welt zusammen, das die Erde den lebenden

Geschöpfen, den unteren Luftraum den Seelen der Gestorbenen
und andern dämonischen Geistern, die höheren Sphären den

immer reineren Wesen bis hinauf zu den seligen und göttlichen
Personen zuweist. Daraus ergibt sich, vor allem in der christlichen

Legende, ein Ueberreichtum der Szenen, die oberhalb der
Erde spielen: Botschaften herüber und hinüber, Handlungen
unter den göttlichen Wesen selber, Entrückungen Auserwählter
in die jenseitige Welt. Schon das Alte Testament kennt sie. Der
Prophet Elias fährt im feurigen Wagen gen Himmel, und bei
der Berufung des Jesaja im Tempel sind zwei sechsflüglige
Seraphim zugegen; diese Szene hat Luther im berühmten Sanctus

seiner Deutschen Messe nachgedichtet.
Im Neuen Testament erscheint Christus selber als Fliegender,

da er als Auferstandener zum Himmel fährt. Er ist das

göttliche Vorbild für die Verzückten in den mittelalterlichen
Klöstern, die das Schweben über dem Boden, das

Emporgehobenwerden in die obere Welt als ihr höchstes ekstatisches
Erlebnis schildern. Schon von der heiligen Magdalena erzählt
die Legende, sie sei siebenmal so hoch in den Himmel hinauf
entrückt worden, dass sie die Engel singen hören konnte. Aus
den mystisch gerichteten Klöstern des 13. und 14. Jahrhunderts

sind viele Beschreibungen dieses Fliegens in der Gnade
erhalten. Am stärksten wirken auf uns die — meist von Frauen
stammenden — Berichte, in denen es als ein Emporsteigen der
Seele über den Leib beschrieben wird. Der Leib liegt wie ein
Leichnam an der Erde, die Seele spielt in höchster Lust ^ls
schwebendes Licht über ihm, betrachtet seine Hässlichkeit, freut

313



sich an ihrer Göttlichkeit und sträubt sich, in den Körper
zurückzukehren. Diese Himmelfahrt der Heiligen, an deren Spitze

jetzt auch die Gottesmutter steht, hat zuletzt die Kunst des

Barock in grossem Stil verherrlicht. Dort sind ja diese
Apotheosen, mit allem Prunk eines geistlichen Triumphzugs
ausgestattet, an ungezählte Kirchendecken und Altäre gemalt worden,

und die Bildhauer haben sich in Eingebungen überboten,
um die schwebenden Körper mit dem reichen Faltenwurf in
Stein oder Metall glaubhaft darzustellen.

Der schönste, volkstümlichste Träger der christlichen Himmelsmythe

ist der Engel. Die christliche Kunst hat ihn aus älteren
Systemen übernommen, aber er hat hier eine unvergleichliche
Verinnerlichung erfahren. Die Engel treten schon im Neuen
Testament vielgestaltig auf, als glücklich singende Himmelsheere

in der Weihnachtserzählung, als riesige Posaunen- und
Richterengel in der Apokalypse. Das Mittelalter hat diesen
wechselnden Charakter noch gesteigert. Aber in allen Gestalten
haftet den Engeln das Wunder des Fliegens an, und sie können
nirgends erscheinen, ohne dass seine majestätische oder
liebliche Poesie sichtbar wird. Mit welch verhaltener Inbrunst
schildert schon im neunten Jahrhundert der Mönch Otfried von
Weissenburg den Flug Gabriels zur Maria: „Floug er sunnun
pad, sterrono straza, wega wolkono zi deru itis frono" — er
flog den Sonnenpfad, die Sternenstrasse, den Wolkenweg zu
dem heiligen Weibe. Die idyllische Hirtenpoesie des Evangelisten

Lukas lebt in der gotischen Marienmalerei weiter, wo
besonders die Weihnachtsbilder mit den buntgefiederten,
schwebenden und singenden Engeln bevölkert sind. Die Cherubim
der Offenbarung Johannis auferstehen in der Visionen- und
Offenbarungsliteratur, die bald mehr politisch-chiliastisch, bald
mehr religiös-ekstatisch gefärbt ist. In dieser letztern Gruppe
ragt die Nonne Mechthild von Magdeburg mit ihrem Buch vom
„Fliessenden Licht der Gottheit" hervor, das grossartige
Engelsvisionen enthält. Sie sind hier überall noch streng sakral
gebunden und echt mythisch gesehen. Die scholastische Theologie
hat ja gleichzeitig die Engellehre als einen festen Bestandteil
ihres Systems ausgebildet. Damals hat die Gestalt des Engels
auch den Gang in die weltliche Literatur angetreten, der noch

nie beschrieben worden ist. Ihre ungeheure Schönheit konnte

314



nicht vergessen werden, auch als sie längst nur noch ein Märchen

war, zuerst eines für die Dichter, dann eines für die Kinder.
Sie hat einen weiten Weg zurückgelegt; er führt von Dante über
Luthers Kinderweihnachtslied „Vom Himmel hoch, da komm
ich her" mit seinem letzten Abglanz gotischer Gläubigkeit zu

Eichendorff, in dessen Frühlingslied die Seele ihre Flügel
ausspannt, um durch das Blütenland nachhause zu fliegen; von da

zu Gottfried Kellers trockenem Satz im „Sinngedicht": „Es
ging ein sogenannter Engel durch das Zimmer", und weiter zu
Stefan George und Rainer Maria Rilke.

In der Mitte dieses Weges liegt die geistliche Kunstdichtung
des Protestantismus, deren Haupt John Milton ist. Die reichen

Engelszenen seines „Verlorenen Paradieses" haben den unmittelbaren

Zusammenhang mit dem christlichen Mythus verloren. Sie

sind allegorisch, literarisch, blass und gedankenschwer. Klop-
stock hat sie vollends ins Gestaltlose verwässert. Sein
Gefühlsüberschwang ist ein schwacher Ersatz für das gläubige innere
Schauen; er verleitete ihn zur bombastischen Häufung und
Uebertreibung der heiligen Motive. Der „Messias" hat aber der

Darstellung dieser verblassten Welt in der deutschen Literatur
einen letzten Auftrieb gegeben und sie zur wahren Landplage
gemacht, sodass der junge Lessing ein burleskes Heldenepos
plante, in welchem Gottsched als Don Quichote ausziehen sollte,
um Deutschland von dem Geziefer der Klopstockischen Engel
zu befreien. Der junge Wieland fliegt in seinen frommen
Dichtungen unermüdlich mit Lichtesschnelle durch Millionen Sterne

und sieht ganze Himmel mit ihren Gestirnen an sich
vorbeifliehen. Ewald von Kleist endigt sein Grablied mit den Versen:

„Nicht Ungewitter, Pestilenz
Und Erderschütterung und Krieg
Erschreckt dich mehr. Der Erde Punkt
Flieht unter deinen Füssen fort,
In Dunst und Blitz gewickelt. Sturm
Und Donner ruft weit unter dir,
Und Ruh und Freude labt dein Herz
In Gegenden voll Heiterkeit.
Wohl dir, dass du gestorben bist."

Diese einst bewunderten Verse lauten in einer uns vertrauteren
Sprache :

315



„Lueg, dort isch d'Erde gsi, und seile Berg
het Belche gheisse! Nit gar wit dervo
isch Wisleth gsi! Dort han i au scho glebt
und Stiere gwettet, Holz go Basel gfiiehrt
und brochet, Matte graust und Liechtspöh gmacht
und gvätterlet bis an rai selig End;
und möcht jetz nümme hi."

So heisst es in Johann Peter Hebels „Vergänglichkeit". Dieses
wundersame Gedicht steht auch noch im Bann des christlichen
Schauens, denn es ist aus dem gleichen Denken des 18.
Jahrhunderts erwachsen. Der Tote blickt aus dem Jenseits mit der
himmlischen Stadt auf das im Jüngsten Gericht verkohlte
Wiesental hinab. Aber alles rhetorische und theologische Pathos
ist hier abgestreift, und wieviel grossartiger lebt in dieser
alemannischen Nüchternheit der Trost des Ewigkeitsgedankens, das

Bild der verlassenen Erde! Denn durch die christliche Sprache
schimmert hier die zeitlose Volksphantasie, die immer im
Unendlichen daheim gewesen ist und die auch den christlichen
Mythus miterschaffen hat. Die gleiche Schönheit haben Hebels
Lieder vom Morgen- und Abendstern und vom Sommerabend,
wo die Gestirne als wohlvertraute Menschenkinder durch den

Himmel wandern, wie wenn er eine Schwarzwälder Wiese wäre.
Aber der Schweizer Gaudenz von Salis hatte schon in der „Elegie

an mein Vaterland" (Paris 1785) den metaphysischen Schleier

ganz von der Fluglandschaft weggezogen und, nur von der
sehnsüchtigen Erinnerung an die Bündner Berge getragen, ein
erstaunlich klares Bild der Heimat aus der Luft gezeichnet:

„lieber trennende Täler und Hügel und flutende Ströme
Leite mich, wehendes Flugs, hohe Begeisterung hin!
Wonne! Dort hebt sich die Kette der eisbepanzerten Alpen!
Meine Locken umweht reinere, himmlische Luft.
Unter mir spiegelt sich Zürich in bläulich versilberten Wassern,
Ihre Mauern bespült plätschernd die Wallung des Sees.

Kähne, mit schneidendem Ruder, durchgleiten die schimmernde Fläche,
Von des Traubengestades schrägen Geländern umragt.
Weiter schwebet mein Geist! Schon dämmert in schwindlichter Tiefe,
Zwischen Felsen gepresst, Wallenstadts grünlicher See.

Eschen und bräunliche Tannen umdunkeln sein einsames Ufer,
Und im öden Geklüft bauet der Reiger sein Nest.
Schneller wehet mein Flug! Dort schimmern die rhätischen Alpen,
Und wie durch purpurnen Flor leuchtet ihr ewiges Eis.

Vaterland, sei mir gegrüsst!"

316



Der christliche Himmelsaspekt wurde durch die Aufklärung
zum gänzlichen Erlöschen gebracht. Sie räumte mit den
Engelheeren und Gottesmysterien auf und lehrte das Universum
durch das Fernrohr betrachten. Die Astronomie wurde zur
Modewissenschaft. Man popularisierte sie in didaktischen Romanen,
die von Wunderreisen nach dem Mond oder der Sonne berichteten

und den Gedanken der Relativität aller Dinge verbreiteten.
Zwei witzige Bücher dieser Art stammen von Cyrano de

Bergerac. Im 18. Jahrhundert freute man sich an den Weltraumwanderern

Swifts und Voltaires und disputierte in den
Salons über die Bewohner der andern Planeten; der junge
Lessing hat sich daran beteiligt. Hebel, der durch seine Bildung
diesem Zeitalter angehört, führt ja als Kalendermann seine Leser

auch besonders eifrig zu den Wundern des Firmaments
hinaus. Es gab auch jetzt noch Dichter, die diese sichtbar und
begreiflich gemachte Himmelswelt mit einer religiösen Andacht
betrachteten, und solche, die sich von ihr wie zu Klopstocks
Zeiten zu Phantasieflügen begeistern Hessen, nur dass diese

jetzt bald mehr theosophisch, bald mehr pantheistisch gerichtet
waren. Man vergegenwärtige sich Schillers Jugendlyrik! Sie ist
ein einziger dithyrambischer Aufflug in den Kosmos, ein immer
neu ansetzender Absprung in die Unendlichkeit. Schon die Ueber-
schriften zeigen es: „An den Unendlichen", „Die Herrlichkeit
der Schöpfung", „Die Grösse der Welt". Auch im Lied an die
Freude fliegen die Sonnen wie goldene Spielbälle. Der
„Sonnenwanderer" Schiller sieht die Weltsysteme wie Wasser hinter
sich strudeln, wenn er zum Markstein der Schöpfung fliegt, der
ihn zur Umkehr ins Endliche zwingt: „Senke nieder, Adler-
gedank, dein Gefieder." Die Wucht seiner Begeisterung, die
Kraft seines Schauens erinnern an mittelalterliche Visionen. Aber
sie dringen nicht mehr über die sichtbare Schöpfung hinaus.
Hier ist es wirklich ein Mensch, der fliegt, ein denkendes Wesen,

kein Heiliger und kein Verzückter — aber er fliegt wie
Salis immer noch im Geist und erobert das Weltall innerlich.

„Und itzt trieb ein Wind
Fort die Wolken, mich auf ihrem Zuge,
Unter mir wichen im Fluge
Schimmernde Königesstädte zurück,
Schnell wie ein Blick
Länderbeschattende Berge zurück,

317



Und das schönste Gemisch von blühenden Feldern,
Goldenen Saaten und grünenden Wäldern,
Himmel und Erde im lachenden Glanz

Wiegten sich um mich im sanftesten Tanz."

Der reife Schiller, der solche Exzesse der Einbildungskraft
verwirft, hat doch einen Hang gerade zu diesen Flugphantasien
bewahrt. Maria Stuart, aus der Gefangenschaft in den Park
hinaustretend, ruft :

„Eilende Wolken! Segler der Lüfte!
Wer mit euch wanderte, mit euch schiffte!"

Und Tod und Verklärung der Jungfrau von Orleans stellen sich
als eine Himmelfahrt dar, die sogleich an die Glorie der alten

Heiligen und an ihr Urbild Christus erinnert:
„Wie wird mir — Leichte Wolken heben mich —
Der schwere Panzer wird zum Flügelkleide.
Hinauf — hinauf — Die Erde flieht zurück —
Kurz ist der Schmerz, und ewig ist die Freude !"

Von dieser Szene ist es nur noch, ein Schritt zur schönsten
Flugdichtung der deutschen Klassik, zu Goethes „Ganymed".
Auch dieser Hymnus ist eine Entrückung in den Aether — aber
wieviel hingerissener, trunkener, wirklicher! Er spottet aller
Rhetorik und aller Empirie, er ist ein herrlicher seelischer
Triumph. Ein Gegenstück zu ihm findet man am ehesten in den

Dichtungen Hölderlins, vor allem im Hymnus „An den Aether",
der das christliche Himmelsheimweh ähnlich gross in die Sprache
der Naturverehrung umbiegt.

„Aber des Aethers Lieblinge, sie, die glücklichen Vögel
Wohnen und spielen vergnügt in der ewigen Halle des Vaters!
Raums genug ist für alle. Der Pfad ist keinem bezeichnet,
Und es regen sich frei im Hause die Grossen und Kleinen.
Ueber dem Haupte frohlocken sie mir und es sehnt sich audh mein Herz
Wunderbar zu ihnen hinauf; wie die freundliche Heimat
Winkt es von oben herab, und auf die Gipfel der Alpen
Möcht ich wandern und rufen von da dem eilenden Adler,
Dass er, wie einst in die Arme des Zeus den seligen Knaben,
Aus der Gefangenschaft in des Aethers Halle mich trage.
Töricht treiben wir uns umher; wie die irrende Rebe,
Wenn ihr der Stab gebricht, woran zum Himmel sie aufwächst,
Breiten wir über dem Boden uns aus, und suchen und wandern
Durch die Zonen der Erd', o Vater Aether! vergebens,
Denn es treibt uns die Lust, in deinen Gärten zu wohnen.
In die Meersflut werfen wir uns, in den freieren Ebnen

318



Uns zu sättigen, und es umspielt die unendliche Woge
Unsern Kiel, es freut sich das Herz an den Kräften des Meergotfs.
Dennoch genügt ihm nicht; denn der tiefere Ocean reizt uns,
Wo die leichtere Welle sich regt — o wer dort an jene
Ooldnen Küsten das wandernde Schiff zu treiben vermöchte!"

So führt die Gestalt des Engels in weiten Uebergängen mitten

in die neuzeitliche Dichtung hinein. Sie verwandelt,
verflüchtigt sich auf diesem Wege; am Ende hat sie sich wieder
in die übermenschliche Natur aufgelöst. Und doch ist mit dieser
reichen Entwicklung der Umfang der christlichen Bilderwelt
erst zur Hälfte beschrieben. Das dualistische christliche Denken
hat mit dem Himmelsmythus zugleich den Mythus der Hölle
geschaffen. Neben die Seligkeit des Aufflugs in die göttliche
Sphäre stellt sich das Grauen des Absturzes aus ihr. Luzifer,
der Herr der Hölle, ist ein „gefallener" Engel, gestürzt im
Geist und gestürzt durch den unermesslichen Raum. Deshalb
sind nicht nur die Engel, sondern auch die Teufel, die „,bösen
Engel", beflügelt — grausige Antipoden der Lichtgeschöpfe.
Die Schönheit der Engelslegenden verkehrt sich im Teufelsglauben

in einen furchtbaren Alptraum. Es gibt keinen durch

Engelsbesuche begnadeten mittelalterlichen Visionär, der nicht
auch die Kämpfe mit den Teufeln besteht. Im Volksglauben
reiten die Teufelsdiener und Hexen auf Besenstielen zum
Sabbath auf den Blocksberg. Noch bei Milton und Klopstock stehen

sich die beiden Welten gleich mächtig gegenüber. Der zweite

Gesang des „Verlorenen Paradieses" enthält die berühmte
Schilderung von Satans Flug durch das Chaos. Der Ungar Emmerich
Madäch, ein vom modischen Pessimismus des 19. Jahrhunderts
erfüllter „Faust"-Epigone, hat ihn in seiner um 1860 entstandenen

„Tragödie des Menschen" mit einem Flug Adams durch
den Weltraum nachgeahmt. Der „Faust" selber gönnt ja dem

fliegenden Hexentreiben in der „Walpurgisnacht" breiten Raum,
und wiederum Gottfried Keller hat die Jagd auf die Hexe in
der Geschichte von Spiegel, dem Kätzchen, noch einmal ergötzlich

aufgegriffen. Auch diese höllische Umkehrung des
Fluggedankens stützt sich auf eine grosse Szene im Leben Jesu:
auf die mittlere von den drei Versuchungen, wo der Erlöser
vom Teufel auf die Zinne des Tempels geführt wird und dieser

zu ihm spricht: „Bist du Gottes Sohn, so lass dich hinab;

22 319



denn es stehet geschrieben: Er wird seinen Engeln über dir
Befehl tun, und sie werden dich auf den Händen tragen, auf
dass du deinen Fuss nicht an einen Stein stossest". Da sprach
Jesus zu ihm: „Wiederum stehet auch geschrieben: Du sollst
Gott, deinen Herrn, nicht versuchen."

KLEINE RUNDSCHAU

Zu den Vorgängen Im Südtirol

schreibt man uns aus dem Elsass:

Die im Südtirol ergriffenen Massnahmen haben im Elsass besondere
Anteilnahme gefunden, ruft doch das Schicksal der Südtiroler einem
Vergleich mit dem einstigen Geschick der Elsässer: nach diem 70er-Krieg
war das Elsass mit einem Teil Lothringens „annektiertes Land" geworden
gegen den einmütigen Willen der Bevölkerung und trotz des feierlichen
Protestes in der Nationalversammlung der französischen Republik im
Februar 1871. Die Eingesessenen hatten sich bis 1874 zu erklären, ob
sie für Frankreich „optierten", in welchem Fall sie das Land verlassen
müssten. Optionserklärungen wurden von etwa einem Zehntel der
Bevölkerung abgegeben. In den ersten Wahlen zum deutschen Reichstag
1874 wurden von den zum „Reichsland" gewordenen 3 Departementen
nur Kandidaten des Protestes gegen die Annexion gewählt und so noch
1887, wofür Bismarck als Strafe den Passzwang verhängte. Das
Widerstreben gegen das deutsche Régime hörte, trotz wirtschaftlicher Prosperität,

nicht auf und steigerte sich während des Kriegs, bis mit dessen
Ende die Rückkehr zu Frankreich erfolgte.

Wenn die Gefühle der von Italien annektierten österreichischen
Südtiroler mit denen der 1871 zu Reichsländern gewordenen Franzosen identisch

sind, so lag doch Vieles ganz anders da und dort. Der Dialekt
einer Mehrheit der Elsass-Lothringer war deutsch, aber mit Frankreich
waren sie seit zwei Jahrhunderten eng verwachsen, sie fühlten sich als

Franzosen wie die Südtiroler als Oesterreicher; sie hatten gegen Deutschland

gekämpft wie Letztere gegen Italien. Die Annektierten an der Etsch
und Eisack waren nur etwa 200.000, die Elsass-Lothringer anderthalb
Millionen, ganz verschieden die territorialen, ökonomischen, kulturellen
Verhältnisse: im Südtirol Berg- und Weinbauern, Gastwirte, grosser
Touristen- und Kurgästeverkehr, Kleinbetriebe in den Ortschaften, im

320


	Der fliegende Mensch in der Dichtung

