
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 5

Artikel: Gallus und die Tiere

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gallus und die Tiere
von Fritz Blanke.

f ...alius ist in Arbon von dem Fieber, das ihn, während sein

Abt Columban nach dem Süden weiterwanderte, am Bodensee

zurückhielt, wieder genesen. Es ist sein Wille, sein Leben
fortan als Einsiedler in der Abgeschiedenheit einer Wildnis
Gott zu weihen; für diesen Zweck hat er das unbewohnte Waldgebiet

unmittelbar südlich von Arbon ausersehen. Aber Hiltibod,
der Arboner Diakon, den Gallus als Führer mitnehmen will,
rät ab. „Mein Vater (sagt Hiltibod), diese Einöde ist rauh und

wasserreich, hat hohe Berge und enge Täler und verschiedene

Tiere, sehr viele Bären und Herden von Wölfen und Wildsauen.
Ich fürchte, sie möchten über dich herstürzen, wenn ich dich
dorthin bringe" — eine Antwort, in der sich der Schrecken
unserer Vorfahren vor den mit reissendem Getier bevölkerten
heimatlichen Urwäldern widerspiegelt. (Uebrigens haben wir
hier auch, soviel ich sehe, die älteste Nachricht über das
Vorkommen der drei genannten Tierarten auf Schweizerboden).

Aber Gallus ist getrost. „Der Daniel aus der Löwengrube
gerettet hat, der ist mächtig, auch mich aus der Hand der
Bestien zu befreien" spricht er zu Hiltibod, und der ermannt sich,
zusammen mit dem Iren „in die Geheimnisse der Wälder
vorzudringen". Die erste Rast machen die beiden Wanderer an einem
kleinen, von der Steinach gebildeten Weiher. Fische werden
gefangen, von Hiltibod, der Feuer aus einem Stein entlockt,
gebraten und so ein einfaches Mal bereitet.

Unterdessen ist die Dunkelheit hereingebrochen. Die beiden
Männer legen sich auf dem Rastplatz schlafen. Aber Gallus
erhebt sich mitten in der Nacht wieder zum Gebet. Und jetzt
tritt ein, was Hiltibod ahnte. Ein Bär, der König des germanischen

Waldes, trollt daher, schon schnuppert er in den Ueber-
resten der Mahlzeit. Der Heilige und das Raubtier sind sich
jetzt ganz nahe. Doch Gallus erschrickt nicht, sondern er wendet
sich zu dem Bären und gibt ihm den Befehl, Holz in das Feuer
zu legen. Das Tier folgt ohne Zögern und legt einen dicken
Klotz in die Glut. Zum Dank erhält es von dem Gottesmann ein
Stück Brot, muss aber zugleich einen neuen Befehl vernehmen:

297



„Im Namen meines Herrn Jesu Christi weiche aus diesem Tale;
die Berge und Hügel mögen dir freistehen, aber hier (im Tale)
verletze weder Mensch noch Vieh".

Auch diesem Gebot des Heiligen ist der Bär gehorsam und
damit ist die wundersame nächtliche Szene zu Ende. Hiltibod,
der heimlich zugeschaut hat, stürzt jetzt hervor, wirft sich Gallus

zu Füssen, um auszurufen: „Jetzt weiss ich, dass der Herr
mit dir ist, denn die Tiere der Wildnis gehorchen dir!"

Der Hauch einer Idylle ruht über dieser Erzählung.
Patriarchalisch fast, wie ein Herr mit seinem Diener, verkehrt hier ein

Mensch mit einem Tier. Er versteht es und wird von ihm
verstanden. Wie gütig die Haltung des Heiligen, der dem Bären,
welcher statt seinen Hunger stillen zu können, zuerst arbeiten
musste, doch noch das verdiente Futter in Gestalt eines Brotes
reicht, und wie menschlich, dass Gallus dem gefrässigen Räuber

wenigstens im Gebirge das Jagen für die Zukunft gestattet.

Der Kern unserer Legende liegt also darin, dass der Bär, neben
dem Wolf das gefürchtetste Raubtier Europas, hier plötzlich
zahm, folgsam und dienstbeflissen ist. Begründet wird diese

Verwandlung mit dem Einfluss, den der heilige Gallus auf das

Tier ausübte. Einem Hiltibod gegenüber hätte der Bär sein

Wesen nicht ausgezogen, jedoch vor einem Gallus hat er seine

Tiernatur verloren. Und dies deshalb, weil der Ire in ganz
besonderer Stärke mit Gott im Bunde steht. Nicht die Tierliebe
des Gallus oder sein Geschick in der Tierbehandlung, vielmehr
einzig seine innige Verbindung mit Gott und Christus hat diese

übernatürliche Wirkung auf den Bären gehabt. „Jetzt weiss ich,
dass der Herr mit dir ist, denn die Tiere der Wildnis gehorchen

dir". Was aber hier über die Macht des Gallus über die
Tiere erzählt wird, das wird im Mittelalter grundsätzlich jedem
Heiligen zugeschrieben.

Wenn wir nach dem Quellort dieser Vorstellung fragen, so

gibt uns Wettis Lebensbeschreibung des heiligen Gallus (aus dem

Beginn des 9. Jahrhunderts), deren Text wir unserer Studie
zugrundegelegt haben, selbst einen Hinweis, indem sie Gallus
vor dem Marsch in den Arboner Wald erklären lässt, er vertraue
auf den Gott, der den Daniel in der Löwengrube gerettet habe.

Gallus denkt an das Buch Daniel Kap. 6: Daniel wird zu den

298



Löwen in die Grube geworfen, aber diese tun ihm kein Leid an.
Als man Daniel wieder aus der Grube herauszog, „war keine
Verletzung an ihm zu finden, weil er seinem Gott vertraut
hatte". In dieser Bewahrung Daniels vor den Löwen hat die
Bewahrung des heiligen Gallus vor dem Bären — die Legende weist
ja auf diesen Zusammenhang selber hin — eines ihrer Vorbilder.

Das Alte Testament redet aber noch an anderen Orten von
zahmgewordenen Raubtieren, nämlich in den Propheten,
insbesondere in Jesajas Kap. 11 V. 6—8, wo es heisst: „Da wird der
Wolf zu Gast sein bei dem Lamme und der Panther bei dem
Böcklein lagern. Kalb und Jungleu werden weiden beieinander,
und ein kleiner Knabe leitet sie. Kuh und Bärin werden sich

befreunden, und ihre Jungen werden zusammen lagern; der
Löwe wird Stroh fressen wie das Rind. Der Säugling wird spielen

an dem Loch der Otter, und nach der Höhle der Natter
streckt das kleine Kind die Hand aus". Diese Zustände sollen
im kommenden, vom Messias heraufzuführenden Friedensreich
herrschen. Da man, nachdem Christus erschienen war, in diesem
den Bringer dieses Reiches erblickte, so lag es nahe, mit ihm
die von Jesajas geweissagten Umwälzungen in der Tierwelt in

Verbindung zu bringen. Allerdings geschieht das im Neuen
Testament selber nicht, wohl aber in den sog. apokryphen
Evangelien, die, noch in altchristlicher Zeit entstanden, das, was in
den anerkannten Evangelien nicht oder nur kurz behandelt worden

war, in legendärer Weise ausmalten.
Unter diesen apokryphen Evangelien ist für unsere Zwecke

das als „Pseudo-Matthäus" bezeichnete das wichtigste.
PseudoMatthäus beschreibt in Kap. 18—24 die Flucht nach Aegypten
und will zeigen, dass sich auf dieser Flucht die prophetische
Voraussage von Jes. 11, 6—8 erfüllt habe. Löwen und Panther
begleiteten, so wird hier behauptet, die heilige Familie und
beteten das Jesuskind an. Völlig sanft lebten sie unter den
Schafen und Rindern, die die flüchtige Gesellschaft mit sich
führte. Seine Mutter Maria, die sich vor den wilden Tieren
zuerst fürchtete, beruhigte der kleine Jesus, indem er ihr erklärte,
sie seien gekommen, nicht um ihr ein Leid anzutun, sondern um
ihr Gehorsam zu leisten. Die Panther und Löwen erwiesen sich
sogar den Flüchtigen hilfreich, indem sie den von Rindern
gezogenen Lastwagen lenkten.

299



Wir haben in dieser in die ersten nachchristlichen Jahrhunderte
zurückreichenden Schilderung bereits den Typus des friedsamen,
willfährigen und dienstbereiten Raubtiers, der uns auch in der
Galluslegende entgegentritt. Freilich ist es in Pseudo-Matthäus
allein Jesus, dem gegenüber die wilden Tiere ihre Gewohnheiten
ablegen. Aber schon im Frühmittelalter begann man die
Herrschaft Jesu über die Tiere auf die Heiligen, in denen man ja
Christus besonders gegenwärtig glaubte, zu übertragen. So

entstanden als eigene, sehr beliebte Legendengattung die
Tierlegenden, in denen unter der Einwirkung heiliger Menschen oder

richtiger unter der Einwirkung des in den Heiligen wirkenden
Christus wilde Tiere friedlich, scheue zutraulich, räuberische
gehorsam, gefährliche hilfreich werden. (Beispiele bei Liselotte

Junge, Die Tierlegenden des hl. Franz von Assisi. Studien
über ihre Voraussetzungen und ihre Eigenart. 1932) In dem

grossen Legendenkranze, der sich im Mittelalter um das Thema

„Der Heilige und die Tiere" gerankt hat, ist unsere Gallus-
Tierlegende eine von vielen. Auch dass das Wunder an einem
Bären geschieht, ist nicht neu. Neu ist neben der Tatsache, dass

der Bär eine Belohnung erhält, die Art seiner Dienstleistung:
er tritt nicht wie in den übrigen Bärenlegenden als Reit-, Saum-,

Zugtier, als Weg-Weiser oder als Hüttenbauer, sondern als —
Heizer auf, denn er schafft ja Feuerungsmaterial zur Stelle.
Hingegen der Rahmen des Ganzen (Befehl im Namen Christi,
Zahmheit, Gehorsam, Arbeitsleistung als solche) ist herkömmlicher

Bestandteil der Tierlegenden.
Innerhalb dieses Rahmens, der, wie gezeigt, alttestamentli-

cher und altchristlicher Herkunft ist, bedarf der zweite Befehl,
den Gallus an den Bären richtet, einer besonderen Betrachtung.
Gallus verlangt von dem Tier ja nicht nur die Mithilfe bei der
Feuerung, sondern gebietet ihm, es solle dieses Tal — das
Hochtal von St. Gallen — verlassen und sich auf das Gebirge
beschränken, aber Menschen und Vieh im Tale nicht behelligen.
Es handelt sich hier nicht etwa um eine reine Tiervertreibung,
wie sie in manchen Legenden vorkommt. Denn der Bär wird
nicht einfach fortgejagt, sondern es wird ihm bloss der
Aufenthaltsbereich, innerhalb dessen er fortan existieren soll, neu
umschrieben. Der Heilige trägt also dem Lebenswillen des Tieres
Rechnung, aber er verlangt dafür einen Gegendienst: der Bär

300



muss versprechen, dem Raube ausschliesslich in den Bergen
nachzugehen und Herden und Menschen in der Ebene in Ruhe

zu lassen.
Eine gegenseitige Abmachung, ein Vertrag, wie er sonst nur

zwischen Menschen geschlossen wird, kommt also zwischen Gallus

und dem Bären zustande. Der Inhalt des Abkommens ist
eine Gebietsabgrenzung. Dieses Vertragsmotiv ist nun wiederum
kein vereinzeltes, sondern begegnet uns in den Tierlegenden
in manchen Spielarten. Die älteste Gestaltung dieses Motives in
der christlichen Legende ist, soweit ich sehe, in der um 640 von
dem Mönch Jonas niedergeschriebenen Columbanlebensgeschichte
zu finden. Hier wird von einer Hungersnot berichtet, die Colum-
ban unci seine Ordensbrüder während ihrer Wirksamkeit in
Bregenz (zwischen 611 und 613) nötigte, sich mit wilden Aep-
feln zu sättigen. Eines Tages stiess der Mönch Chagnoald, der
zum Aepfelsammeln ausgeschickt war, auf einen Bären, der von
denselben Bäumen, von denen Chagnoald Aepfel ernten wollte,
solche abriss und sie verzehrte. Was tun? Columban, um Rat
gefragt, denkt nicht daran, den Bären zu vertreiben. Sondern
er schlägt dem Bruder vor, mit einer Rute eine Linie durch die

Baumpflanzung zu ziehen. Die Abteilung auf der einen Seite
solle den Mönchen, die auf der andern Seite dem Bären zur
Ernährung überlassen werden. Der Bär, so weiss Jonas zu melden,
hielt sich an diese Abgrenzung und überschritt, solange Columban

am Bodensee weilte, die von Chagnoald gezogene Linie
nicht. Wenn auch hier von einer gegenseitigen Abmachung
zwischen Bär und Mönch nicht ausdrücklich die Rede ist, so

muss doch eine solche unausgesprochen im Hintergrund stehen.
Denn der Bär musste mit der Aufteilung des Obstlandes
zwischen sich und den Mönchen einverstanden sein und er musste
gewillt sein, da ihm ein fester Anteil an der Obsternte versprochen

war, den Anteil der Mönche nicht anzutasten.

Fragen wir nach der Herkunft dieses Vertragsmotivs, so lassen

uns das Alte Testament und die apokryphen Evangelien im
Stich. So sehr diese Quellen den Begriff des zahmen und
hilfreichen Raubtiers kennen, Abmachungen zwischen Tier und
Mensch sind ihnen unbekannt. Diese Vorstellung muss also einen
anderen Ursprung haben. Wir finden ihn in der heidnischen
Antike. Auch das nichtchristliche Altertum kennt Wundererzäh-

301



lungen, die von Tieren handeln. Darunter gibt es solche, die

von Verabredungen berichten, die zwischen Tier und Mensch

getroffen werden und in denen das gemeinsame verträgliche
Zusammenleben der beiden Vertragspartner geregelt wird. Aelian
handelt z. B. in seiner Natura Animalium von einem zwischen
den Venetern und den Dohlen geschlossenen Vertrag, der
bestimmte, dass die Dohlen während der Saatzeit sich mit einem

von den Venetern geschenkten Kuchen begnügten und auf die

Beraubung der Saatfelder verzichteten. Das Hauptmerkmal der
vonColumban und Gallus mit den Bären getroffenen Vereinbarung
— dass nämlich das Tier, wenn ihm vom Menschen ausreichende

Nahrung garantiert wird, davon absteht, in den Bezirk des
Menschen überzugreifen — liegt schon in der von Aelian erzählten
Geschichte vor. Aus der heidnischen Tierlegende ist dieser
Gedanke dann in die christliche hinübergewandert. Die Legende von
Gallus und dem Bären lässt sich also nicht ausschliesslich aus
der christlichen Ueberlieferung ableiten, sondern ist, motivge-
geschichtlich gesehen, eine Mischung aus christlichen und antiken

Bestandteilen.
Die übernatürliche Macht des heiligen Gallus über die Tierwelt

wird in der Galluslegende noch an anderen Bildern
anschaulich. Von dem Rastort aus, an dem sie das Erlebnis mit
dem Bären gehabt haben, durchforschen Gallus und Hiltibod
Berg und Tal und finden zwischen zwei Bächen — Steinach und
Ira — einen Wald und eine anmutige Ebene, die zur Errichtung
einer Zelle — der späteren Galluszelle — einlädt. „Dort begab
sich ein neues Wunder: denn während es hier voll Schlangein

gewesen war, zeigten sie sich von jenem Tage an nicht mehr".
Die Schlangen tun dem Heiligen nicht nur keinen Schaden,
sondern sie verschwinden sogar, zwei Züge, die zum erstenmal
wiederum in Pseudo-Matthäus auftauchen, wo es heisst (Kap.
18), dass die Schlangen auf der Flucht nach Aegypten vor dem

Jesuskinde zahm wurden, es anbeteten und sich dann entfernten.

Ein weiteres Tierwunder ereignet sich, nachdem Gallus seine
Zelle schon einige Jahre bewohnt. Er erhält eines Tages Besuch

von Brüdern aus dem Kloster Luxeuil in Frankreich und begibt
sich in ihrer Begleitung zum Bergbach, um zu fischen. „Dort
geschah zum Preise Christi ein Wunder, da sie einen gewal-

302



tigen Fisch erblickten, welcher vor zwei Tieren, die man
Fischottern nennt, floh und deren Heisshunger er schon beinahe

zur Beute geworden war. Ohne Verzug warf man das Netz aus
und zog ein Mahl für die Männer Gottes aus dem Flusse. O
Wunder, die Länge des Fisches betrug zwölf Handbreiten, die
Breite vier, während dort vorher nur winzige Fischlein gefangen
worden waren. Die erwähnten Tierlein — die Fischotter — zogen
sich nun zurück und warteten gleichsam, um den Knechten Gottes

wieder mit ihrer Hilfe gehorsam zu sein. Wieder wurde das

Netz hineingesenkt und übervoll, sodass es fast zerriss, aus
dem Wasser gezogen, wobei jene Tiere die Schuppenträger
hineintrieben. Als das der auserwählte Streiter Christi sah, gab
er einen Teil von den Fischen den heimischen Gewässern zurück
und einen Teil Hess er für die lieben Gäste zubeiteiten, und

fügte hinzu: Seht, eure Verdienste zeigen sich, weil wegen
eurer Ankunft Christi Wunder erglänzten. Jene entgegneten,
dass sie sich solches Verdienstes nicht bewusst seien, sondern
dass zu des Gallus Ruhme der Schöpfer dieser Welt dieses
angeordnet habe; hier war die Demut Herrscherin, da jeder Teil
sich gern für geringer hielt als der andere".

Von den zwei Mirakeln, die hier erzählt sind — wunderbarer
Fischfang und Unterstützung durch die Fischotter — ist das

zweite wohl das erstaunlichere: Die gierigen Fischräuber
verzichten auf eigene Beute und werden, sogar ohne einen besonderen

Befehl, zu geschickten Helfern des fischenden Heiligen,
eine besonders im irischen Heiligenleben beliebte Variation des

uns bereits aus der Bärenlegende bekannten Themas vom
hilfsbereiten Tier.

Eine Begebenheit soll noch erwähnt werden, die nach dem

Tode des Gallus spielt. Er ist in Arbon (um 645) gestorben
und soll dort begraben werden. Alles ist zur Beerdigung
vorbereitet, da bleibt der Sarg, als man ihn emporheben will,
unbeweglich stehen. Der Bischof von Konstanz löst das Rätsel:
„In Arbon begraben zu werden, ist Gallus nicht genehm!" Es

gilt Gottes Willen darüber zu erkunden, an welchem Ort die
Bestattung geschehen soll. Zu diesem Zweck werden zwei wilde
Pferde eingefangen und die Bahre mit dem Sarge des Gallus
ihnen auf den Rücken gelegt. Die Pferde setzen sich in Bewegung

und „o Wunder, ungewöhnlich in unserem Jahrhundert,

21 303



die Pferde wichen weder zur Rechten noch zur Linken ab, bis
sie geradewegs zur Zelle des Gottesmannes kamen." In der

Kapelle, die zur Galluszelle gehört, wird die Leiche des

Heiligen der Erde übergeben.
Ein Gespann wilder Rosse war also ein Werkzeug Gottes und

hat Gottes Willen kundgegeben. So „ungewöhnlich", wie die

Legende glauben machen will, war indessen solch Wunder
damals nicht. Denn Stier- oder Pferdepaare, die einen heiligen
Leichnam an den von Gott oder dem toten Heiligen gewünschten
Begräbnisort führen, sind in der Legendenliteratur überaus
zahlreich, wobei immer vorausgesetzt ist, dass niemand auf Erden

ausser diesen Tieren um die Begräbnisstätte weiss. Sie allein
sind in Gottes oder des Heiligen Absicht eingeweiht und offenbaren

diesen Willen eben dadurch, dass sie zu dem betreffenden
Platze hinführen. Neben Tieren, die den Ort eines Grabes zeigen,
kennt die mittelalterliche Legende auch solche, die zum Platz
einer Siedlung, einer Kirchen- oder Klostergründung hinführen.
Man erinnere sich des Hirsches, der die Stelle zum Bau des

Fraumünsterstiftes in Zürich zeigte. Die Ahnenreihe dieser im
Mittelalter sehr beliebten Legendengruppe — die heutige
Forschung bezeichnet sie als die Gruppe der Führerlegenden —
reicht bis ins heidnische Altertum, aus welchem viele von
führenden Tieren berichtende Geschichten überliefert sind, hinunter.

Der Leser, der in diesem Beitrag Zeugnisse für die Liebe des

grossen Irenheiligen zu den Tieren gesucht hat, wird enttäuscht
sein. Zwar freuten wir uns an der freundlichen Haltung des

Gallus gegenüber dem Bären, aber einen Beleg für die Tierliebe

des Heiligen im strengen Sinne dürfen wir darin nicht
finden. Denn dieser Bär ist ja kein natürliches Tier, sondern
ein un-natürliches, ein unwirkliches. Dasselbe gilt auch für die

Schlangen, die Pferde und die Fischotter. Sie haben ihre irdii-
schen Züge abgelegt. Eben solche Tiere will uns die
Galluslegende zeigen. Für das menschlich-persönliche Verhältnis, das
ein Gallus etwa zu wirklichen Tieren hatte, hat sie kein Auge.
Sie sieht nur die Heiligkeit des Gallus und die Tiere müssen
dazu dienen, den Eindruck dieser Heiligkeit noch zu mehren.
Die Wunder, die an den Tieren geschehen, sind nichts als der
Widerschein der Persönlichkeit des grossen Bekehrers, der
selbst die wilden Tiere in seinen Bann zwingt.

304


	Gallus und die Tiere

