Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 5

Artikel: Gallus und die Tiere

Autor: Blanke, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gallus und die Tiere

von Fritz Blanke.

Gal]us ist in Arbon von dem Fieber, das ihn, wihrend sein
Abt Columban nach dem Siiden weiterwanderte, am Boden-
see zuriickhielt, wieder genesen. Es ist sein Wille, sein Leben
fortan als Einsiedler in der Abgeschiedenheit einer Wildnis
Gott zu weihen; fiir diesen Zweck hat er das unbewohnte Wald-
gebiet unmittelbar siidlich von Arbon ausersehen. Aber Hiltibod,
der Arboner Diakon, den Gallus als Fiihrer mitnehmen will,
rit ab. ,,Mein Vater (sagt Hiltibod), diese Einéde ist rauh und
wasserreich, hat hohe Berge und enge Tiler und verschiedene
Tiere, sehr viele Bdren und Herden von Woélfen und Wildsauen.
Ich fiirchte, sie mochten iiber dich herstiirzen, wenn ich dich
dorthin bringe” — eine Antwort, in der sich der Schrecken un-
serer Vorfahren vor den mit reissendem Getier bevolkerten
heimatlichen Urwildern widerspiegelt. (Uebrigens haben wir
hier auch, soviel ich sehe, die dlteste Nachricht iiber das Vor-
kommen der drei genannten Tierarten auf Schweizerboden).

Aber Gallus ist getrost. ,,Der Daniel aus der Lowengrube ge-
rettet hat, der ist méichtig, auch mich aus der Hand der Be-
stien zu befreien” spricht er zu Hiltibod, und der ermannt sich,
zusammen mit dem Iren ,,in die Geheimnisse der Wilder vorzu-
dringen”. Die erste Rast machen die beiden Wanderer an einem
kleinen, von der Steinach gebildeten Weiher. Fische werden
gefangen, von Hiltibod, der Feuer aus einem Stein entlockt,
gebraten und so ein einfaches Mal bereitet.

Unterdessen ist die Dunkelheit hereingebrochen. Die beiden
Minner legen sich auf dem Rastplatz schlafen. Aber Gallus er-
hebt sich mitten in der Nacht wieder zum Gebet. Und jetzt
tritt ein, was Hiltibod ahnte. Ein Bir, der Konig des germani-
schen Waldes, trollt daher, schon schnuppert er in den Ueber-
resten der Mahlzeit. Der Heilige und das Raubtier sind sich
jetzt ganz nahe. Doch Gallus erschrickt nicht, sondern er wendet
sich zu dem Biren und gibt ihm den Befehl, Holz in das Feuer
zu legen. Das Tier folgt ohne Zogern und legt einen dicken
Klotz in die Glut. Zum Dank erhilt es von dem Gottesmann ein
Stiick Brot, muss aber zugleich einen neuen Befehl vernehmen:

297



,Im Namen meines Herrn Jesu Christi weiche aus diesem Tale;
die Berge und Hiigel mogen dir freistehen, aber hier (im Tale)
verletze weder Mensch noch Vieh”.

Auch diesem Gebot des Heiligen ist der Bédr gehorsam und
damit ist die wundersame nichtliche Szene zu Ende. Hiltibod,
der heimlich zugeschaut hat, stiirzt jetzt hervor, wirft sich Gal-
lus zu Fiissen, um auszurufen: , Jetzt weiss ich, dass der Herr
mit dir ist, denn die Tiere der Wildnis gehorchen dir!”’

Der Hauch einer Idylle ruht iiber dieser Erzihlung. Patriar-
chalisch fast, wie ein Herr mit seinem Diener, verkehrt hier ein
Mensch mit einem Tier. Er versteht es und wird von ihm ver-
standen. Wie giitig die Haltung des Heiligen, der dem Biren,
welcher statt seinen Hunger stillen zu koénnen, zuerst arbeiten
musste, doch noch das verdiente Futter in Gestalt eines Brotes
reicht, und wie menschlich, dass Gallus dem gefrissigen Réuber
wenigstens im Gebirge das Jagen fiir die Zukunft gestattet.

Der Kern unserer Legende liegt also darin, dass der Béir, neben
dem Wolf das gefiirchtetste Raubtier Europas, hier plotzlich
zahm, folgsam und dienstbeflissen ist. Begriindet wird diese
Verwandlung mit dem Einfluss, den der heilige Gallus auf das
Tier ausiibte. Einem Hiltibod gegeniiber hitte der Béir sein
Wesen nicht ausgezogen, jedoch vor einem Gallus hat er seine
Tiernatur verloren. Und dies deshalb, weil der Ire in ganz
besonderer Stirke mit Gott im Bunde steht. Nicht die Tierliebe
des Gallus oder sein Geschick in der Tierbehandlung, vielmehr
einzig seine innige Verbindung mit Gott und Christus hat diese
iibernatiirliche Wirkung auf den Biren gehabt. , Jetzt weiss ich,
dass der Herr mit dir ist, denn die Tiere der Wildnis gehor-
chen dir”’. Was aber hier iiber die Macht des Gallus iiber die
Tiere erzdhlt wird, das wird im Mittelalter grundsitzlich jedem
Heiligen zugeschrieben.

Wenn wir nach dem Quellort dieser Vorstellung fragen, so
gibt uns Wettis Lebensbeschreibung des heiligen Gallus (aus dem
Beginn des 9. Jahrhunderts), deren Text wir unserer Studie
zugrundegelegt haben, selbst einen Hinweis, indem sie Gallus
vor dem Marsch in den Arboner Wald erkliren lisst, er vertraue
auf den Gott, der den Daniel in der Lowengrube gerettet habe.
Gallus denkt an das Buch Daniel Kap. 6: Daniel wird zu den

298



Loéwen in die Grube geworfen, aber diese tun ihm kein Leid an.
Als man Daniel wieder aus der Grube herauszog, ,,war keine
Verletzung an ihm zu finden, weil er seinem Gott vertraut
hatte”. In dieser Bewahrung Daniels vor den Léwen hat die Be-
wahrung des heiligen Gallus vor dem Biren — die Legende weist
ja auf diesen Zusammenhang selber hin — eines ihrer Vorbilder.

Das Alte Testament redet aber noch an anderen Orten von
zahmgewordenen Raubtieren, ndmlich in den Propheten, insbe-
sondere in Jesajas Kap. 11.V. 6—8, wo es heisst: ,,Da wird der
Wolf zu Gast sein bei dem Lamme und der Panther bei dem
Bocklein lagern. Kalb und Jungleu werden weiden beieinander,
und ein kleiner Knabe leitet sie. Kuh und Birin werden sich
befreunden, und ihre Jungen werden zusammen lagern; der
Lowe wird Stroh fressen wie das Rind. Der Siugling wird spie-
len an dem Loch der Otter, und nach der Hohle der Natter
streckt das kleine Kind die Hand aus”. Diese Zustinde sollen
im kommenden, vom Messias heraufzufithrenden Friedensreich
herrschen. Da man, nachdem Christus erschienen war, in diesem
den Bringer dieses Reiches erblickte, so lag es nahe, mit ihm
die von Jesajas geweissagten Umwilzungen in der Tierwelt in
Verbindung zu bringen. Allerdings geschieht das im Neuen
Testament selber nicht, wohl aber in den sog. apokryphen Evan-
gelien, die, noch in altchristlicher Zeit entstanden, das, was in
den anerkannten Evangelien nicht oder nur kurz behandelt wor-
den war, in legendirer Weise ausmalten.

Unter diesen apokryphen Evangelien ist fiir unsere Zwecke
das als ,Pseudo-Matthius” bezeichnete das wichtigste. Pseudo-
Matthius beschreibt in Kap. 18—24 die Flucht nach Aegypten
und will zeigen, dass sich auf dieser Flucht die prophetische
Voraussage von Jes. 11, 6—8 erfiillt habe. Lowen und Panther
begleiteten, so wird hier behauptet, die heilige Familie und
beteten das Jesuskind an. Vollig sanft lebten sie unter den
Schafen und Rindern, die die fliichtige Gesellschaft mit sich
fiihrte. Seine Mutter Maria, die sich vor den wilden Tieren zu-
erst fiirchtete, beruhigte der kleine Jesus, indem er ihr erklirte,
sie seien gekommen, nicht um ihr ein Leid anzutun, sondern um
ihr Gehorsam zu leisten. Die Panther und Loéwen erwiesen sich
Sogar den Fliichtigen hilfreich, indem sie den von Rindern ge-
zogenen Lastwagen lenkten.

299



Wir haben in dieser in die ersten nachchristlichen Jahrhunderte
zuriickreichenden Schilderung bereits den Typus des friedsamen,
willfdhrigen und dienstbereiten Raubtiers, der uns auch in der
Galluslegende entgegentritt. Freilich ist es in Pseudo-Matthius
allein Jesus, dem gegeniiber die wilden Tiere ihre Gewohnheiten
ablegen. Aber schon im Frithmittelalter begann man die Herr-
schaft Jesu iiber die Tiere auf die Heiligen, in denen man ja
Christus besonders gegenwirtig glaubte, zu iibertragen. So ent-
standen als eigene, sehr beliebte Legendengattung die Tierle-
genden, in denen unter der Einwirkung heiliger Menschen oder
richtiger unter der Einwirkung des in den Heiligen wirkenden
Christus wilde Tiere friedlich, scheue zutraulich, rauberische
gehorsam, gefihrliche hilfreich werden. (Beispiele bei Lise-
lotte Junge, Die Tierlegenden des hl. Franz von Assisi. Studien
iiber ihre Voraussetzungen und ihre Eigenart. 1932) In dem
grossen Legendenkranze, der sich im Mittelalter um das Thema
,Der Heilige und die Tiere” gerankt hat, ist unsere Gallus-
Tierlegende eine von vielen. Auch dass das Wunder an einem
Béiren geschieht, ist nicht neu. Neu ist neben der Tatsache, dass
der Bir eine Belohnung erhdlt, die Art seiner Dienstleistung:
er tritt nicht wie in den iibrigen Bérenlegenden als Reit-, Saum-,
Zugtier, als Weg-Weiser oder als Hiittenbauer, sondern als —
Heizer auf, denn er schafft ja Feuerungsmaterial zur Stelle.
Hingegen der Rahmen des Ganzen (Befehl im Namen Christi,
Zahmheit, Gehorsam, Arbeitsleistung als solche) ist herkémm-
licher Bestandteil der Tierlegenden.

Innerhalb dieses Rahmens, der, wie gezeigt, alttestamentli-
cher und altchristlicher Herkunft ist, bedarf der zweite Befehl,
den Gallus an den Biren richtet, einer besonderen Betrachtung.
Gallus verlangt von dem Tier ja nicht nur die Mithilfe bei der
Feuerung, sondern gebietet ihm, es solle dieses Tal — das
Hochtal von St. Gallen — verlassen und sich auf das Gebirge
beschrianken, aber Menschen und Vieh im Tale nicht behelligen.
Es handelt sich hier nicht etwa um eine reine Tiervertreibung,
wie sie in manchen Legenden vorkommt. Denn der Bar wird
nicht einfach fortgejagt, sondern es wird ihm bloss der Auf-
enthaltsbereich, innerhalb dessen er fortan existieren soll, neu
umschrieben. Der Heilige trigt also dem Lebenswillen des Tieres
Rechnung, aber er verlangt dafiir einen Gegendienst: der Bir

300



muss versprechen, dem Raube ausschliesslich in den Bergen
nachzugehen und Herden und Menschen in der Ebene in Ruhe
zu lassen.

Eine gegenseitige Abmachung, ein Vertrag, wie er sonst nur
zwischen Menschen geschlossen wird, kommt also zwischen Gal-
lus und dem Biren zustande. Der Inhalt des Abkommens ist
eine Gebietsabgrenzung. Dieses Vertragsmotiv ist nun wiederum
kein vereinzeltes, sondern begegnet uns in den Tierlegenden
in manchen Spielarten. Die ilteste Gestaltung dieses Motives in
der christlichen Legende ist, soweit ich sehe, in der um 640 von
dem Ménch Jonas niedergeschriebenen Columbanlebensgeschichte
zu finden. Hier wird von einer Hungersnot berichtet, die Colum-
ban und seine Ordensbriider wihrend ihrer Wirksamkeit in
Bregenz (zwischen 611 und 613) ndétigte, sich mit wilden Aep-
feln zu sittigen. Eines Tages stiess der Ménch Chagnoald, der
zum Aepfelsammeln ausgeschickt war, auf einen Biren, der von
denselben Baumen, von denen Chagnoald Aepfel ernten wollte,
solche abriss und sie verzehrte. Was tun? Columban, um Rat
gefragt, denkt nicht daran, den Biren zu vertreiben. Sondern
er schligt dem Bruder vor, mit einer Rute eine Linie durch die
Baumpflanzung zu ziehen. Die Abteilung auf der einen Seite
solle den Monchen, die auf der andern Seite dem Bédren zur Er-
ndhrung iiberlassen werden. Der Bir, so weiss Jonas zu melden,
hielt sich an diese Abgrenzung und iiberschritt, solange Colum-
ban am Bodensee weilte, die von Chagnoald gezogene Linie
nicht. Wenn auch hier von einer gegenseitigen Abmachung
zwischen Bir und Moénch nicht ausdriicklich die Rede ist, so
muss doch eine solche unausgesprochen im Hintergrund stehen.
Denn der Bir musste mit der Aufteilung des Obstlandes zwi-
schen sich und den Ménchen einverstanden sein und er musste
gewillt sein, da ihm ein fester Anteil an der Obsternte verspro-
chen war, den Anteil der Ménche nicht anzutasten.

Fragen wir nach der Herkunft dieses Vertragsmotivs, so las-
sen uns das Alte Testament und die apokryphen Evangelien im
Stich. So sehr diese Quellen den Begriff des zahmen und hilf-
reichen Raubtiers kennen, Abmachungen zwischen Tier und
Mensch sind ihnen unbekannt. Diese Vorstellung muss also einen
anderen Ursprung haben. Wir finden ihn in der heidnischen
Antike, Auch das nichtchristliche Altertum kennt Wundererzih-

301



lungen, die von Tieren handeln. Darunter gibt es solche, die
von Verabredungen berichten, die zwischen Tier und Mensch
getroffen werden und in denen das gemeinsame vertrigliche Zu-
sammenleben der beiden Vertragspartner geregelt wird. Aelian
handelt z. B. in seiner Natura Animalium von einem zwischen
den Venetern und den Dohlen geschlossenen Vertrag, der be-
stimmte, dass die Dohlen wihrend der Saatzeit sich mit einem
von den Venetern geschenkten Kuchen begniigten und auf die
Beraubung der Saatfelder verzichteten. Das Hauptmerkmal der
von Columban und Gallus mit den Béren getroffenen Vereinbarung
— dass ndmlich das Tier, wenn ihm vom Menschen ausreichende
Nahrung garantiert wird, davon absteht, in den Bezirk des Men-
schen iiberzugreifen — liegt schon in der von Aelian erzihlten
Geschichte vor. Aus der heidnischen Tierlegende ist dieser Ge-
danke dann in die christliche hiniibergewandert. Die Legende von
Gallus und dem Biren ldsst sich also nicht ausschliesslich aus
der christlichen Ueberlieferung ableiten, sondern ist, motivge-
geschichtlich gesehen, eine Mischung aus christlichen und anti-
ken Bestandteilen.

Die iibernatiirliche Macht des heiligen Gallus iiber die Tier-
welt wird in der Galluslegende noch an anderen Bildern an-
schaulich. Von dem Rastort aus, an dem sie das Erlebnis mit
dem Biren gehabt haben, durchforschen Gallus und Hiltibod
Berg und Tal und finden zwischen zwei Bichen — Steinach und
Ira — einen Wald und eine anmutige Ebene, die zur Errichtung
einer Zelle — der spiteren Galluszelle — einlddt. ,,Dort begab
sich ein neues Wunder: denn wihrend es hier voll Schlangen
gewesen war, zeigten sie sich von jenem Tage an nicht mehr”.
Die Schlangen tun dem Heiligen nicht nur keinen Schaden, son-
dern sie verschwinden sogar, zwei Ziige, die zum erstenmal
wiederum in Pseudo-Matthius auftauchen, wo es heisst (Kap.
18), dass die Schlangen auf der Flucht nach Aegypten vor dem
Jesuskinde zahm wurden, es anbeteten und sich dann entfern-
ten.

Ein weiteres Tierwunder ereignet sich, nachdem Gallus seine
Zelle schon einige Jahre bewohnt. Er erhilt eines Tages Besuch
von Briidern aus dem Kloster Luxeuil in Frankreich und begibt
sich in ihrer Begleitung zum Bergbach, um zu fischen. ,,Dort
geschah zum Preise Christi ein Wunder, da sie einen gewal-

302



tigen Fisch erblickten, welcher vor zwei Tieren, die man Fisch-
ottern nennt, floh und deren Heisshunger er schon beinahe
zur Beute geworden war. Ohne Verzug warf man das Netz aus
und zog ein Mahl fiir die Midnner Gottes aus dem Flusse. O
Wunder, die Linge des Fisches betrug zwo6lf Handbreiten, die
Breite vier, wihrend dort vorher nur winzige Fischlein gefangen
worden waren. Die erwihnten Tierlein — die Fischotter — zogen
sich nun zuriick und warteten gleichsam, um den Knechten Got-
tes wieder mit ihrer Hilfe gehorsam zu sein. Wieder wurde das
Netz hineingesenkt und iibervoll, sodass es fast zerriss, aus
dem Wasser gezogen, wobei jene Tiere die Schuppentriger
hineintrieben. Als das der auserwihlte Streiter Christi sah, gab
er einen Teil von den Fischen den heimischen Gewaissern zuriick
und einen Teil liess er fiir die lieben Giste zubeneiten, und
fiigte hinzu: Seht, eure Verdienste zeigen sich, weil wegen
eurer Ankunft Christi Wunder erglanzten. Jene entgegneten,
dass sie sich solches Verdienstes nicht bewusst seien, sondern
dass zu des Gallus Ruhme der Schopfer dieser Welt dieses ange-
ordnet habe; hier war die Demut Herrscherin, da jeder Teil
sich gern fiir geringer hielt als der andere”.

Von den zwei Mirakeln, die hier erzdhlt sind — wunderbarer
Fischfang und Unterstiitzung durch die Fischotter — ist das
zweite wohl das erstaunlichere: Die gierigen Fischrauber ver-
zichten auf eigene Beute und werden, sogar ohne einen beson-
deren Befehl, zu geschickten Helfern des fischenden Heiligen,
eine besonders im irischen Heiligenleben beliebte Variation des
uns bereits aus der Birenlegende bekannten Themas vom hilfs-
bereiten Tier.

Eine Begebenheit soll noch erwihnt werden, die nach dem
Tode des Gallus spielt. Er ist in Arbon (um 645) gestorben
und soll dort begraben werden. Alles ist zur Beerdigung vor-
bereitet, da bleibt der Sarg, als man ihn emporheben will, un-
beweglich stehen. Der Bischof von Konstanz 16st das Ritsel:
»In Arbon begraben zu werden, ist Gallus nicht genehm!’ Es
gill Gottes Willen dariiber zu erkunden, an welchem Ort die
Bestattung geschehen soll. Zu diesem Zweck werden zwei wilde
Pferde eingefangen und die Bahre mit dem Sarge des Gallus
ithnen auf den Riicken gelegt. Die Pferde setzen sich in Bewe-
gung und ,,0 Wunder, ungewohnlich in unserem Jahrhundert,

. 303



die Pferde wichen weder zur Rechten noch zur Linken ab, bis
sie geradewegs zur Zelle des Gottesmannes kamen.” In der
Kapelle, die zur Galluszelle gehort, wird die Leiche des Hei-
ligen der Erde iibergeben.

Ein Gespann wilder Rosse war also ein Werkzeug Gottes und
hat Gottes Willen kundgegeben. So ,ungewdéhnlich”, wie die
Legende glauben machen will, war indessen solch Wunder da-
mals nicht. Denn Stier- oder Pferdepaare, die einen heiligen
Leichnam an den von Gott oder dem toten Heiligen gewiinschten
Begribnisort fithren, sind in der Legendenliteratur iiberaus zahl-
reich, wobei immer vorausgesetzt ist, dass niemand auf Erden
ausser diesen Tieren um die Begridbnisstitte weiss. Sie allein
sind in Gottes oder des Heiligen Absicht eingeweiht und offen-
baren diesen Willen eben dadurch, dass sie zu dem betreffenden
Platze hinfithren. Neben Tieren, die den Ort eines Grabes zeigen,
kennt die mittelalterliche Legende auch solche, die zum Platz
einer Siedlung, einer Kirchen- oder Klostergriindung hinfiihren.
Man erinnere sich des Hirsches, der die Stelle zum Bau des
Fraumiinsterstiftes in Ziirich zeigte. Die Ahnenreihe dieser im
Mittelalter sehr beliebten Legendengruppe — die heutige For-
schung bezeichnet sie als die Gruppe der Fiihrerlegenden —
reicht bis ins heidnische Altertum, aus welchem viele von fiih-
renden Tieren berichtende Geschichten iiberliefert sind, hinunter.

Der Leser, der in diesem Beitrag Zeugnisse fiir die Liebe des
grossen Irenheiligen zu den Tieren gesucht hat, wird enttiauscht
sein. Zwar freuten wir uns an der freundlichen Haltung des
Gallus gegeniiber dem Biren, aber einen Beleg fiir die Tier-
liebe des Heiligen im strengen Sinne diirfen wir darin nicht
finden. Denn dieser Bir ist ja kein natiirliches Tier, sondern
ein un-natiirliches, ein unwirkliches. Dasselbe gilt auch fiir die
Schlangen, die Pferde und die Fischotter. Sie haben ihre irdir
schen Ziige abgelegt. Eben solche Tiere will uns die Gallus-
legende zeigen. Fiir das menschlich-personliche Verhiltnis, das
ein Gallus etwa zu wirklichen Tieren hatte, hat sie kein Auge.
Sie sieht nur die Heiligkeit des Gallus und die Tiere miissen
dazu dienen, den Eindruck dieser Heiligkeit noch zu mehren.
Die Wunder, die an den Tieren geschehen, sind nichts als der
Widerschein der Personlichkeit des grossen Bekehrers, der
selbst die wilden Tiere in seinen Bann zwingt.

304



	Gallus und die Tiere

