
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 4

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuigkeit hinüberzuwerfen. Jetzt ist etwas geschehen, ein Wagnis

ist da, und mein Leben ist darin. Habe ich es angenommen?
Schon beginnt alles wieder von neuem. Denn unsere irdische
Zeit fügt dem Ewigen nichts hinzu. Diesen sieghaften kleinen
Schritt, kaum dass ich ihn getan, ich verliere ihn wieder, wenn
ich nicht einen zweiten tue. Und doch ist mein Hoffen
verbürgt durch eine Verheissung, so sicher wie der Tod, und wie
der Tod der Zeit selber am Tage des Jüngsten Gerichts. Nicht
ohne Zögern folgt der Glaube ihrer Spur, und seiner Berufung
gegenüber kann der Mensch nichts anderes als ein Zweifel
sein; aber die Treue der Person ist kein leerer Wahn. In dem

höchst verworrenen Spiel, das wir spielen, der Regel unkundig,
seien wir uns des unvergleichlichen Einsatzes bewusst!

(Ins Deutsche übertragen von Martha Amrein-Widmer)

KLEINE RUNDSCHAU
Englischer Geist

„ Träumer und Denker" von André Maurois. Rascher Verlag Zürich, 1939.

Aus der neueren englischen Literatur unterzieht André Maurois
sieben Gestalten einer einlässlichen Analyse; er nennt diese sieben
Autoren „Magiciens et Logiciens", Zauberer und Denker, was der Ueber-
setzer Karl Stransky mit „Träumer und Denker" wiedergibt. Zu den

magiciens rechnet Maurois wohl Rudyard Kipling, Joseph Conrad,
Katherine Mansfield und D. H. Lawrence, zu den logischen Denkern die

analytischen Begabungen Bernard Shaw, Lytton Strachey und G. K.
Chesterton. Aber die Scheidung ist nicht streng, die Logiker wie Shaw
und Chesterton sind manchmal „magischer" als die „Zauberer" und diese

wieder vermitteln ganz handfeste Einsichten, denn die geistigen
Grundrichtungen der Zergliederung wie des intuitiven Erschauens wechseln in
einer und derselben Person wie ein Austausch von Grundströmungen, die
das geistige Leben erzeugen.

Rudyard Kipling, der in Indien geborene und aufgewachsene
Engländer hat als erster das „British Empire zum Gegenstand der
Dichtung" gemacht. Mit dreiundzwanzig Jahren fand er seine Form mit den

drei Meisterwerken, den „Einfachen Geschichten aus den Bergen", den

264



„Drei Soldaten" und der „Geschichte der Gadsby", die in Lahore
erschienen. Der Erfolg in Indien war gering, da die wahrheitsgetreue
Sittenschilderung missfiel, aber in London erregte sie grosses Aufsehen. „Es
klang in diesen Geschichten ein moralischer Unterton mit, es wehte aus
ihnen ein Geist allbritischer Brüderlichkeit, der den Engländern ans
Herz rührte und der bald auf die Anglo-Inder seine Wirkung ausüben
sollte. Wie das Leben so oft die Kunst nachahmt, gab man sich Mühe,
sich über sich selbst hinaus zu steigern, um den Gestalten Kiplings ähnlich

zu werden."
Maurois frägt sich, welches die Ursachen der internationalen Wirkung

Kiplings und insbesondere der stürmischen Aufnahme seiner Werke bei
der französischen Jugend seien, denn der britische Imperialismus, der
seinen Niederschlag in seinem Werk gefunden habe, könne den über das

Empire hinausreichenden Erfolg nicht erklären: „Was scherten wir uns
viel um den britischen Imperialismus, wenn wir die „Stadt der Träume"
und die „Brückenbauer" lasen! Was wir bei Kipling suchten, war,
abgesehen von seiner wunderbaren Erzählerkunst, die heldenhafte
Auffassung des Lebens. An dieser Auffassung war nichts ausschliesslich
britisch oder imperialistisch. Kipling zeigt, dass sie dem römischen
Beamten in Gallien, in der Bretagne ebenso eignete wie dem englischen
Offizier in der Einsamkeit des Himalaja oder dem französischen Offizier
im wilden Atlas"

Im „Heldentum" als der sittlichen Kraft der Ein- und Unterordnung
und der strengen Pflichterfüllung, welches Kipling überzeugungskräftig
in seinen Männergestalten schildert, liegt das Geheimnis der Wirkung
auf die Jugend der weissen Rasse. Darum verdankt ihm die „Pfadfinderbewegung",

„die ganze Scoutbewegung, die ein soziales Ereignis ersten
Ranges ist, einen grossen Teil ihrer Gesetze und ihrer Kraft". Auf die
Bewegung der moralischen Kräfte baut Kipling eine ganze Geschichtsphilosophie

— eine Art geschichtsphilosophischer Stoa: „Der Held hat
seine Trägheit, Neid und Furcht, Ehrgeiz und Verlangen zu beherrschen,
oder er muss sie wenigstens hinter der Maske des Schweigens im
Zaum halten, denn wenn er nicht aufpasst, ginge die ganze Gesellschaft
vor die Hunde.

Wenn die Helden ihr Teil getan haben, wenn die Ordnung schlecht
und recht hergestellt ist, dann treten als Ablösung die grossen
Verwaltungsmenschen an, die „grossen Sahibs". Sie sind stark, klug, wortkarg.

Die grossen Sahibs machen nicht viel Worte, wenn sie sich
untereinander verständigen, noch weniger, wenn sie mit Aussensdehenden
von ihren Geschäften sprechen, bemerkte ein weiser Eingeborener.
Geschicklichkeit und Selbstbeherrschung der Staatsmänner halten eine Zeitlang

die Gesellschaftsordnung aufrecht, die von den Helden geschaffen
wurde. Dann kommt die Zeit, wo das scheinbar feste Gefüge die
Egoisten und Schwätzer in die vorderste Reihe lockt. Damit hebt die
Herrschaft der Müssiggänger und Geniesser an, die jede Gesellschaft
untergraben, und dann beginnt der Kreislauf von neuem."

18
265



Die heldische Haltung ist die dem Menschen angemessene gegenüber
den göttlichen und dämonischen Gewalten, von denen Kipling die Natur

beherrscht sieht; die Frau rechnet er zur Natur, darum kann sie
zerstörerisch auf das von Intelligenz und Pflichtgefühl aufgerichtete Werk
der Gesellschaft wirken, indem sie die Männer aus der Hierarchie der
Werkverbundenen herauslöst.

*

Der Studie über Kipling lässt Maurois eine Betrachtung über
Bernard Shaw folgen und führt ihn mit dessen eigenen Worten ein:
„Bernard Shaw ist Junggeselle, Irländer, Vegetarier, er ist ein Lügner.
Schwätzer, Sozialist, Conferencier, Musikliebhaber, ein erbitterter Gegner

der Stellung, welche unsere Zivilisation den Frauen bereitet hat,
und er nimmt die Kunst ernst". Er ist der Mann, der in der Schellenkappe

für seine „Wahrheiten" wirbt, und diese sind fast immer Paradoxe.

„Was Du willst, das man Dir tu', das füge keinem andern zu,
denn sein Geschmack kann von dem deinen ganz verschieden sein". —
„Die goldene Regel ist, dass es keine goldene Regel gibt".

Shaw will Irländer sein — er ist in Dublin geboren — um nicht
Engländer sein zu müssen, und er will Protestant sein; er sagt, er sei
der einzige, der heutzutage noch protestiere. Er ist ein Zyniker, der
mit der „bestehenden Ordnung" durchaus unzufrieden ist, darum ist
er auch „Sozialist" eigener Prägung. „Reichtum und Armut, eines ist
so hassenswert wie das andere. Ich meinesteils hasse die Armen, ich
wünsche glühend sie auszurotten. Die Reichen tun mir ja ein wenig leid,
aber ich bemühe mich, auch sie auszurotten. Die Arbeiterklasse, der
Gewerbestand, die reichen Klassen, die herrschende Klasse, sind eine scheuss-
licher als die andere. Sie haben kein Recht zu leben". Aber auch mit
jeder möglichen neuen Gesellschaftsordnung ist er im voraus unzufrieden

—, „wenn man nicht den Menschen ändert". „Aus dem Wolf einen
Hofhund züchten, aus dem Streitross Heinrichs IV. ein Rennpferd, das
ist etwas Wirkliches. Was mit Wolf und Pferd gelungen ist, das muss
auch mit dem Menschen möglich sein..." Shaw verlangt, dass sich der
Mensch in den Uebermenschen verwandle. „Sowie er auf den Ueber-
menschen zu sprechen kommt — sagt Maurois — hört der Zyniker
Shaw auf, ein Zyniker zu sein. Der Spötter macht dem Gläubigen
Platz, der Seiltänzer verwandelt sich in einen Beter. Wie soll jedoch
der Uebermensch beschaffen sein?" Auf diese Frage erhält man
selbstverständlich keine Antwort; der Metaphysiker Shaw begnügt sich, uns

zu versichern, dass der Uebermensch möglich sei, denn „die Welt ist
Wille. Der Wille vermag alles".

Im Schweigen des Utopisten auf diese Frage enthüllt sich sein
Geheimnis; Shaw bezieht nämlich seine komische Wirkung überall von
den wirklichen Menschen und ihren Einrichtungen, die er zwar theoretisch

negiert, aber mit den theatergemässen Uebertreibungen, Vereinfachungen

und Uebermalungen auf die Bühne stellt und dann seine Bühnen-

266



gestalten ihre „moralischen Abhandlungen" gegen sich selbst sprechen
Iässt. Es ist das Geheimnis des Komödiendichters, das sich hier
enthüllt: die Komödie ist nicht Mittel, sondern Selbstzweck. Shaw „hat
Theaterblut", sagt Maurois in seiner klugen Untersuchung über „die
Kunst Bernard Shaws".

*

Literarisch wirksam hat Maurois dem Essay über Shaw eine Studie
über Gilbert Keith Chesterton angefügt. So steht der
satirische Weltverbesserer und passionierte Wassertrinker Shaw dem satirischen

Weintrinker und Freund der kleinen Lebensgenüsse Chesterton
gegenüber, der irische „Protestant" dem englischen Katholiken, der
mystische Atheist dem gläubigen Christen, der ewige Revolutionär dem
ewigen Reaktionär. Touts les buveurs d'eau sont méchants, sagt
Rabelais, demnach müssten die Weintrinker eher den „guten" Menschen
zuzuzählen sein, und „Chesterton, wie wir ihn heute kennen, war ein

einfacher, heiterer Mann, der offensichtlich das Leben liebte, der tausend
Verse aufsagen konnte und ganz ungezwungen in demselben blendenden
Stile sprach, in dem er schrieb. Nichts an ihm ist feierlich. «Nichts ist
leichter als Pathos», sagt er. Wie schwer aber ist es, frivol zu sein
Der ehrenwerte Leser möge einmal seine Augen schliessen, vor den

geheimen Richterstuhl seiner Seele treten und sich die Frage vorlegen,
was er lieber täte, wenn man folgendes Verlangen an ihn richtete: Er
möge binnen zwei Stunden die erste Seite für die Times schreiben,
lauter lange, ernsthafte Artikel, oder die erste Seite für die Tits-Bits,
nur kurze, witzige Sachen. Wenn der Leser der gewissenhafte Mann ist,
wie ich ihn mir vorstelle, wird er gewiss antworten: Lieber aufs
Geratewohl zehn Aufsätze für die Times, als einen einzigen Scherz für
die Tits-Bits. Nichts ist leichter als ein schwerfälliges, feierliches Pathos,
so was bringt jeder fertig. Deshalb stürzen sich ja so viele müde, reiche
Greise in die Politik. Sie sind ernst, weil ihr Geist nicht mehr die Kraft
aufbringt, frivol zu sein".

In den Aufsätzen, die er wöchentlich von 1905 bis 1930 in den
Illustrated London News erscheinen liess „bekämpft er die überkommenen
Ansichten, durchwegs neue und «fortschrittliche» Ansichten, denn es gibt
eine Nachbeterei auch bei den Revolutionären, gegen die sich Chesterton

immer aufgelehnt hat. Während Wells (der bekannte sozialistische
Schriftsteller )und Shaw die Stunde regierten, hat er sich, ohne sich
dessen zu schämen, ungestüm für die Reaktion erklärt". „Angesichts
des Misserfolges, den das 19. Jahrhundert (in moralisch-soziologischer
Hinsicht) bedeutet, erwarten Shaw und Wells das Heil der Menschheit

von der Zukunft. Chestertons Widerwillen vor der Gesellschaft,
wie sie das Maschinenzeitalter hervorgebracht hat, ist nicht geringer,
aber für ihn liegt das Heil in der Rückkehr zur Vergangenheit",
genauer, zum Christentum. Er glaubt nicht an die sozialistischen
Konstruktionen der Zukunft, lehnt den autoritären Sozialismus ab, ist
wirklicher Demokrat.

267



„Er preist den Mann des Mittelmasses, den Mann, der seinen Garten
bestellt und am Abend im Wirtshaus sein Glas Bier trinkt". Er ist
überzeugt „dass die Grundgefühle des Menschen einfach und uralt sind".
Dieselbe Ueberzeugung vertraten um die gleiche Zeit in Frankreich
Maurras und Bainville. Die Sozialisten Shaw und Wells kämpfen mit
gewalttätigen Visionen „aber Shaw kann nicht begreifen, dass das
Kostbarste und Teuerste in unseren Augen nicht der Uebermensch ist,
sondern der Mensch, der alte Biertrinker, Glaubensstifter, Kampfhahn,
Sünden- und Sinnenknecht. Was sich auf dieses handfeste Geschäft gründet,

ist für die Ewigkeit gebaut. Was sich auf das Hirngespinst vom
Uebermenschen gründet, stirbt mit dem Untergang der Kultur, die allein
dieses Gebilde hervorgebracht hat. Immer wieder sind Kaiserreiche
und Königtümer gestürzt und an der ihnen innewohnenden Schwäche

zugrundegegangen, dass starke Männer sie auf starke Männer gegründet

hatten. Die Kirche Christi gründet sich auf Schwäche, deshalb ist
sie unvergänglich. Keine Kette ist stärker als ihr schwächstes Glied'".

„Wells, sagt Maurois, schildert phantastische Welten mit so viel
Talent, dass sie uns beinahe wirklich erscheinen. Chesterton beschreibt
die wirkliche Welt mit so viel Talent, dass sie uns beinahe phantastisch

erscheint".
Mit diesen drei Studien hat Maurois den Grundriss der Architektur

des englischen Geistes der vergangenen dreissig Jahre gegeben, es

blieb nun noch im Aufriss zu zeigen, welche weiteren Linien für den

geistigen Aufbau bemerkenswert sind.

*

Nahe zu Kipling tritt Joseph Conrad, der naturalisierte
polnische Edelmann, Sohn eines verbannten polnischen Freiheitskämpfers,
der Wahlengländer, der den britischen Trieb zur Seefahrt in sich spürte
und ihm nachlebte. Er ist der grösste Künstler unter den sieben
Gestalten, denen Maurois seine Betrachtungen widmete. Seinen „Lord Jim",
den jungen Seeoffizier, der in einem Schiffbruch, bewogen durch seine
Kameraden, einen Moment der Ehre vergass und sich mit diesen
rettete, statt bei dem verlorenen Schiff und den Passagieren zu bleiben
und „sein ganzes Leben nur noch die Aufgabe hat, seine Ehre
zurückzugewinnen", wird man nie vergessen, solange es in Europa noch
Männer von Ehre gibt. „Jedes Opfer, das man der Ehre bringt, fällt
leicht, wenn man unter seinesgleichen lebt, unter Menschen, die unsere
Gefühle teilen. Als Nachschrift zu Lord Jim hat Conrad einen Gedanken

von Novalis aufgeführt: «Es ist gewiss, dass meine Ueberzeugung
unendlich gewinnt, sobald eine andere Seele sie teilt». Wenn Jim in
der Stunde der Gefahr versagte, so geschah es, weil die niedrigen,
gemeinen Seelen um ihn das Gefühl der Ehre nicht kannten." „Die Welt
der Dinge, der Stürme und der Menschenmassen ist unbeständig, nur
die Treue kann der Menschenwelt Dauer verleihen". „Stoischen
Pessimismus" und „aristokratischen Realismus" nennt Maurois Conrads
Weltanschauung, die manchmal mit der Chestertons identisch zu sein scheint:

'268



„Meine Leser wissen, schreibt Conrad, wie tief ich davon durchdrungen
bin, dass die Welt in der wir leben, auf einigen einfachen Grundwahrheiten

beruht, so einfach, dass sie ebenso alt sein müssen wie die Berge.
Sie ruht unter anderem auf dem Glauben an die Treue." — —

*

„Unter den Schriftstellern, denen diese Studien gelten, stellt Lytton
Strachey einen der merkwürdigsten Fälle dar. In der Zeit ,wo der
Romanschriftsteller der König des Schrifttums zu sein schien, hat er mit
drei historischen Büchern Weltruhm erworben. Unsere Verwunderung
darüber wäre geringer, wenn er diesen Erfolg den zünftigen Vertretern
der Geschichtsphilosophie zu verdanken hätte, aber das genaue Gegenteil

ist der Fall". Strachey leugnete nämlich „dass die Geschichtsforschung
überhaupt eine Wissenschaft sei, und unterfing sich, Klio wieder unter
die Musen einzureihen". Er will der „pompösen" Geschichtsschreibung zu
Leibe rücken und „uns daran erinnern, dass, was heute Geschichte ist,
früher einmal lebendige Gegenwart war" ; der „Prunkaufzug" der „guten

Dame Klio" wird etwas gestört durch „kleine Teufelchen", die

(Memoirenschreäber, die die „Dessous Klios in der ärgerlichsten Weise
sehen lassen". Die Mittel seiner Historiographie sind interessante
Details und leitmotivische Darstellung. Maurois erwähnt ausdrücklich die

Kompositionstechnik Richard Wagners als Beispiel für die historiogra-
phische Artistik Stracheys. Die geistige Verwandtschaft Stracheys mit
Bernard Shaw ist augenscheinlich.

*

D. H. Lawrence ist ein bedeutender Dichter, ein extrem männliches

Talent, das aber den geheimnisvollen Mächten der „Urmutter"
verfallen ist. „Lawrence ergreift immer Partei für die Macht der Finsternis

gegen die Macht des Lichtes. Er schätzt die Nacht, sie ist die Zeit
der Liebe, in ihrer Hut treiben die Instinkte ihr Spiel". „Ich glaube,
schreibt er, zutiefst an Blut und Fleisch, in denen mehr Weisheit steckt
als in unserem Verstand. Unser Geist kann sich täuschen, was aber unser
Blut spürt, glaubt und verkündet, das ist immer wahr. Der Verstand ist
nur Zaunstück und Zügel, was ist mir am Wissen gelegen? Alles, was
ich will, ist dem Rufe meines Blutes zu folgen, ohne vermessene
Einmischung des Verstandes, der Moral, und ich weiss nicht, wessen

noch..." Der in die Gesellschaft eingegliederte Mensch ist für ihn „ein
Kunstgebilde, das notwendigerweise unglücklich ist, aus seinem

Gleichgewicht gekommen, weil es seine Triebe verleugnet". „Was wir
brauchen, ist eine neue Welt". Es ist eine primitive Welt, die er ersehnt.
Die Gesellschaft „die ihm gefällt, ist die der mexikanischen Stämme, der

armseligen italienischen Dörfer". „Als Lawrence unter den Indianern
lebte, schilderte er mit tiefer Bewunderung deren Gemeinschaftsriten.
«Ihr Tanz hat einen Sinn, das ist eine Wissenschaft für sich, denn sie
haben das Geheimnis animistischer Beseeltheit bewahrt. Sie tanzen,
um mehr Gewalt über die lebendigen waltenden Kräfte der Erde zu
erlangen, ihre Tänze erfordern geballte Anspannung und ungeheure Aus-

269



dauer»". „Man sieht, fügt Maurois hier bei, Lawrence, der seine
Verachtung der Theorie so zur Schau trägt, ist selbst einer der Theoretiker
gewisser moderner Ausdrucksbewegungen. Die Vorliebe für Massen-
feste, denen man seit dem Kriegsende in Russland, in Deutschland so
sorgfältige Pflege zuteil werden lässt, entstammt einem uralten
Bedürfnis, ähnlich jenem, deren Wiedererweckung Lawrence wünscht".

Die Sehnsucht des Dichters Lawrence ist die Natur oder das Schöne
in der Natur, im Grund ist dies das Gleiche. Dafür werden die schweren

Leiden ergeben hingenommen in heidnischer Frömmigkeit. Rastlos
sucht er die Schönheit in der Frau, in alten Mythen, im Körper, in der
Sinnenlust und am Lebensende nochmals in der Körperliebe, deren

Hymnus das seltsame Buch „Lady Chatterlev und ihr Liebhaber" ist. Es

ist der Traum von der Urmutter Natur des Poëten in Jean Jacques
'Rousseau, es ist eine Magie in anderer Form als jene der Technik, wie
sie die „Sozialisten" träumen. Die unsterbliche Sehnsucht der Menschen
nach dem Schönen, nach dem Vollkommenen geht die seltsamsten

Wege und selten einmal den Weg der Besonnenheit wie in Piatons
„Symposion". Ohne Aufhören brennt das Feuer der Sehnsucht in Lawrence,
verbrennt und löst ihn mit fünfundvierzig Jahren auf.

Mit einem Blick in die Zukunft, welche die Auflösung der bisherigen
Gesellschaftsordnung bringen werde, und, wie er hoffe, die
Wiedererstehung des „Ewigen" eines Kipling, Conrad und Chesterton, schliesst
André Maurois seine geisterfüllten Betrachtungen ab.

Paul Schmitt.

Literatur zur Laupenfeier

Zu den ausgezeichneten Arbeiten, die auf die Sechshundertjahrfeier der
Schlacht bei Laupen erschienen sind, der eigentlichen Festgabe, ver-
fasst von dem Berner Stadtschreiber und Stadtarchivar Dr. H. Mark-
walder, und der mehr für Schulen bestimmten Schrift von. F. Bürki,
kommen zum Gedenken an jenes grösste Ereignis der bernischen
Geschichte nun noch zwei weitere Bücher hinzu, die eigentlich Neudrucke
oder Abdrucke aus Zeitschriften sind. Das erste, „Der Laupenkrieg

133 9, Festschrift zur 600 Jahrfeier 193 9" von
Dr. Franz Moser, war erstmals im Archiv des Historischen Vereins
des Kantons Bern (Bd. 35, Heft 1) erschienen; das zweite, „Gestalten

und Gewalten der Schweizergeschichte, Zwischen
Morgarten und Sempach, Laupen als Ring in der
Kette" des Berner Dozenten für Kriegsgeschichte Dr. Hans Georg
W i r z, war zuerst ein Feuilleton der „Neuen Berner Zeitung". Die
beiden Publikationen vermehren zu einem aktuellen Zeitpunkt die reiche

Literatur um die Schlacht von Laupen um zwei schöne Werke. Dasjenige
von Franz Moser wurde im Auftrag des Regierungsrates des Kantons
Bern geschrieben.

Ein Zentralproblem der Moser'schen Schrift ist neben der ausgezeichneten,

aus den sämtlichen Quellen jener Zeit geschöpften Darstellung des

270



Laupenkrieges und neben dem Bemühen, diese Ereignisse stets in die

grossen weltgeschichtlichen Zusammenhänge zu bringen, die Streitfrage
um den Ritter Rudolf von Erlach. Es ist sehr verdienstvoll, diass Moser
den Gelehrtenstreit, der um 1890 die bernischen Historiker in zwei
Lager getrennt hat, in das Stürler'sche und dasjenige von Emil Bioesch,
auf höherer, vorurteilsfreier und geläuterter Ebene wieder aufrollt, wobei

er in 13 Punkten alles, was für und was gegen Erlach spricht sine
ira et studio zusammenfasst. Während dieser doppelt durchgeführten
Aufreihung der 13 Punkte enthält sich Moser jedes eigenen Urteils, lässt

nur die beiden Historiker Moritz von Stürler und Emil Bioesch, ;sowie
einige Zwischenpositionen (wie diejenige von Georg von Wyss u. a.)

sprechen; aber man kommt doch bald dahinter, dass der Verfasser der
Laupener Festschrift auf dem Standpunkte steht, — und mit allem Recht,
so wie die Situation sich heute geklärt hat — dass der besoldete, vorher
nidauische Ritter Rudolf von Erlach die Berner in der Schlacht befehligt
hat und nicht der Schultheiss Johann von Bubenberg.

Mit dieser Stellungnahme ist auch eine erneute, viel positivere Würdigung

des Chronisten Konrad Justinger verbunden. Abgesehen von der

Darstellung des Kleinkrieges, der der Laupener Schlacht folgte, die
bei justinger (wie übrigens bei allen andern Chronisten) unzuverlässig
ist, ist es erstaunlich, wie richtig und sicher Justinger die Ereignisse
beurteilt. In die Umstände bei der Belagerung von Mülinen, um ein

Beispiel zu nennen, haben die von Victor van Berchem herausgegebenen
Turiner Akten neues Licht gebracht und Justinger recht gegeben. —

Fehler oder unserer Auffassung nach irrige Interpretationen sind Moser

eigentlich nur in ganz nebensächlichen Kleinigkeiten nachzuweisen.
So ist die Datierung der „Verschwörungsversammlung" des Adels im

Schlosse Nidau nicht richtig; Aeschbacher sagt in seinem prächtigen
Werk über die Grafen von Nidau ausdrücklich, dass das Jahr 1336 nicht
stimmen könne. Eine Stelle aus der Chronik des Heinrich Truchsess

von Diessenhofen hat Moser unserer Auffassung nach
missverständlich gedeutet: Wenn der Chronist von „subcumbentium" spricht, so

meint er ganz bestimmt damit die „Gefallenen", nicht die

„Unterlegenen" ; dadurch verschiebt sich aber die damit verbundene Zahlen-

grösse eben nur auf die Toten und nicht auf das ganze Heer. Dass

civis mit burgensis identisch ist, bedarf wohl keiner weitern
Erläuterung. Eine stärkere Bedeutung hätte vielleicht dem im gleichen
Jahre 1339 ausgebrochenen sog. Hundertjährigen Krieg zwischen Frankreich

und England beigemessen werden dürfen; die Zusammenhänge
sind hier sicher viel grösser als die von Moser angedeuteten. Dabei darf
noch einmal betont werden, dass der Verfasser die weltgeschichtlichen
Zusammenhänge dieser bernischen und schweizerischen Ereignisse mit
erfreulich ungewohnter Ausführlichkeit behandelt.

* * *

Die grosse Auszeichnung des mit einem überragend grossen Blick
geschriebenen Werkes „Gestalten und Gewalten der Schweizergeschichte"
von Hans Georg W i r z besteht in dem Versuch, die Historiographie

271



der ersten 200 Jahre der Schweizerischen Eidgenossenschaft einmal auch

geistesgeschichtlich zu behandeln. Das Thema zu diesem grossen,

bis heute immer und immer wieder vernachlässigten Vorwurf gibt
Wirz selbst mit den Worten: „Was diese Menschen zwischen Morgarten
und Sempach äusserlich vollbrachten und erlebten, ist uns recht gut
bekannt, doch nur wenig wissen wir von dem, was ihre Seele bewegte
und ihr Herz erfüllte" —- ja, Wirz hätte ruhig auch noch sagen können:
„und ihren Geist beschäftigte". Nun ist freilich zu sagen, dass der
Hauptstrom des geistigen Lebens damals zwischen 1300 und 1360, nicht
durch die achtörtige Eidgenossenschaft floss; dieses Stromgebiet lag
wohl in Italien und in den aufstrebenden deutschen Städten. Aber etwas
Wasser war doch da; das darf ruhig auch in den Darstellungen der
Schweizergeschichte, die so oft einseitig politisch und militärisch orientiert

sind, festgestellt werden.
Die in den Anhang versetzte Würdigung des Berner Dichters

Johannes von Ringgenberg, von dem auch die „Sprüche der Weisheit",
etwas verneuhochdeutscht, abgedruckt sind, ist in unseren Augen ein
sehr wesentliches Verdienst der Darstellung der eidgenössischen
Geschichte vom Luzerner Bund bis kurz vor dem Sempacher Krieg, in der
iLaupen ein Ring in der Kette ist. Diese Darstellung ist meisterlich
klar und von hohen Gesichtspunkten getragen. An einigen Stellen verrät
sich auch die Thematik des bedeutenden Berner Hochschullehrers
Richard Feller mit ihrer so wichtigen Unterstreichung des genossenschaftlichen

Charakters des frühen eidgenössischen Lebens. Recht hat Wirz
auch mit seiner Auffassung, dass wir nie müde werden und werden

sollen, unsere Frühzeit, stets neu aus den urkundlichen Quellen
geschöpft, in geschichtliche Darstellungen zu bringen und dabei stets mit
den Fragen der Zeit, in der wir leben, zu verbinden. Denn „jede Zeit
stellt neue Fragen, die nach neuer Antwort rufen."

Die Arbeit von Hans Georg Wirz liest sich sehr leicht und flüssig;
sie ist von einer begeisterten Nüchternheit getragen. Auch die Behandlung

der den Laupener Krieg betreffenden Partien, um derentwillen das

Buch in die aktuelle Reihe der Laupener Publikationen eingereiht werden

kann, ist überaus anschaulich, klar und richtig.
Eugen Teucher.

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 6060

Bezugsbedingungen :

Erseheint jeweilen anfangs des Monats.
Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Zürich

272


	Kleine Rundschau

