Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 4

Artikel: Bestimmung der Person

Autor: Rougemont, Denis de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759111

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bestimmung der Person

Von Denis de Rougemont.

1. Das undefinierbare Konkrete.

M an soll nicht meinen, dass die Dinge, die wir mit un-
seren Hinden berithren und mit unseren Augen sehen,
auch nur um ein Haar konkreter seien als der Akt, der darin
besteht, sie zu berithren und zu sehen. Denn ein Ding, das
noch niemand gesehen und berithrt hat, gehort in das Gebiet
der Erkenntnis, die man abstrakt nennt; das ist die Erkenntnis
der Dinge, insofern als sie abwesend sind. Aber ebenso ist es
ein Irrtum, dem Sehen oder Tasten oder der Erkenntnis eine
Wirklichkeit an und fiir sich zuzusprechen, die von jedem
besonderen Tun abgetrennt wire. (So wihnt der Idealismus).
Damit es eine Wirklichkeit gibt, damit es etwas Konkretes gibt,
muss ein Ding zur Gegenwart gebracht und dies durch ein
Ereignis beglaubigt werden; die Begegnung eines Subjekts mit
einem Objekt muss sich als sinnlich fassbare Verwandlung
kundtun. | . : .
Die materiellen Objekte sind nur dann wirkliche Objekte,
wenn eine Erkenntnis sie ergreift. Die Erkenntnis eines Men-
schen ist nur diejenige eines Subjekts in dem Augenblick, da
sie auf eine Gelegenheit stosst, sich auszuwirken und diese
auch ergreift.

Wir haben durch diese beiden Sitze das Konkrete als solches
noch nicht definiert, sondern wir haben vielmehr zwei Glei-
chungen aufgestellt, in denen das Konkrete die Unbekannte ist,
und wir haben beschrieben, in welcher Art das verstehende
Organ diese bereits ahnt. Kann man denn iiberhaupt mehr
tun? Das Ereignis allein hat die Kraft, das Konkrete konkret
zu machen und dessen Geheimnis zu offenbaren. Nun wird
aber das Ereignis nie, wie gewisse Philosophen vorgeben, aus
der Kreuzung zweier Definitionen geboren. Die Philosophen
ergeben sich nur ungern in diese Beschrinkung ihrer Macht:
und doch miissen wir wohl oder iibel annehmen, dass das
Konkrete eben gerade das ist, was iiber unsere Definitionen
hinausgeht. Es ist’s, das sie richtet, nicht sie es. Von ihm be-
ziehen sie ihre Rechtfertigung, nicht umgekehrt. Mit anderen

248



Worten, wenn wir vom Konkreten sprechen, nehmen wir an,
dass das Problem geldst sei. Lediglich die Festsetzung des
Wertes der Unbekannten gibt den Gleichungen, die wir auf-
gestellt haben, die Realitdt, verwandelt die Subjekt-Gleichung
in ein wirkliches Subjekt, die Objekt-Gleichung in ein wirk-
liches Objekt.

2. Das Konkrete ist die Gegenwirtigkeit des Menschen.

Wie soll man zu diesem genauen Wert der Unbekannten ge-
langen? Priifen wir zunichst ein wenig nidher die bekannten
Grossen, die man einander gegeniiberstellen muss.

Subjekt, insofern es aktiv ist, Objekt, insofern es Ge-
genstand eines Aktes ist, sind Begriffe, deren Inhalt einzig
im Augenblick ihrer wechselseitigen Gegenwartigkeit zutage
tritt. Es folgt daraus nicht etwa, dass dieser Augenblick, der
sie vereinigt, sie zugleich miteinander vermengt: ganz im Gegen-
teil, er hebt sie erst recht deutlich von einander ab und zeigt
wie jedes auf seine eigene Art w1rkt denn, wo wire sonst
das Ereignis?

Das Objekt, das dem Subjekt gegeniibergestellt wird, ver-
hilt sich nicht passiv: es widersteht. Das Objekt jedoch kann
aus sich selber keinerlei Gegenwirtigkeit hervorrufen. Das ist
ausgesprochenermassen die Rolle des Subjekts und ist auch
seine Natur. Das Subjekt ist seinem Wesen nach provozierend.
Es sucht iiberall nach einem Objekt, das ihm Gelegenheit gibt,
seine Macht kundzutun. Und seine grosste Sorge ist, kein
solches zu finden, seine Freude hingegen, gleichsam Mann ge-
gen Mann zum Objekt zu stehen. Daraus ersieht man, dass
das Subjekt faktisch den Vorrang innehat. Es darf sich er-
Proben in der Besorgnis eifrigen Bemiihens, dabei findet es,
auch fern vom Objekt, eine Art virtueller Existenz, die zwar
unvollkommen, aber doch schon bewusst ist. Das Objekt hin-
g8egen, wenn es vom Subjekt getrennt ist, hat keinen Antrieb
In sich, das zu suchen, was ihm fehlt, und es hat keine Existenz.
Es wird nur zum Objekt, wenn ich es zu meinem Objekt
Mache,

Man erkennt sogleich, dass das so beschaffene Subjekt nie-
Mand anders ist als der Mensch. Als das einzige Wesen im
ganzen bekannten Weltall besitzt der Mensch die Macht, das

17

249



Objekt zur Existenz aufzurufen. Er kann dies auf zwei Arten tun,
auf eine virtuelle oder distante und auf eine andere, tatsich-
liche. Wenn er sich darauf beschrinkt, sich das Objekt ausser-
halb seiner Reichweite vorzustellen, als etwas Abwesendes, tut
er in Wahrheit nichts anderes, als seine Angst und Besorgnis
noch um den Druck einer Ohnmacht zu vergrdssern. Dann hat
das Objekt keine andere Existenz als die einer abstrakten
Schicksalsmacht, die auf dem Bewusstsein des Subjekts lastet.
Aber sowie der Mensch diesen Bann abschiittelt, aus sei-
nem Schattendasein heraustritt, Widerstinde sucht, handeln will,
sein Objekt findet, schwindet die verhingnisvolle Macht da-
hin, die Angst wird zur Kampfesfreude. Das ist der Augenblick
der Gegenwirtigkeit des Menschen in der Welt, und vor sich
selber, beides in einem.

Und so entsteht das Konkrete aus der Entscheidung des
Menschen heraus, der die Gegenwartigkeit aufruft.

3. Die Gegenwiirtigkeit des Menschen ist ein Tun.

Die Freude des Menschen, oder sein Schmerz, sind die Zei-
chen seiner konkreten Existenz, wihrend die Angst das Zeichen
seiner Abwesenheit von der Welt und von sich selber ist.
Wenn man sagt, dass der Mensch ist, in einem konkreten
Sein, so ist damit gesagt, dass er leidet und jubelt, — dass
er tut. Darum tiuschen sich diejenigen von Grund aus, die
in ihren Berechnungen den Menschen als einen indifferenten
Faktor setzen, gleich einem Gegenstand oder einer Zahl: sie
wissen nicht, wovon sie sprechen; der Mensch, von dem sie
sprechen, ist kein Mensch, sondern ein schwaches, kleines Ding,
dessen Natur ihnen unbekannt ist. Diejenigen, die mit dem
Menschen rechnen, rechnen nur mit seiner Angst, sie ver-
sinken ins Ungewisse, verirren sich ins Vage vor lauter Pra-
zision. Die Gesetze, die sie sich einbilden, sind diejenigen des
Todes, und vor allem ihres eigenen Todes. Denn das Wesen
des Menschen, sofern er Mensch ist, ist auf ewig un-be-rechen-
bar, wenn eben der Mensch ein Ereignis ist, ein Aufbruch und
eine Erschaffung, ein Stifter des rein Neuen, ein Fragensteller,
ein ,Nachster” und nicht ein Problem, das man auf Distanz
l6sen kann; mit einem Wort, wenn der Mensch ein Tun ist.

250



4. Die Tat ist unfassbar, weil sie selber erfasst.

Alle Psychologie versagt in ihrem Bemiihen, die Tat zu be-
schreiben und Rechenschaft abzulegen iiber das, was diese
hinlinglich bestimmt. Das will heissen, dass die Psychologie
am Ziel, das sie sich gesetzt hat, vorbeischiesst, dem Ziel
namlich, das Verhalten des Menschen zu studieren. Die Wissen-
schaft erfasst nur, was sich der Regel fiigt, das heisst das Nicht-
Menschliche, (an den Grenzen des Menschlichen). Ja, man
kann sogar sagen, dass eine ,,Wissenschaft vom Menschen”,
die rein deskriptiv sein will, in dem Masse exakt ist, als sie
unseren Zerfall beschreibt. Der Irrtum besteht nur darin, die-
ses zerfallende Wesen Mensch zu nennen, dieses Wesen, dessen
Existenz zu bestreiten allerdings niemandem einfillt, und die
gerade dadurch bestitigt wird, dass es Psychologen gibt.

Das Aufkommen der Psychologie fillt beinahe auf den glei-
chen Zeitpunkt wie das Aufkommen des abstrakten Menschen in
der Politik. Und die Ausdehnung, welche diese Wissenschaft an-
genommen hat, steckt ziemlich genau den Umfang unseres Ver-
sagens der Welt und uns selber gegeniiber ab.

Im vollig menschlichen Menschen wire kein Raum fiir Psy-
chologie; denn sie ist an die Angst gekettet, das heisst an die
Abwesenheit, an das Zuriickweichen vor der Tat. Im véllig
Mmenschlichen Menschen wire alles Geschichte, Gegenwart, —
Gestaltung und nicht Erklirung, Fleischwerdung und nicht Be-
griff. Die Psychologie aber macht aus dem Menschen ihr ,,Ob-
jekt”, und dadurch entmenschlicht sie ihn. Sie setzt den Men-
Schen als Problem, und insofern ist sie allerdings genétigt,
Vom konkreten Menschen Abstand zu nehmen: nur ist er dann
eben nicht mehr konkret! Und so beruht die Existenz des Psy-
chologen auf einem Trugschluss, den man als die reine Um-
kehrung des Menschlichen bezeichnen muss. Der rechte Ge-
brauch menschlichen Verstehens ist nicht das Studium des Men-
Sthen, sondern seine Erzichung; nicht um Beschreibung geht
®S dabei, sondern um schopferische Verwirklichung.

Da der Akt Ausdruck des reinen Subjekts ist, wird er nie ein
]i’JEkt des Verstandes sein. Darum kann ihn auch niemand er-
liren. Aber lasst ihn nur in Erscheinung treten, sogleich ordnen

251



sich die Objekte nach seiner Entscheidung und werden fiir das
Verstehen fassbar.

5. Die Tat ist die Personlichkeit.

Da es klar am Tage liegt, dass die Tat die stindige Urheberin
unserer Menschlichkeit ist, konnen wir unsere Menschlichkeit
nur in dem Masse kennen, als wir Handelnde sind. Die Tat
allein zeugt von der Tat, sie spielt in uns die Titelrolle des
Menschen. Sie ist es, die den Menschen dem anderen Men-
schen sichtbar macht und das Antlitz prigt, in dem man lesen
kann.

Auf der Bithne der Welt, auf die wir gestellt worden sind,
in diesem Drama, das uns zu spielen aufgegeben ist, ohne dass
wir es kennen, (was besagen will, dass wir es selber schaffen
miissen), in diesem Drama gibt es Statisten, die kein Gesicht
haben; aber diejenigen, die man sieht, das sind die Spieler, die
Handelnden, die ihre Menschenrolle spielen. und ihr Schicksal
erschaffen: sie sind die ,dramatis personae’”, sie sind gegen-
wirtig, weil sie vergegenwartigen.

Dank diesem Bilde, zu dem uns die Etymologie des Wortes
,,Person” die Berechtigung gibt, konnen wir zunichst sehen,
dass der Unterschied zwischen Individuum und Personlichkeit
dem Unterschied zwischen dem namenlosen Statisten und dem
Schauspieler entspricht, zwischen dem, der nur der Zahl nach
existiert, und dem, der den andern die Richtung weist, zwischen
dem, der zuschaut, und dem, der sich einsetzt.

Einen wesentlichen Charakterzug der Personlichkeit sehen wir
unmittelbar an die Bedingungen ihres Auftretens gekniipft —
das heisst an die Gegenwirtigkeit und den Einsatz: die Per-
sonlichkeit ist nie allein, sie steht ihrem Wesen nach im Zu-
sammenhang. Der Statist kann seine Nachbarn ignorieren, der
Schauspieler aber ruft sie ebensosehr auf, wie er ihnen ant-
wortet, und dieselbe Ursache, die bewirkt, dass er er selbst ist,
bewirkt auch, dass er nicht mehr ein Isolierter ist, sondern ein
,,Nichster”.

6. Personlichkeit ist Berufung.

Man vergesse nicht, dass die Bithne des Dramas, wenn man
alles wohl bedenkt, gerade so gross ist wie die Welt, und dass

252



es keinen noch so geheimen Winkel gibt, in den man sich ver-
stecken konnte, der nicht eben einer der Orte wire, an den
das Weltgeschehen uns hinzustellen die Absicht hatte. Und da-
her, moge dieses Drama auch ein Spiel genannt und von allen
moglichen Skeptikern oder gliicklichen Ignoranten leicht ge-
nommen werden — es ist das einzige, das es fiir uns gibt. Und
wir konnen nicht von der Bithne abtreten, ohne mit diesem
Schritt auch zugleich aus dem Leben zu gehen. Darum ist das
Drama ernst, und unser Leben ist keine Posse, aus dem ein-
fachen Grund, weil es das einzige ist, und weil man keine an-
dere Rolle annehmen kann: man kann nur ablehnen zu spielen.

Aber mit dem Gesagten ist immer noch nicht erklirt, warum
ein beliebiger Statist, der sich in eine Intrigue hineingeworfen
sieht, die er nicht iiberblicken kann, plétzlich zum Schauspieler,
zum Handelnden wird und anfingt, sich ganz so zu verhalten,
als ob er den Faden des Dramas kennte. Woher kommt ihm
auf einmal die Gewissheit, dass das, was er tut, seine Rolle
ist? Aus welchem Grunde tritt er aus dem resignierten Chor
der Namenlosen heraus, um ein wahres Gesicht anzunehmen,
Namen und Autoritdt, und die Haltung des Autors sei-
nem eigenen Schicksal gegeniiber? Das ist etwas, was sich nicht
ersehen lisst.

Keiner sieht es und keiner wird es jemals sehen. Wohl aber
kann jeder sehen, dass es, tatsdchlich, Personlichkeiten gibt;
wohl aber kann jeder wissen, worin seine eigene Personlichkeit
besteht.

Meine Personlichkeit, das ist meine Gegenwirtigkeit vor der
Welt und vor mir selber in einem: vor den wahren Dingen,
vor den wahren Menschen und vor meiner wahren Verant-
wortlichkeit.

Mit gutem Recht (wir haben es gesehen) diirfen wir den fol-
genden Begriffen, die von den Philosophen sehr verschieden
definiert werden, einen gemeinsamen Sinn, oder besser eine ge-
meinsame Seinswirklichkeit zuschreiben: Gegenwart, Er-
eignis, konkret, Tat, Personlichkeit. Mit um so
grosserem Recht diirfen wir es, als die wahre Definition eines
jeden dieser Ausdriicke nicht anderswo zu finden ist als in
seiner wesenhaften Angleichung an alle andern.

253



Aber wir diirfen diese Begriffe, vom ersten bis zum letzten,
nicht innerhalb von Zeit und Raum erfassen (wie diese un-
serem Verstand erscheinen), da eben gerade die unleugbaren
Manifestationen ihrer Inhalte, so wie wir sie in der Geschichte
feststellen konnen, Gewaltakte sind, die scheinbar allen Ge-
setzen der Vernunft und Kausalitit ins Gesicht schlagen. Doch
sie sind da, der Form dieser Welt zum Trotz, und durch sie
allein geschehen die Verwandlungen, die immer wieder unserem
Zeitablauf das Mass geben und unser Gedichtnis mit Mark-
steinen durchsetzen, die zugleich die Zeit aufheben und sie
zur menschlichen Dimension machen.

Jedes Gegenwirtigwerden ist ein Aufblitzen der Ewigkeit,
die die Zeit entzweibricht, um den Anfang zu einer neuen Zeit
zu machen. Von diesem Einbruch kann die Geschichte zeugen,
aber erst nachtraglich; denn nur die Wirkungen sind sicht-
bar. Die durch den Akt der Gegenwirtigkeit eingeleitete neue
Zeit ist die Schopfungszeit, die aus dem Akt geboren wird, sie
ist der Rhythmus, der dem allgemeinen Gang des Geschehens
durch dieses In-Erscheinung-Treten, das sich in ihn einschal-
tet, aufgepriagt wird. Sie ist cine neue Qualitit des Konkreten.

Aber dieses Geheimnis der Gegenwart, wenn auch seine Wir-
kungen sich beschreiben lassen, bleibt Mysterium, insofern als
es ein reiner Anfang ist: es ist das Mysterium der Ewigkeit,
eines Geschehens, das sich von der Zeit her nicht fassen lisst,
das ihr ein Ende setzt und sie neu schafft.

Von diesem Mysterium kann ich nur zeugen im Augenblick,
da es mich ergreift, und nur, indem ich ihm gehorche; denn es
kennen, das heisst, es als unwiderstehlich kennen gelernt haben.
Und wie erfuhr ich, dass es mich ergreifen wollte? Weil ich
durch meine Tat Zeugnis davon ablegte.

Bewunderungswiirdiger Circulus ,yvitiosus”! Ja, nichts ist
,fehlerhafter” in den Augen der Vernunft, nichts kann von ihr
mehr beanstandet werden als dieser schone ununterbrechbare,
unwiderlegbare Kreis des Konkreten. Aber das skeptische Ur-
teil, das die unpersonliche Vernunft iiber das Konkrete verhiangen
muss, richtet in Wirklichkeit die Vernunft selber, macht ihre
permanente Krise und ihre demiitigende Begrenztheit offen-
kundig.

254



Das Ewige ist in der Gegenwart und nicht in der Zeitlosig-
keit; denn das Ewige kommt zu uns, in unsere Zeit, wo wir
sind, wo wir ganz sind. Die Ewigkeit existiert fiir uns nicht
ausserhalb des Anrufs, den sie jetzt und hier an uns richtet
und der uns in Bewegung setzt.

Es wurde festgestellt, dass die Gegenwirtigkeit die Tat des
Menschen ist, in dem Augenblick, da er als Subjekt seinem
Objekt begegnet. Der Mensch als Subjekt, das ist der Mensch,
der allein ist, und zwar im Moment, da er aufhért, allein zu
sein. So ist der Weg des Mysteriums sichtbar: die Ewigkeit
rithrt an die Zeit nur durch das Individuum im Augenblick
der Tat, das in diesem Augenblick zur Person wird.

Der Mensch ist ein wahres Subjekt nur deshalb, weil er
personlich dem unbeschreiblichen Impuls unterworfen ist, den
wir das Ewige nennen.

Die Personlichkeit ist das Zeugnis einer Berufung, die ge-
hort und der gefolgt wird. Ich bin Person in dem Masse als
mein Tun meiner Berufung folgt, und wire es auch um den
Preis meines individuellen Lebens.

7. Fleischwerdung.

Wir miissen der Reihe der unter sich verflochtenen und nicht
von einander l6sbaren Begriffe, die wir eben durchlaufen haben,
ein letztes Glied beifiigen, das sie zusammenfasst: das der
Inkarnation.

Wenn jedes Gegenwirtigsein ein Einbruch der Ewigkeit in
die Zeit mittels des Menschen ist, wenn der Mensch nur wahr-
haft Mensch ist in einer Tat, die seine unvergleichliche Eigen-
schaft, Subjekt — ,Unter-tan’”” — zu sein, begriindet; wenn
man endlich annimmt, dass Personlichkeit geradezu Untertan-
schaft des Menschen unter dem Ewigen und des Objekts unter
dem Menschen ist, so kann man sagen: die Personlichkeit ist
die unausdenkbare Inkarnation der Ewigkeit in der Zeit.

Die reine Personlichkeit wire also das absolute und offen-
bare Zusammenfallen einer Berufung und eines Individuums,
in jeder Tat dieses Individuums, oder, anders gesagt, das In-
Erscheinung-Treten einer Berufung am Standort eines Indivi-
duums. Die Psychologie der vollendeten Personlichkeit wiirde
sich ganz einfach auf ihre Geschichte zuriickfithren lassen, auf

255



das sukzessive Sichtbarwerden der Zeugnisse, die sie hervor-
bringt. In diesem Sinne wire sie vollig frei von Problematik.

Nun kennen wir uns als unreine und komplizierte Wesen
voller Probleme, bevolkert mit Phantomen und durch diese von
uns selbst und der Welt getrennt. Wir sehen uns hiufig von
den Objekten beherrscht, die wir uns einbilden, ohne sie in
Wirklichkeit zu erfassen, und unser eigenes ,,Individuum’ ist
gewiss nicht das unbedeutendste unter ihnen. In der unsicheren
Hoffnung, uns gegen sie zu wappnen, sucht unsere Vernunft
ihre Gesetze zu finden. Sie findet sie auch, aber es sind dann
die Gesetze eben jener unserer Abwesenheit, die Gesetze
jener Welt, die wir sich selbst iiberlassen haben, und die durch
sich selbst bestimmt scheint, da wir sie ja sehen als ein unserer
Aktivitdt nicht unterworfenes Gebiet. Darum ist die Mehrzahl
unserer Gebdrden, anstatt ordnend und schopferisch zu sein,
bloss durch eine unpersénliche Mechanik bestimmt. Sie sind
nicht die Taten eines Urhebers, sondern die notwendigen Gegen-
schlige auf einen Vorgang, der durch andere eingeleitet wurde,
auf einen anonymen Vorgang, der unserem Wesen fremd ist,
und den wir Verhdngnis nennen, weil wir seine ohnmichtigen
Objekte sind.

Wir sind sehr wenig personlich. Wir sind in die Welt der
Objekte abgedringt. Wir sind meistens die gedemiitigten Spiel-
zeuge von etwas, das unsere Menschenwiirde leugnet, von etwas,
das uns als neutrale Objekte behandelt. In Gestalt solcher
Objekte haben wir um so weniger. Widerstandskraft, als wir
in dem, was uns angreift, ein Schicksalsgesetz sehen, das unter
der hohen Sanktion der Vernunft steht.

Woher kommt uns also die Idee der Person und diese Trauer
um das Entbehren einer Wiirde, die doch von der Vernunft der
Volker und der Denker einstimmig angezweifelt wird?

Die Vorstellung der Person in ihrer vollkommenen Reinheit
bliebe in unseren Augen eine Utopie, wenn nicht die Offen-
barung deren historische Aktualitit bezeugte. Die voéllige Fleisch-
werdung Gottes im Menschen, die vollendete Menschlichkeit
Christi ist die reinste Verwirklichung der Person in der Ge-
schichte, das extreme Faktum, das ,,concretissimum’”, von dem
aus wir die Personlichkeit aktiv denken, das heisst die Di-
stanz verringern konnen, die unser Leben von unserer Berufung

256



trennt. Der Glaube an Christus, das ist der Glaube an die
Person an sich: nun besteht aber dieser Glaube in einer Tat*)
(Was unsere Auffassung von der wirklichen Natur der Per-
sonlichkeit bestdtigt.) Der Glaube an Christus ist gerade das,
was den einsamen Einzelnen ,personifiziert’”’, was ihn konkret,
das heisst gegenwartig macht, fiir ihn und fiir die andern, im
gleichen Schwung. Jeder personliche Akt ist Teilnahme an der
ewigen Aktualitit Christi.

8. Gemeinschaft.

Wie uns Christus in der Kommunion gegeben wird ,als We-
sen und Grund aller Dinge’”, nach Calvins Wort, so haben
wir diese Wahrheit auch in Bezug auf die Personlichkeit zu
erkennen: dass sie ganz in dem zu ihr gehdrigen Zusammen-
hang steht, und dass dies durch ein materielles Zeichen ver-
biirgt werden muss.

Der Begriff einer Person, die abgesondert dasteht, oder die
mit den andern nur ferne und unausgesprochene Beziehungen
unterhilt, ist ein Widerspruch in sich selbst.

Zwar geht der Gemeinschaftsaspekt der Personlichkeit klar
genug aus unseren Definitionen hervor; um die Grundgedanken
noch niher zu bestimmen kann es jedoch niitzlich sein, ihn hier
dem Begriff des Individuums gegeniiberzustellen.

Das Individuum ist das Endresultat der objektiven Aufteilung
der Gesellschaft im Sinne der Soziologen. Es spielt auf dem
politischen Gebiet die Rolle, die das Atom in den Augen der
Physiker des letzten Jahrhunderts spielte: es ist das nicht mehr
teilbare Element, das an der dussersten Grenze der Teilbarkeit
eines jeden Korpers steht. Anders gesagt, das Individuum ist
nur von der Gesamtheit des Sozialkdrpers her zu verstehen, als
ein numerisches, undifferenziertes, objektives Element. Man stellt
es durch einen Prozess der Isolierung her.

Was fiir eine Rolle kann in diesem Bilde die Personlichkeit
spielen? Vielleicht diejenige der Valenz, das heisst der binden-
den Kraft eines Atoms. Doch wir miissen diesen mechanischen

*) Matth. 7/21 ,Es werden nicht alle, die zu mir sagen: Herr, Herr! in
das Himmelreich kommen, sondern der den Willen tut meines Vaters”
— das heisst der den Willen tut, im Gegensatz zu dem unpersonli-
chen nicht alle — der seine Berufung ausiibt.

251



Vergleich fallen lassen, da ja auch die Personlichkeit an sich
keine objektive Beschreibung zuldsst. '

In Bezug auf die menschliche Gesamtheit ist die Personlich-
keit in hervorragendem Masse der Ur-Begriff, von dem alle Kol-
lektivwirklichkeit abhingt. Jener soziologischen Utopie, welche
die Auflésung des Sozialkorpers in freie Individuen am End-
punkt einer wissenschaftlich organisierten Entwicklung prophe-
zeit (These von Marx und von Lassalle), setzt die persona-
listische Auffassung etwas Besseres als blossen Skeptizis-
mus entgegen: sie wirft die Ordnung der vom Rationalismus
und Kollektivismus aufgestellten Werte iiber den Haufen und
setzt als Mass aller Dinge die effektive Gegenwirtigkeit des
Menschen. Dem objektiven Entwicklungsglauben stellt sie die
Forderung des ,Nichsten” entgegen.

Im personlichen Bereich haben diejenigen Beziehungen die
grosste Giiltigkeit, die vom Menschen die konstanteste Nihe
fordern: das Werk, die Ehe, die Familie, der Beruf und die
Erziehung. Um diese nahen Wairklichkeiten zu sichern, miissen
sich die allgemeineren Beziehungen zuordnen. Diese einfache
These ist nach meiner Ansicht die goldene Regel jeder sozialen
und politischen Doktrin.

Heisst dies, dass das Wohl Aller in den Dienst des Wohles
des Einzelnen gestellt werden miisse? Hiiten wir uns, hier in
eine vertragsmissige Ordnung zuriickzufallen, wo die Person
unter dem Schutz des Gesetzes zugleich das Risiko und die
Freiheit des Schopferischen verlére (liberale Demokratie). Das
Recht des Vorrangs, das die Personlichkeit iiber die Gesamt-
heit hat, konnte nicht verteidigt werden, wenn es sich nicht von
selbst durch das uranfingliche menschliche Faktum auferlegte.
Das gottliche Recht ist nicht ein ins Absolute erhobenes mensch-
liches Recht, sondern das Endziel alles menschlichen Rechts
und vielleicht sein Gegenteil. Die Formel fiir die sozialen Be-
ziehungen soll nicht die Forderung eines Rechtes sein, sondern
die Setzung einer Tatsache. Sie lautet folgendermassen: Das
Wohl der Gesamtheit lasst sich weder begreifen noch verwirk-
lichen auf Kosten des Wohles des Einzelnen: es ist lediglich
der Ausdruck (der immer abstrakter wird in dem Masse, als
man zu grosseren Zahlen gelangt) der nidchsten Moglichkeiten
der Person; es ist nichts wert, wenn es nicht die natiirliche

258



Erweiterung des Wagnisses und der Wirklichkeit des Men-
schen ist, der iiber sich selbst hinausgeht. Was liegt an der
Ehre eines Landes, wenn sie die Frucht der Entmenschlichung
seiner Biirger ist? Was liegt an einer Lebensversicherung, wenn
die einzige lebendige Wirklichkeit in der Gefahr besteht? Was
liegt an der Vielheit der Beziehungen, wenn sie die Verant-
wortungslosigkeit der miteinander in Verbindung stehenden
Menschen mit sich bringt? Was liegt an der Ordnung im
Staate, wenn sie um den Preis der privaten Unordnung auf-
recht erhalten wird? Was liegt, End’ aller Enden, an der
Menschheit, wenn es nicht vor allem Menschen gibt, die fiir
einander gegenwairtig sind?

Die Personlichkeit wird nicht am Endpunkt der Entwicklung
einer vollkommenen Gesellschaft auftreten, aus dem einfachen
Grund, weil es eine wirkliche menschliche Beziehung nur gibt
auf Grund des Vorhandenseins der Personlichkeit, die das un-
erlidssliche und hinreichende Fundament jeder lebendigen und
vorwirtsschreitenden Gemeinschaft bildet.

9. Zwei Verneinungen der Persdnlichkeit.

Und jetzt, da wir wissen, was wir ,,Persdnlichkeit’” nennen,
da wir wissen, dass sie das Licht all unserer Lichter ist und
die Sonne, die keiner beschreiben kann, die uns aber die Welt
schauen lasst und unsere Gespenster verjagt, jetzt ist es mnicht
unsere Pflicht, zur Finsternis zuriickzukehren, um sie zu iiber-
zeugen, dass sie unrecht hat, dunkel zu sein — unsere Pflicht
ist es, aufzuhellen.

Im Lichte der Personlichkeit erblickt man die Wahrheit eini-
ger menschlicher Lehrsysteme, die sich verworren untereinan-
der bekimpfen und geschwitzigen Hass nidhren. Ich will hier
nur iiber zwei von ihnen sprechen, itber die beriihmten feind-
lichen Zwillinge, die man allerorts unzertrennlich sieht: Ma-
terialismus und Spiritualismus.

So sieht die Wahrheit aus, welche die Personlichkeit in ihnen
erhellt: der Materialismus hat begriffen, dass es fiir den Men-
schen eine Welt der Objekte gibt, was viele Gelehrte prak-
tisch immer bestritten; er hat begriffen, dass das Phanomen
Mensch tatsichlich nur auf dem Plan der Objekte in Erschei-
nung tritt, und dass man alles, was ist, muss sehen und be-

259



rithren koénnen, dass es greifbare Konsistenz haben muss*); er
hat begriffen, dass der Mensch kein Engel ist, sondern ein
Korper, der unter andere Korper geworfen wurde, und dass
es ein ziemlich kurzbeiniger Ehrgeiz ist, so zu tun, als ob man
das nicht wiisste; er hat das Faktum — wenn auch nicht die
Tat — der Inkarnation begriffen. Es ist im Materialismus
etwas Gesundes und eine Demut, in der die Personlichkeit den
einen ihrer Spannungspole findet.

Dem Spiritualismus gegeniiber ritterlich zu sein, ist vielleicht
schwieriger: er hat uns mehr geschadet als der materialistische
Irrtum, der infolge seiner eigenen Exzesse degenerierte. Im-
merhin, eines muss zu seinen Gunsten gesagt werden: er hat
das Faktum — wenn auch nicht die Tat — der Freiheit begrif-
fen. Er hat zu erkennen vermocht, dass der Mensch ein Sub-
jekt ist (im urspriinglichen und nicht im ironischen Sinne!)
und dass es von ihm abhidngt, ob das Objekt gegenwirtig sei
oder nicht.

Aber das Ungliick des Spiritualismus war es dann, sich auf
diese Freiheit zuriickzuziehen, um sie in ihrer kostbaren Inte-
gritit zu hidtscheln. Stolz auf seine Kraft, weigert er sich, diese
auszuiiben, sie innerhalb objektiver Grenzen anzuwenden. Er
will sich rein erhalten und bleibt virtuell. Er glaubt alle Dinge
zu beherrschen, aber er versiumt es, sich fiir das eine oder
andere zu entscheiden. Er preist seine eigene Grosse, aber er
legt kein Zeugnis davon ab. Er ist gefihrlicher als der Mate-
rialismus: er bestreitet nicht auf grobe Weise unsere Macht —
dies wire ein Mittel, sie erst recht hervorzurufen — aber in-
dem er das reine Subjekt als solches verherrlicht, setzt er es
in seiner Existenz herab, das heisst er ldsst es an Schwind-
sucht sterben. Das Objekt zerfillt unterdessen entsprechend
seinen eigenen Gesetzen.

Die materialistische Revolte findet im Versagen des Spiri-
tualismus eine gewisse Rechtfertigung. Es ist in dieser Revolte

*) Dies darf nicht im einschrinkenden Sinne des ,esse est percipi” der
Idealisten verstanden werden (man wird, ganz im Gegenteil, gesehen
haben, dass das esse fiir uns nur in actu existiert) aber wohl im
Sinne einer ethischen Norm, die durch die Siinde allein unwirksam ge-

macht wird; die Giite, zum Beispiel, ist nichts, wenn sie nicht ein
Akt des Mitleids ist.

260



eine Art von Askese: etwas wie der bittere Nachgeschmack
am Morgen nach einer wiisten Nacht. In der deterministischen
Lehre, die sie aufstellt, liegt der Ausdruck eines Ressentiments
gegen den ,Geist”, der sich als unfihig erwiesen hat, von
unserer Freiheit zu zeugen.

Auf dem Boden der Schatten und oft gewalttitigen Abstrak-
tionen, wo dieser alte Kampf sich abspielt, ist keine Hoffnung
auf eine reale Losung mehr erlaubt.*) Aber dies ist der Boden,
den wir verlassen haben, indem wir die Personlichkeit als eine
Tat definierten.

Ausserhalb der Tat bleibt die Materie abstrakt oder tyran-
‘nisch. Ausserhalb der Tat bleibt unser ,,Geist” abstrakt und
ohnméichtig. In der Tat messen und verwirklichen sich beide.
Der Liebe der Personlichkeit liegt es ob, dieses Zusammen-
kommen herbeizufiihren.

10. Das Geistige.

Descartes hat die Person zerstért, oder vielmehr ihren na-
tirlichen Ort, indem er den Korper von der Seele trennte:
er hat sie eben falsch unterschieden. Vom Standpunkt der Per-
sonlichkeit aus sind Korper und Seele zwei Aspekte des kon-
kreten Menschen, dessen eigentliche Natur nur im Augenblick
der Tat erscheint. Der korperliche Aspekt des Menschen ist
der Ausdruck unserer Solidaritit mit der Welt der Objekte.
Der Aspekt der Seele ist unsere Orientierung, diese eigen-
tiimliche Urspriinglichkeit des Menschen mitten in der Welt
der Objekte, das heisst unsere Fihigkeit, unsere Kontakte frei
zu wihlen, ebenso wie gar keine zu wihlen. (Und in diesem
Zwiespalt tritt das Gewissen auf den Plan). Aber weder kann
der Kérper des Menschen als etwas Reales angenommen wer-
den ohne den besonderen inneren Drang, der ihn formt, ihn
aufrechthilt und lenkt, noch ist die Seele menschlich vorstellbar
ausserhalb der Konsistenz des Korpers, durch die sie offenbart
und zur Wirkung gebracht wird. Koérper und Seele sind ein

*) Politik : Der Staat ist der verhidngnisvolle Ausdruck unseres doppelten
materialistisch - spiritualistischen Irrtums. Ich weigere mich, in ihm
f_ﬁe Lésung dieses bosen Konfliktes zu sehen, den er fixiert, ohne
tber ihn hinauszukonnen.

261



und dasselbe Wesen; sie werden miteinander geboren und ster-
ben miteinander: sie sind ein Fleisch.

Es ist ein seltsamer Irrtum, den urspriinglichen Aspekt des
Menschen ,,Geist” zu nennen; es ist ein seltsamer Irrtum, die
Seele unsterblich zu wihnen*) Und es geschieht im Namen
dieses Irrtums, wenn man glaubt, die Seele vom Korper tren-
nen zu konnen (auf die Gefahr hin, nicht mehr zu wissen, wie
man sie wieder vereinigen soll) was weder Leben noch Tod tun,
noch Gott, der die Toten auferwecken wird.**) In Wahrheit
kommt diese Illusion von einer Denkweise her, die unsere
Grenzen nicht einsehen will, sei es mangels einer ernsthaften
Priiffung derselben, sei es besonders deshalb, weil ihr ein
Glaube fehlt, der den trostlichsten unserer Triaume eitel er-
scheinen liesse. Es handelt sich hierbei um einen gottlosen
Versuch, das Gewissen an die Stelle der persdonlichen
Berufung zu setzen, das heisst, auf der Stufenleiter unserer
Werte unsere Fiahigkeit zur Freiheit an die Stelle der kon-
kreten Ausiibung dieser Freiheit zu setzen.

Es ist eine widerrechtliche Besitzergreifung des Ewigen durch
das zufillig hinzutretende Gewissen, durch dieses Gewissen,
das sich gleichsam wie eine Verspitung, unvermerkt zwischen
das Individuum und seine dringende Berufung eingeschlichen
hat. Die unsterbliche Seele ist nichts als ein Egoismus, der sich
im Abstrakten selbst verherrlicht.

Was ist also unter uns Menschen, die wir Fleisch sind, der
Geist? Der Geist, der da weht, wo er will, und wir, die wir
sterben, wo wir miissen, der Geist, der am Uranfang iiber den
Wassern schwebte, und die Gesetze meines Leibes, der dem
Staube gehorcht? — Nichts, der Geist ist nichs mehr, und Ver-
stehen heisst nichts anderes, als den Formen unserer Sklaverei

*) Der Seelen-Aspekt des Korpers verschwindet tatsichlich frither als
der eigentliche materielle Aspekt.

**) Die Gewissheit der Auferstehung hat nichts mit einem Ueberleben der
Seele zu tun. Der Mensch stirbt ganz, weil er ganz ,Fleisch” ist; und
es sind bloss T ote, die auferstehen werden, nicht Entschlafene oder
ihres Fleisches ledig gewordene. Die christliche Kirche spricht in
ihrem Credo von einer ,Auferstehung des Fleisches”, und nicht der
Seele oder des Korpers.

262



ins Auge schauen. — Bis auf die Tat, die ich da plétzlich ge-
tan habe!

Denn ich habe sie getan, und etwas anderes weiss ich nicht.
Ich habe den Befehl erhalten, und diese befehlende Macht ist
unabweisbar da, sichtbar gemacht. Ich habe diesen Schritt ge-
tan, ich kann ihn abmessen — aber seine Grdsse ist trotzdem
keine Zahl. Ich nenne Geist diese reine Ueberrumpelung mei-
nes Korpers, der sich dahin gefithrt sieht, wohin zu gehen fiir
ihn in keiner Weise eine Notwendigkeit vorlag.

Ich nenne Geist die Fiille des Augenblicks, da ich, im Ver-
gessen alles dessen, was ich vermag, die unmdégliche Schwelle
iiberschritten habe.

Geist ist Tat, Tat ist Gehorsam auf den Antrieb des Ewigen.
Mag sein, ich habe ein Wort gehort, gesehen hat man nichts
als einen Korper, der sich in Bewegung setzte.

Aus dem Grunde, weil Gott sich in einem menschlichen
Korper offenbart hat, ist der Geist unter uns nichts — wenn
nicht die fleischliche und entzifferbare Kundgebung einer Tat.
Jesus Christus ist das fleischgewordene Wort, die stets gegen-
wirtige Berufung, das Wort, das man weder hort noch sieht,
bevor man ihm gehorcht hat in einem unbeschreiblichen und
klar am Tage liegenden Augenblick. Am Anfang war das Wort,
und es bleibt der Ursprung aller Geschichte. Durch das Wort
allein, das aus dem Nichts erschafft, geschieht es, dass ,,das
Unzulangliche hier Ereignis wird”’, dass der Begriff des Kon-
kreten aufhort ein Begriff zu sein, dass die Personlichkeit exi-
stiert und dass die weltverwandelnde Tat geschieht.

Was in mir Zeugnis ablegt von der unsagbaren Empfingnis
des Wortes, das ist keine Ekstase, noch eine Angst, noch auch
immer eine Fiille der Freude, noch jemals etwas, was mir zu-
gehort hatte, so wie ich damals war, noch etwas, was mir
bliebe — aber diese Hingabe, einen Augenblick lang, dieses
Sterben, das sich im Leben verbirgt, diese unvermerkte und
fast unglaubliche Sprengung des Monstrums Ich, die dazu
hinreicht, dass die ewige Wachsamkeit mich ein wenig weiter
vorwirts bringt als alle Berechnung, mich ein wenig mehr
zu dem Menschen macht, der ich vielleicht fiir die Menschen
sein kann — um mich in ein Fait accompli von unerhorter

263



Neuigkeit hinitberzuwerfen. Jetzt ist etwas geschehen, ein Wag-
nis ist da, und mein Leben ist darin. Habe ich es angenommen?
Schon beginnt alles wieder von neuem. Denn unsere irdische
Zeit fiigt dem Ewigen nichts hinzu. Diesen sieghaften kleinen
Schritt, kaum dass ich ihn getan, ich verliere ihn wieder, wenn
ich nicht einen zweiten tue. Und doch ist mein Hoffen ver-
biirgt durch eine Verheissung, so sicher wie der Tod, und wie
der Tod der Zeit selber am Tage des Jiingsten Gerichts. Nicht
ohne Zogern folgt der Glaube ihrer Spur, und seiner Berufung
gegeniiber kann der Mensch nichts anderes als ein Zweifel
sein; aber die Treue der Person ist kein leerer Wahn. In dem
h6chst verworrenen Spiel, das wir spielen, der Regel unkundig,
seien wir uns des unvergleichlichen Einsatzes bewusst!

(Ins Deutsche iiberiragen von Martha Amrein-Widmer)

KLEINE RUNDSCHAU

Englischer Geist
, Tridumer und Denker* von André Maurois. Rascher Verlag Ziirich, 1939.

Aus der neueren englischen Literatur unterzieht André Maurois
sieben Gestalten einer einlidsslichen Analyse; er nennt diese sieben Au-
toren ,Magiciens et Logiciens’’, Zauberer und Denker, was der Ueber-
setzer Karl Stransky mit , Triumer und Denker” wiedergibt. Zu den
magiciens rechnet Maurois wohl Rudyard Kipling, Joseph Conrad, Ka-
therine Mansfield und D. H. Lawrence, zu den logischen Denkern die
analytischen Begabungen Bernard Shaw, Lytton Strachey und G. K.
Chesterton, Aber die Scheidung ist nicht streng, die Logiker wie Shaw
und Chesterton sind manchmal ,magischer’” als die ,Zauberer” und diese
wieder vermitteln ganz handfeste Einsichten, denn die geistigen Grund-
richtungen der Zergliederung wie des intuitiven Erschauens wechseln in
einer und derselben Person wie ein Austausch von Grundstromungen, die
das geistige Leben erzeugen.

Rudyard Kipling, der in Indien geborene und aufgewachsene
Englinder hat als erster das ,British Empire zum Gegenstand der Dich-
tung” gemacht. Mit dreiundzwanzig Jahren fand er seine Form mit den
drei Meisterwerken, den ,Einfachen Geschichten aus den Bergen”, den

264



	Bestimmung der Person

