
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 4

Artikel: Bestimmung der Person

Autor: Rougemont, Denis de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bestimmung der Person
Von Denis de Rougemont.

1. Das undefinierbare Konkrete.

\yi an soll nicht meinen, dass die Dinge, die wir mit un-
seren Händen berühren und mit unseren Augen sehen,

auch nur um ein Haar konkreter seien als der Akt, der darin
besteht, sie zu berühren und zu sehen. Denn ein Ding, das

noch niemand gesehen und berührt hat, gehört in das Gebiet
der Erkenntnis, die man abstrakt nennt; das ist die Erkenntnis
der Dinge, insofern als sie abwesend sind. Aber ebenso ist es

ein Irrtum, dem Sehen oder Tasten oder der Erkenntnis eine
Wirklichkeit an und für sich zuzusprechen, die von jedem
besonderen Tun abgetrennt wäre. (So wähnt der Idealismus).
Damit es eine Wirklichkeit gibt, damit es etwas Konkretes gibt,
muss ein Ding zur Gegenwart gebracht und dies durch ein
Ereignis beglaubigt werden; die Begegnung eines Subjekts mit
einem Objekt muss sich als sinnlich fassbare Verwandlung
kundtun.

Die materiellen Objekte sind nur dann wirkliche Objekte,
wenn eine Erkenntnis sie ergreift. Die Erkenntnis eines
Menschen ist nur diejenige eines Subjekts in dem Augenblick, da
sie auf eine Gelegenheit stösst, sich auszuwirken und diese
auch ergreift.

Wir haben durch diese beiden Sätze das Konkrete als solches
noch nicht definiert, sondern wir haben vielmehr zwei
Gleichungen aufgestellt, in denen das Konkrete die Unbekannte ist,
und wir haben beschrieben, in welcher Art das verstehende

Organ diese bereits ahnt. Kann man denn überhaupt mehr
tun? Das Ereignis allein hat die Kraft, das Konkrete konkret
zu machen und dessen Geheimnis zu offenbaren. Nun wird
aber das Ereignis nie, wie gewisse Philosophen vorgeben, aus
der Kreuzung zweier Definitionen geboren. Die Philosophen
ergeben sich nur ungern in diese Beschränkung ihrer Macht:
und doch müssen wir wohl oder übel annehmen, dass das

Konkrete eben gerade das ist, was über unsere Definitionen
hinausgeht. Es ist's, das sie richtet, nicht sie es. Von ihm
beziehen sie ihre Rechtfertigung, nicht umgekehrt. Mit anderen

248



Worten, wenn wir vom Konkreten sprechen, nehmen wir an,
dass das Problem gelöst sei. Lediglich die Festsetzung des
Wertes der Unbekannten gibt den Gleichungen, die wir
aufgestellt haben, die Realität, verwandelt die Subjekt-Gleichung
in ein wirkliches Subjekt, die Objekt-Gleichung in ein
wirkliches Objekt.

2. Das Konkrete ist die Gegenwärtigkeit des Menschen.

Wie soll man zu diesem genauen Wert der Unbekannten
gelangen? Prüfen wir zunächst ein wenig näher die bekannten
Grössen, die man einander gegenüberstellen muss.

Subjekt, insofern es aktiv ist, Objekt, insofern es

Gegenstand eines Aktes ist, sind Begriffe, deren Inhalt einzig
im Augenblick ihrer wechselseitigen Gegenwärtigkeit zutage
tritt. Es folgt daraus nicht etwa, dass dieser Augenblick, der
sie vereinigt, sie zugleich miteinander vermengt: ganz im Gegenteil,

er hebt sie erst recht deutlich von einander ab und zeigt
wie jedes auf seine eigene Art wirkt; denn, wo wäre sonst
das Ereignis?

Das Objekt, das dem Subjekt gegenübergestellt wird, verhält

sich nicht passiv: es widersteht. Das Objekt jedoch kann
aus sich selber keinerlei Gegenwärtigkeit hervorrufen. Das ist
ausgesprochenermassen die Rolle des Subjekts und ist auch
seine Natur. Das Subjekt ist seinem Wesen nach provozierend.
Es sucht überall nach einem Objekt, das ihm Gelegenheit gibt,
seine Macht kundzutun. Und seine grösste Sorge ist, kein
solches zu finden, seine Freude hingegen, gleichsam Mann
gegen Mann zum Objekt zu stehen. Daraus ersieht man, dass
das Subjekt faktisch den Vorrang innehat. Es darf sich
erproben in der Besorgnis eifrigen Bemühens, dabei findet es,
auch fern vom Objekt, eine Art virtueller Existenz, die zwar
unvollkommen, aber doch schon bewusst ist. Das Objekt hin-
gegen, wenn es vom Subjekt getrennt ist, hat keinen Antrieb
Jn sich, das zu suchen, was ihm fehlt, und es hat keine Existenz.
Es wird nur zum Objekt, wenn ich es zu meinem Objekt
niache.

Man erkennt sogleich, dass das so beschaffene Subjekt
niemand anders ist als der Mensch. Als das einzige Wesen im
ganzen bekannten Weltall besitzt der Mensch die Macht, das

17

249



Objekt zur Existenz aufzurufen. Er kann dies auf zwei Arten tun,
auf eine virtuelle oder distante und auf eine andere, tatsächliche.

Wenn er sich darauf beschränkt, sich das Objekt ausserhalb

seiner Reichweite vorzustellen, als etwas Abwesendes, tut
er in Wahrheit nichts anderes, als seine Angst und Besorgnis
noch um den Druck einer Ohnmacht zu vergrössern. Dann hat
das Objekt keine andere Existenz als die einer abstrakten
Schicksalsmacht, die auf dem Bewusstsein des Subjekts lastet.
Aber sowie der Mensch diesen Bann abschüttelt, aus
seinem Schattendasein heraustritt, Widerstände sucht, handeln will,
sein Objekt findet, schwindet die verhängnisvolle Macht
dahin, die Angst wird zur Kampfesfreude. Das ist der Augenblick
der Oegenwärtigkeit des Menschen in der Welt, und vor sich

selber, beides in einem.

Und so entsteht das Konkrete aus der Entscheidung des

Menschen heraus, der die Qegenwärtigkeit aufruft.

3. Die Gegenwärtigkeit des Menschen ist ein Tun.

Die Freude des Menschen, oder sein Schmerz, sind die
Zeichen seiner konkreten Existenz, während die Angst das Zeichen
seiner Abwesenheit von der Welt und von sich selber ist.
Wenn man sagt, dass der Mensch ist, in einem konkreten
Sein, so ist damit gesagt, dass er leidet und jubelt, — dass

er tut. Darum täuschen sich diejenigen von Grund aus, die
in ihren Berechnungen den Menschen als einen indifferenten
Faktor setzen, gleich einem Gegenstand oder einer Zahl: sie

wissen nicht, wovon sie sprechen; der Mensch, von dem sie

sprechen, ist kein Mensch, sondern ein schwaches, kleines Ding,
dessen Natur ihnen unbekannt ist. Diejenigen, die mit dem

Menschen rechnen, rechnen nur mit seiner Angst, sie
versinken ins Ungewisse, verirren sich ins Vage vor lauter
Präzision. Die Gesetze, die sie sich einbilden, sind diejenigen des

Todes, und vor allem ihres eigenen Todes. Denn das Wesen
des Menschen, sofern er Mensch ist, ist auf ewig un-be-rechen-

bar, wenn eben der Mensch ein Ereignis ist, ein Aufbruch und

eine Erschaffung, ein Stifter des rein Neuen, ein Fragensteller,
ein „Nächster" und nicht ein Problem, das man auf Distanz
lösen kann; mit einem Wort, wenn der Mensch ein Tun ist.

250



4. Die Tat ist unfassbar, weil sie selber erfasst.

Alle Psychologie versagt in ihrem Bemühen, die Tat zu
beschreiben und Rechenschaft abzulegen über das, was diese
hinlänglich bestimmt. Das will heissen, dass die Psychologie
am Ziel, das sie sich gesetzt hat, vorbeischiesst, dem Ziel
nämlich, das Verhalten des Menschen zu studieren. Die Wissenschaft

erfasst nur, was sich der Regel fügt, das heisst das Nicht-
Menschliche, (an den Grenzen des Menschlichen). Ja, man
kann sogar sagen, dass eine „Wissenschaft vom Menschen",
die rein deskriptiv sein will, in dem Masse exakt ist, als sie
unseren Zerfall beschreibt. Der Irrtum besteht nur darin, dieses

zerfallende Wesen Mensch zu nennen, dieses Wesen, dessen
Existenz zu bestreiten allerdings niemandem einfällt, und die
gerade dadurch bestätigt wird, dass es Psychologen gibt.

Das Aufkommen der Psychologie fällt beinahe auf den gleichen

Zeitpunkt wie das Aufkommen des abstrakten Menschen in
der Politik. Und die Ausdehnung, welche diese Wissenschaft
angenommen hat, steckt ziemlich genau den Umfang unseres
Versagens der Welt und uns selber gegenüber ab.

Im völlig menschlichen Menschen wäre kein Raum für
Psychologie; denn sie ist an die Angst gekettet, das heisst an die
Abwesenheit, an das Zurückweichen vor der Tat. Im völlig
Menschlichen Menschen wäre alles Geschichte, Gegenwart, —
Gestaltung und nicht Erklärung, Fleischwerdung und nicht
Begriff. Die Psychologie aber macht aus dem Menschen ihr
„Objekt", und dadurch entmenschlicht sie ihn. Sie setzt den
Mensehen als Problem, und insofern ist sie allerdings genötigt,
V°M konkreten Menschen Abstand zu nehmen: nur ist er dann
eben nicht mehr konkret! Und so beruht die Existenz des
Psychologen auf einem Trugschluss, den man als die reine
Umkehrung des Menschlichen bezeichnen muss. Der rechte
Gebrauch menschlichen Verstehens ist nicht das Studium des Men-
Schen, sondern seine Erziehung; nicht um Beschreibung geht
es dabei, sondern um schöpferische Verwirklichung.

Ga der Akt Ausdruck des reinen Subjekts ist, wird er nie ein
Gbjekt des Verstandes sein. Darum kann ihn auch niemand er-
Gren. Aber lasst ihn nur in Erscheinung treten, sogleich ordnen

251



sich die Objekte nach seiner Entscheidung und werden für das

Verstehen fassbar.

5. Die Tat ist die Persönlichkeit.

Da es klar am Tage liegt, dass die Tat die ständige Urheberin
unserer Menschlichkeit ist, können wir unsere Menschlichkeit
nur in dem Masse kennen, als wir Handelnde sind. Die Tat
allein zeugt von der Tat, sie spielt in uns die Titelrolle des

Menschen. Sie ist es, die den Menschen dem anderen
Menschen sichtbar macht und das Antlitz prägt, in dem man lesen
kann.

Auf der Bühne der Welt, auf die wir gestellt worden sind,
in diesem Drama, das uns zu spielen aufgegeben ist, ohne dass

wir es kennen, (was besagen will, dass wir es selber schaffen
müssen), in diesem Drama gibt es Statisten, die kein Gesicht
haben; aber diejenigen, die man sieht, das sind die Spieler, die
Handelnden, die ihre Menschenrolle spielen, und ihr Schicksal
erschaffen : sie sind die „dramatis personae", sie sind
gegenwärtig, weil sie vergegenwärtigen.

Dank diesem Bilde, zu dem uns die Etymologie des Wortes
„Person" die Berechtigung gibt, können wir zunächst sehen,
dass der Unterschied zwischen Individuum und Persönlichkeit
dem Unterschied zwischen dem namenlosen Statisten und dem

Schauspieler entspricht, zwischen dem, der nur der Zahl nach

existiert, und dem, der den andern die Richtung weist, zwischen
dem, der zuschaut, und dem, der sich einsetzt.

Einen wesentlichen Charakterzug der Persönlichkeit sehen wir
unmittelbar an die Bedingungen ihres Auftretens geknüpft —
das heisst an die Gegenwärtigkeit und den Einsatz: die
Persönlichkeit ist nie allein, sie steht ihrem Wesen nach im
Zusammenhang. Der Statist kann seine Nachbarn ignorieren, der
Schauspieler aber ruft sie ebensosehr auf, wie er ihnen
antwortet, und dieselbe Ursache, die bewirkt, dass er er selbst ist,
bewirkt auch, dass er nicht mehr ein Isolierter ist, sondern ein

„Nächster".

6. Persönlichkeit ist Berufung.

Man vergesse nicht, dass die Bühne des Dramas, wenn man
alles wohl bedenkt, gerade so gross ist wie die Welt, und dass

252



es keinen' noch so geheimen Winkel gibt, in den man sich
verstecken könnte, der nicht eben einer der Orte wäre, an den
das Weltgeschehen uns hinzustellen die Absicht hatte. Und
daher, möge dieses Drama auch ein Spiel genannt und von allen
möglichen Skeptikern oder glücklichen Ignoranten leicht
genommen werden — es ist das einzige, das es für uns gibt. Und
wir können nicht von der Bühne abtreten, ohne mit diesem
Schritt auch zugleich aus dem Leben zu gehen. Darum ist das

Drama ernst, und unser Leben ist keine Posse, aus dem
einfachen Qrund, weil es das einzige ist, und weil man keine
andere Rolle annehmen kann: man kann nur ablehnen zu spielen.

Aber mit dem Gesagten ist immer noch nicht erklärt, warum
ein beliebiger Statist, der sich in eine Intrigue hineingeworfen
sieht, die er nicht überblicken kann, plötzlich zum Schauspieler,
zum Handelnden wird und anfängt, sich ganz so zu verhalten,
als ob er den Faden des Dramas kennte. Woher kommt ihm
auf einmal die Gewissheit, dass das, was er tut, seine Rolle
ist? Aus welchem Grunde tritt er aus dem resignierten Chor
der Namenlosen heraus, um ein wahres Gesicht anzunehmen,
Namen und Autorität, und die Haltung des Autors
seinem eigenen Schicksal gegenüber? Das ist etwas, was sich nicht
ersehen lässt.

Keiner sieht es und keiner wird es jemals sehen. Wohl aber
kann jeder sehen, dass es, tatsächlich, Persönlichkeiten gibt;
wohl aber kann jeder wissen, worin seine eigene Persönlichkeit
besteht.

Meine Persönlichkeit, das ist meine Gegenwärtigkeit vor der

Welt und vor mir selber in einem: vor den wahren Dingen,
vor den wahren Menschen und vor meiner wahren
Verantwortlichkeit.

Mit gutem Recht (wir haben es gesehen) dürfen wir den

folgenden Begriffen, die von den Philosophen sehr verschieden
definiert werden, einen gemeinsamen Sinn, oder besser eine
gemeinsame Seinswirklichkeit zuschreiben: Gegenwart,
Ereignis, konkret, Tat, Persönlichkeit. Mit um so

grösserem Recht dürfen wir es, als die wahre Definition eines

jeden dieser Ausdrücke nicht anderswo zu finden ist als in
seiner wesenhaften Angleichung an alle andern.

253



Aber wir dürfen diese Begriffe, vom ersten bis zum letzten,
nicht innerhalb von Zeit und Raum erfassen (wie diese
unserem Verstand erscheinen), da eben gerade die unleugbaren
Manifestationen ihrer Inhalte, so wie wir sie in der Geschichte
feststellen können, Gewaltakte sind, die scheinbar allen
Gesetzen der Vernunft und Kausalität ins Gesicht schlagen. Doch
sie sind da, der Form dieser Welt zum Trotz, und durch sie
allein geschehen die Verwandlungen, die immer wieder unserem
Zeitablauf das Mass geben und unser Gedächtnis mit
Marksteinen durchsetzen, die zugleich die Zeit aufheben und sie

zur menschlichen Dimension machen.

Jedes Gegenwärtigwerden ist ein Aufblitzen der Ewigkeit,
die die Zeit entzweibricht, um den Anfang zu einer neuen Zeit
zu machen. Von diesem Einbruch kann die Geschichte zeugen,
aber erst nachträglich; denn nur die Wirkungen sind sichtbar.

Die durch den Akt der Gegenwärtigkeit eingeleitete neue
Zeit ist die Schöpfungszeit, die aus dem Akt geboren wird, sie

ist der Rhythmus, der dem allgemeinen Gang des Geschehens
durch dieses In-Erscheinung-Treten, das sich in ihn einschaltet,

aufgeprägt wird. Sie ist eine neue Qualität des Konkreten.

Aber dieses Geheimnis der Gegenwart, wenn auch seine

Wirkungen sich beschreiben lassen, bleibt Mysterium, insofern als

es ein reiner Anfang ist: es ist das Mysterium der Ewigkeit,
eines Geschehens, das sich von der Zeit her nicht fassen lässt,
das ihr ein Ende setzt und sie neu schafft.

Von diesem Mysterium kann i c h nur zeugen im Augenblick,
da es mich ergreift, und nur, indem ich ihm gehorche; denn es

kennen, das heisst, es als unwiderstehlich kennen gelernt haben.

Und wie erfuhr ich, dass es mich ergreifen wollte? Weil ich

durch meine Tat Zeugnis davon ablegte.

Bewunderungswürdiger Circulus „vitiosus"! Ja, nichts ist
„fehlerhafter" in den Augen der Vernunft, nichts kann von ihr
mehr beanstandet werden als dieser schöne ununterbrechbare,
unwiderlegbare Kreis des Konkreten. Aber das skeptische
Urteil, das die unpersönliche Vernunft über das Konkrete verhängen

muss, richtet in Wirklichkeit die Vernunft selber, macht ihre
permanente Krise und ihre demütigende Begrenztheit
offenkundig.

254



Das Ewige ist in der Gegenwart und nicht in der Zeitlosig-
keit; denn das Ewige kommt zu uns, in unsere Zeit, wo wir
sind, wo wir ganz sind. Die Ewigkeit existiert für uns nicht
ausserhalb des Anrufs, den sie jetzt und hier an uns richtet
und der uns in Bewegung setzt.

Es wurde festgestellt, dass die Gegenwärtigkeit die Tat des

Menschen ist, in dem Augenblick, da er als Subjekt seinem

Objekt begegnet. Der Mensch als Subjekt, das ist der Mensch,
der allein ist, und zwar im Moment, da er aufhört, allein zu
sein. So ist der Weg des Mysteriums sichtbar: die Ewigkeit
rührt an die Zeit nur durch das Individuum im Augenblick
der Tat, das in diesem Augenblick zur Person wird.

Der Mensch ist ein wahres Subjekt nur deshalb, weil er
persönlich dem unbeschreiblichen Impuls unterworfen ist, den

wir das Ewige nennen.
Die Persönlichkeit ist das Zeugnis einer Berufung, die

gehört und der gefolgt wird. Ich bin Person in dem Masse als
mein Tun meiner Berufung folgt, und wäre es auch um den

Preis meines individuellen Lebens.

7. Fleischwerdung.

Wir müssen der Reihe der unter sich verflochtenen und nicht

von einander lösbaren Begriffe, die wir eben durchlaufen haben,
ein letztes Glied beifügen, das sie zusammenfasst: das der
Inkarnation.

Wenn jedes Gegenwärtigsein ein Einbruch der Ewigkeit in
die Zeit mittels des Menschen ist, wenn der Mensch nur wahrhaft

Mensch ist in einer Tat, die seine unvergleichliche
Eigenschaft, Subjekt — „Unter-tan" — zu sein, begründet; wenn
man endlich annimmt, dass Persönlichkeit geradezu Untertanschaft

des Menschen unter dem Ewigen und des Objekts unter
dem Menschen ist, so kann man sagen: die Persönlichkeit ist
die unausdenkbare Inkarnation der Ewigkeit in der Zeit.

Die reine Persönlichkeit wäre also das absolute und offenbare

Zusammenfallen einer Berufung und eines Individuums,
in jeder Tat dieses Individuums, oder, anders gesagt, das In-
Erscheinung-Treten einer Berufung am Standort eines
Individuums. Die Psychologie der vollendeten Persönlichkeit würde
sich ganz einfach auf ihre Geschichte zurückführen lassen, auf

255



das sukzessive Sichtbarwerden der Zeugnisse, die sie hervorbringt.

In diesem Sinne wäre sie völlig frei von Problematik.
Nun kennen wir uns als unreine und komplizierte Wesen

voller Probleme, bevölkert mit Phantomen und durch diese von
uns selbst und der Welt getrennt. Wir sehen uns häufig von
den Objekten beherrscht, die wir uns einbilden, ohne sie in
Wirklichkeit zu erfassen, und unser eigenes „Individuum" ist
gewiss nicht das unbedeutendste unter ihnen. In der unsicheren

Hoffnung, uns gegen sie zu wappnen, sucht unsere Vernunft
ihre Gesetze zu finden. Sie findet sie auch, aber es sind dann
die Gesetze eben jener unserer Abwesenheit, die Gesetze

jener Welt, die wir sich selbst überlassen haben, und die durch
sich selbst bestimmt scheint, da wir sie ja sehen als ein unserer
Aktivität nicht unterworfenes Gebiet. Darum ist die Mehrzahl
unserer Gebärden, anstatt ordnend und schöpferisch zu sein,
bloss durch eine unpersönliche Mechanik bestimmt. Sie sind
nicht die Taten eines Urhebers, sondern die notwendigen
Gegenschläge auf einen Vorgang, der durch andere eingeleitet wurde,
auf einen anonymen Vorgang, der unserem Wesen fremd ist,
und den wir Verhängnis nennen, weil wir seine ohnmächtigen
Objekte sind.

Wir sind sehr wenig persönlich. Wir sind in die Welt der

Objekte abgedrängt. Wir sind meistens die gedemütigten Spielzeuge

von etwas, das unsere Menschenwürde leugnet, von etwas,
das uns als neutrale Objekte behandelt. In Gestalt solcher
Objekte haben wir um so weniger Widerstandskraft, als wir
in dem, was uns angreift, ein Schicksalsgesetz sehen, das unter
der hohen Sanktion der Vernunft steht.

Woher kommt uns also die Idee der Person und diese Trauer
um das Entbehren einer Würde, die doch von der Vernunft der
Völker und der Denker einstimmig angezweifelt wird?

Die Vorstellung der Person in ihrer vollkommenen Reinheit
bliebe in unseren Augen eine Utopie, wenn nicht die
Offenbarung deren historische Aktualität bezeugte. Die völlige Fleisch-
werdung Gottes im Menschen, die vollendete Menschlichkeit
Christi ist die reinste Verwirklichung der Person in der
Geschichte, das extreme Faktum, das „concretissimum", von dem

aus wir die Persönlichkeit aktiv denken, das heisst die
Distanz verringern können, die unser Leben von unserer Berufung

256



trennt. Der Glaube an Christus, das ist der Glaube an die
Person an sich: nun besteht aber dieser Glaube in einer Tat*)
(Was unsere Auffassung von der wirklichen Natur der
Persönlichkeit bestätigt.) Der Glaube an Christus ist gerade das,

was den einsamen Einzelnen „personifiziert", was ihn konkret,
das heisst gegenwärtig macht, für ihn und für die andern, im
gleichen Schwung. Jeder persönliche Akt ist Teilnahme an der
ewigen Aktualität Christi.

8. Gemeinschaft.

Wie uns Christus in der Kommunion gegeben wird „als Wesen

und Grund aller Dinge", nach Calvins Wort, so haben

wir diese Wahrheit auch in Bezug auf die Persönlichkeit zu
erkennen: dass sie ganz in dem zu ihr gehörigen Zusammenhang

steht, und dass dies durch ein materielles Zeichen
verbürgt werden muss.

Der Begriff einer Person, die abgesondert dasteht, oder die
mit den andern nur ferne und unausgesprochene Beziehungen
unterhält, ist ein Widerspruch in sich selbst.

Zwar geht der Gemeinschaftsaspekt der Persönlichkeit klar
genug aus unseren Definitionen hervor; um die Grundgedanken
noch näher zu bestimmen kann es jedoch nützlich sein, ihn hier
dem Begriff des Individuums gegenüberzustellen.

Das Individuum ist das Endresultat der objektiven Aufteilung
der Gesellschaft im Sinne der Soziologen. Es spielt auf dem

politischen Gebiet die Rolle, die das Atom in den Augen der

Physiker des letzten Jahrhunderts spielte: es ist das nicht mehr
teilbare Element, das an der äussersten Grenze der Teilbarkeit
eines jeden Körpers steht. Anders gesagt, das Individuum ist

nur von der Gesamtheit des Sozialkörpers her zu verstehen, als
ein numerisches, undifferenziertes, objektives Element. Man stellt
es durch einen Prozess der Isolierung her.

Was für eine Rolle kann in diesem Bilde die Persönlichkeit
spielen? Vielleicht diejenige der Valenz, das heisst der bindenden

Kraft eines Atoms. Doch wir müssen diesen mechanischen

*) Matth. 7/21 „Es werden nicht alle, die zu mir sagen: Herr, Herr! in
das Himmelreich kommen, sondern der den Willen tut meines Vaters"
— das heisst der den Willen tut, im Gegensatz zu dem unpersönlichen

nicht alle — der seine Berufung ausübt.

257



Vergleich fallen lassen, da ja auch die Persönlichkeit an sich
keine objektive Beschreibung zulässt.

In Bezug auf die menschliche Gesamtheit ist die Persönlichkeit

in hervorragendem Masse der Ur-Begriff, von dem alle
Kollektivwirklichkeit abhängt. Jener soziologischen Utopie, welche
die Auflösung des Sozialkörpers in freie Individuen am
Endpunkt einer wissenschaftlich organisierten Entwicklung prophezeit

(These von Marx und von Lassalle), setzt die persona-
listische Auffassung etwas Besseres als blossen Skeptizismus

entgegen: sie wirft die Ordnung der vom Rationalismus
und Kollektivismus aufgestellten Werte über den Haufen und
setzt als Mass aller Dinge die effektive Gegenwärtigkeit des

Menschen. Dem objektiven Entwicklungsglauben stellt sie die
Forderung des „Nächsten" entgegen.

Im persönlichen Bereich haben diejenigen Beziehungen die
grösste Gültigkeit, die vom Menschen die konstanteste Nähe
fordern: das Werk, die Ehe, die Familie, der Beruf und die
Erziehung. Um diese nahen Wirklichkeiten zu sichern, müssen
sich die allgemeineren Beziehungen zuordnen. Diese einfache
These ist nach meiner Ansicht die goldene Regel jeder sozialen
und politischen Doktrin.

Heisst dies, dass das Wohl Aller in den Dienst des Wohles
des Einzelnen gestellt werden müsse? Hüten wir uns, hier in
eine vertragsmässige Ordnung zurückzufallen, wo die Person
unter dem Schutz des Gesetzes zugleich das Risiko und die
Freiheit des Schöpferischen verlöre (liberale Demokratie). Das

Recht des Vorrangs, das die Persönlichkeit über die Gesamtheit

hat, könnte nicht verteidigt werden, wenn es sich nicht von
selbst durch das uranfängliche menschliche Faktum auferlegte.
Das göttliche Recht ist nicht ein ins Absolute erhobenes menschliches

Recht, sondern das Endziel alles menschlichen Rechts
und vielleicht sein Gegenteil. Die Formel für die sozialen
Beziehungen soll nicht die Forderung eines Rechtes sein, sondern
die Setzung einer Tatsache. Sie lautet folgendermassen: Das
Wohl der Gesamtheit lässt sich weder begreifen noch verwirklichen

auf Kosten des Wohles des Einzelnen: es ist lediglich
der Ausdruck (der immer abstrakter wird in dem Masse, als

man zu grösseren Zahlen gelangt) der nächsten Möglichkeiten
der Person; es ist nichts wert, wenn es nicht die natürliche

258



Erweiterung des Wagnisses und der Wirklichkeit des
Menschen ist, der über sich selbst hinausgeht. Was liegt an der
Ehre eines Landes, wenn sie die Frucht der Entmenschlichung
seiner Bürger ist? Was liegt an einer Lebensversicherung, wenn
die einzige lebendige Wirklichkeit in der Gefahr besteht? Was
liegt an der Vielheit der Beziehungen, wenn sie die
Verantwortungslosigkeit der miteinander in Verbindung stehenden
Menschen mit sich bringt? Was liegt an der Ordnung im
Staate, wenn sie um den Preis der privaten Unordnung
aufrecht erhalten wird? Was liegt, End' aller Enden, an der
Menschheit, wenn es nicht vor allem Menschen gibt, die für
einander gegenwärtig sind?

Die Persönlichkeit wird nicht am Endpunkt der Entwicklung
einer vollkommenen Gesellschaft auftreten, aus dem einfachen

Grund, weil es eine wirkliche menschliche Beziehung nur gibt
auf Grund des Vorhandenseins der Persönlichkeit, die das un-
erlässliche und hinreichende Fundament jeder lebendigen und
vorwärtsschreitenden Gemeinschaft bildet.

9. Zwei Verneinungen der Persönlichkeit.

Und jetzt, da wir wissen, was wir „Persönlichkeit" nennen,
da wir wissen, dass sie das Licht all unserer Lichter ist und
die Sonne, die keiner beschreiben kann, die uns aber die Welt
schauen lässt und unsere Gespenster verjagt, jetzt ist es nicht
unsere Pflicht, zur Finsternis zurückzukehren, um sie zu

überzeugen, dass sie unrecht hat, dunkel zu sein — unsere Pflicht
ist es, aufzuhellen.

Im Lichte der Persönlichkeit erblickt man die Wahrheit einiger

menschlicher Lehrsysteme, die sich verworren untereinander

bekämpfen und geschwätzigen Hass nähren. Ich will hier
nur über zwei von ihnen sprechen, über die berühmten feindlichen

Zwillinge, die man allerorts unzertrennlich sieht:
Materialismus und Spiritualismus.

So sieht die Wahrheit aus, welche die Persönlichkeit in ihnen
erhellt: der Materialismus hat begriffen, dass es für den
Menschen eine Welt der Objekte gibt, was viele Gelehrte praktisch

immer bestritten; er hat begriffen, dass das Phänomen
Mensch tatsächlich nur auf dem Plan der Objekte in Erscheinung

tritt, und dass man alles, was ist, muss sehen und be-

259



rühren können, dass es greifbare Konsistenz haben muss*) ; er
hat begriffen, dass der Mensch kein Engel ist, sondern ein

Körper, der unter andere Körper geworfen wurde, und dass

es ein ziemlich kurzbeiniger Ehrgeiz ist, so zu tun, als ob man
das nicht wüsste; er hat das Faktum — wenn auch nicht die
Tat — der Inkarnation begriffen. Es ist im Materialismus
etwas Gesundes und eine Demut, in der die Persönlichkeit den
einen ihrer Spannungspole findet.

Dem Spiritualismus gegenüber ritterlich zu sein, ist vielleicht
schwieriger: er hat uns mehr geschadet als der materialistische
Irrtum, der infolge seiner eigenen Exzesse degenerierte.
Immerhin, eines muss zu seinen Gunsten gesagt werden: er hat
das Faktum — wenn auch nicht die Tat — der Freiheit begriffen.

Er hat zu erkennen vermocht, dass der Mensch ein Subjekt

ist (im ursprünglichen und nicht im ironischen Sinne!)
und dass es von ihm abhängt, ob das Objekt gegenwärtig sei
oder nicht.

Aber das Unglück des Spiritualismus war es dann, sich auf
diese Freiheit zurückzuziehen, um sie in ihrer kostbaren
Integrität zu hätscheln. Stolz auf seine Kraft, weigert er sich, diese

auszuüben, sie innerhalb objektiver Grenzen anzuwenden. Er
will sich rein erhalten und bleibt virtuell. Er glaubt alle Dinge
zu beherrschen, aber er versäumt es, sich für das eine oder
andere zu entscheiden. Er preist seine eigene Grösse, aber er
legt kein Zeugnis davon ab. Er ist gefährlicher als der
Materialismus: er bestreitet nicht auf grobe Weise unsere Macht —
dies wäre ein Mittel, sie erst recht hervorzurufen — aber
indem er das reine Subjekt als solches verherrlicht, setzt er es

in seiner Existenz herab, das heisst er lässt es an Schwindsucht

sterben. Das Objekt zerfällt unterdessen entsprechend
seinen eigenen Gesetzen.

Die materialistische Revolte findet im Versagen des
Spiritualismus eine gewisse Rechtfertigung. Es ist in dieser Revolte

*) Dies darf nicht im einschränkenden Sinne des „esse est percipi" der
Idealisten verstanden werden (man wird, ganz im Gegenteil, gesehen
haben, dass das esse für uns nur in actu existiert) aber wohl im
Sinne einer ethischen Norm, die durch die Sünde allein unwirksam
gemacht wird; die Güte, zum Beispiel, ist nichts, wenn sie nicht ein

Akt des Mitleids ist.

260



eine Art von Askese: etwas wie der bittere Nachgeschmack
am Morgen nach einer wüsten Nacht. In der deterministischen
Lehre, die sie aufstellt, liegt der Ausdruck eines Ressentiments

gegen den „Geist", der sich als unfähig erwiesen hat, von
unserer Freiheit zu zeugen.

Auf dem Boden der Schatten und oft gewalttätigen Abstraktionen,

wo dieser alte Kampf sich abspielt, ist keine Hoffnung
auf eine reale Lösung mehr erlaubt.*) Aber dies ist der Boden,
den wir verlassen haben, indem wir die Persönlichkeit als eine
Tat definierten.

Ausserhalb der Tat bleibt die Materie abstrakt oder tyrannisch.

Ausserhalb der Tat bleibt unser „Geist" abstrakt und
ohnmächtig. In der Tat messen und verwirklichen sich beide.
Der Liebe der Persönlichkeit liegt es ob, dieses Zusammenkommen

herbeizuführen.

10. Das Geistige.

Descartes hat die Person zerstört, oder vielmehr ihren
natürlichen Ort, indem er den Körper von der Seele trennte:
er hat sie eben falsch unterschieden. Vom Standpunkt der
Persönlichkeit aus sind Körper und Seele zwei Aspekte des
konkreten Menschen, dessen eigentliche Natur nur im Augenblick
der Tat erscheint. Der körperliche Aspekt des Menschen ist
der Ausdruck unserer Solidarität mit der Welt der Objekte.
Der Aspekt der Seele ist unsere Orientierung, diese
eigentümliche Ursprünglichkeit des Menschen mitten in der Welt
der Objekte, das heisst unsere Fähigkeit, unsere Kontakte frei
zu wählen, ebenso wie gar keine zu wählen. (Und in diesem
Zwiespalt tritt das Gewissen auf den Plan). Aber weder kann
der Körper des Menschen als etwas Reales angenommen werden

ohne den besonderen inneren Drang, der ihn formt, ihn
aufrechthält und lenkt, noch ist die Seele menschlich vorstellbar
ausserhalb der Konsistenz des Körpers, durch die sie offenbart
und zur Wirkung gebracht wird. Körper und Seele sind ein

*) Politik : Der Staat ist der verhängnisvolle Ausdruck unseres doppelten
materialistisch - spiritualistischen Irrtums. Ich weigere mich, in ihm
die Lösung dieses bösen Konfliktes zu sehen, den er fixiert, ohne
über ihn hinauszukönnen.

261



und dasselbe Wesen; sie werden miteinander geboren und sterben

miteinander: sie sind ein Fleisch.

Es ist ein seltsamer Irrtum, den ursprünglichen Aspekt des

Menschen „Geist" zu nennen; es ist ein seltsamer Irrtum, die
Seele unsterblich zu wähnen.*) Und es geschieht im Namen
dieses Irrtums, wenn man glaubt, die Seele vom Körper trennen

zu können (auf die Gefahr hin, nicht mehr zu wissen, wie
man sie wieder vereinigen soll) was weder Leben noch Tod tun,
noch Gott, der die Toten auferwecken wird.**) In Wahrheit
kommt diese Illusion von einer Denkweise her, die unsere
Grenzen nicht einsehen will, sei es mangels einer ernsthaften
Prüfung derselben, sei es besonders deshalb, weil ihr ein
Glaube fehlt, der den tröstlichsten unserer Träume eitel
erscheinen liesse. Es handelt sich hierbei um einen gottlosen
Versuch, das Gewissen an die Stelle der persönlichen
Berufung zu setzen, das heisst, auf der Stufenleiter unserer
Werte unsere Fähigkeit zur Freiheit an die Stelle der
konkreten Ausübung dieser Freiheit zu setzen.

Es ist eine widerrechtliche Besitzergreifung des Ewigen durch
das zufällig hinzutretende Gewissen, durch dieses Gewissen,
das sich gleichsam wie eine Verspätung, unvermerkt zwischen
das Individuum und seine dringende Berufung eingeschlichen
hat. Die unsterbliche Seele ist nichts als ein Egoismus, der sich

im Abstrakten selbst verherrlicht.

Was ist also unter uns Menschen, die wir Fleisch sind, der
Geist? Der Geist, der da weht, wo er will, und wir, die wir
sterben, wo wir müssen, der Geist, der am Uranfang über den

Wassern schwebte, und die Gesetze meines Leibes, der dem
Staube gehorcht? — Nichts, der Geist ist nichs mehr, und
Verstehen heisst nichts anderes, als den Formen unserer Sklaverei

*) Der S ee 1 e n-Aspekt des Körpers verschwindet tatsächlich früher als

der eigentliche materielle Aspekt.

**) Die Oewissheit der Auferstehung hat nichts mit einem Ueberleben der
Seele zu tun. Der Mensch stirbt ganz, weil er ganz „Fleisch" ist; und

es sind bloss T ote, die auferstehen werden, nicht Entschlafene oder
ihres Fleisches ledig gewordene. Die christliche Kirche spricht in

ihrem Credo von einer „Auferstehung des Fleisches", und nicht der
Seele oder des Körpers.

262



ins Auge schauen. — Bis auf die Tat, die ich da plötzlich
getan habe!

Denn ich habe sie getan, und etwas anderes weiss ich nicht.
Ich habe den Befehl erhalten, und diese befehlende Macht ist
unabweisbar da, sichtbar gemacht. Ich habe diesen Schritt
getan, ich kann ihn abmessen — aber seine Grösse ist trotzdem
keine Zahl. Ich nenne Geist diese reine Ueberrumpelung meines

Körpers, der sich dahin geführt sieht, wohin zu gehen für
ihn in keiner Weise eine Notwendigkeit vorlag.

Ich nenne Geist die Fülle des Augenblicks, da ich, im

Vergessen alles dessen, was ich vermag, die unmögliche Schwelle
überschritten habe.

Geist ist Tat, Tat ist Gehorsam auf den Antrieb des Ewigen.
Mag sein, ich habe ein Wort gehört, gesehen hat man nichts
als einen Körper, der sich in Bewegung setzte.

Aus dem Grunde, weil Gott sich in einem menschlichen

Körper offenbart hat, ist der Geist unter uns nichts — wenn
nicht die fleischliche und entzifferbare Kundgebung einer Tat.
Jesus Christus ist das fleischgewordene Wort, die stets
gegenwärtige Berufung, das Wort, das man weder hört noch sieht,
bevor man ihm gehorcht hat in einem unbeschreiblichen und
klar am Tage liegenden Augenblick. Am Anfang war das Wort,
und es bleibt der Ursprung aller Geschichte. Durch das Wort
allein, das aus dem Nichts erschafft, geschieht es, dass „das
Unzulängliche hier Ereignis wird", dass der Begriff des
Konkreten aufhört ein Begriff zu sein, dass die Persönlichkeit
existiert und dass die weltverwandelnde Tat geschieht.

Was in mir Zeugnis ablegt von der unsagbaren Empfängnis
des Wortes, das ist keine Ekstase, noch eine Angst, noch auch
immer eine Fülle der Freude, noch jemals etwas, was mir
zugehört hätte, so wie ich damals war, noch etwas, was mir
bliebe — aber diese Hingabe, einen Augenblick lang, dieses

Sterben, das sich im Leben verbirgt, diese unvermerkte und
fast unglaubliche Sprengung des Monstrums Ich, die dazu

hinreicht, dass die ewige Wachsamkeit mich ein wenig weiter
vorwärts bringt als alle Berechnung, mich ein wenig mehr
zu dem Menschen macht, der ich vielleicht für die Menschen
sein kann — um mich in ein Fait accompli von unerhörter

263



Neuigkeit hinüberzuwerfen. Jetzt ist etwas geschehen, ein Wagnis

ist da, und mein Leben ist darin. Habe ich es angenommen?
Schon beginnt alles wieder von neuem. Denn unsere irdische
Zeit fügt dem Ewigen nichts hinzu. Diesen sieghaften kleinen
Schritt, kaum dass ich ihn getan, ich verliere ihn wieder, wenn
ich nicht einen zweiten tue. Und doch ist mein Hoffen
verbürgt durch eine Verheissung, so sicher wie der Tod, und wie
der Tod der Zeit selber am Tage des Jüngsten Gerichts. Nicht
ohne Zögern folgt der Glaube ihrer Spur, und seiner Berufung
gegenüber kann der Mensch nichts anderes als ein Zweifel
sein; aber die Treue der Person ist kein leerer Wahn. In dem

höchst verworrenen Spiel, das wir spielen, der Regel unkundig,
seien wir uns des unvergleichlichen Einsatzes bewusst!

(Ins Deutsche übertragen von Martha Amrein-Widmer)

KLEINE RUNDSCHAU
Englischer Geist

„ Träumer und Denker" von André Maurois. Rascher Verlag Zürich, 1939.

Aus der neueren englischen Literatur unterzieht André Maurois
sieben Gestalten einer einlässlichen Analyse; er nennt diese sieben
Autoren „Magiciens et Logiciens", Zauberer und Denker, was der Ueber-
setzer Karl Stransky mit „Träumer und Denker" wiedergibt. Zu den

magiciens rechnet Maurois wohl Rudyard Kipling, Joseph Conrad,
Katherine Mansfield und D. H. Lawrence, zu den logischen Denkern die

analytischen Begabungen Bernard Shaw, Lytton Strachey und G. K.
Chesterton. Aber die Scheidung ist nicht streng, die Logiker wie Shaw
und Chesterton sind manchmal „magischer" als die „Zauberer" und diese

wieder vermitteln ganz handfeste Einsichten, denn die geistigen
Grundrichtungen der Zergliederung wie des intuitiven Erschauens wechseln in
einer und derselben Person wie ein Austausch von Grundströmungen, die
das geistige Leben erzeugen.

Rudyard Kipling, der in Indien geborene und aufgewachsene
Engländer hat als erster das „British Empire zum Gegenstand der
Dichtung" gemacht. Mit dreiundzwanzig Jahren fand er seine Form mit den

drei Meisterwerken, den „Einfachen Geschichten aus den Bergen", den

264


	Bestimmung der Person

