
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 3

Artikel: Richard Feller und die Kunst schweizerischer Geschichtsschreibung

Autor: Schumacher, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759104

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richard Feller und
die Kunst schweizerischer Geschichtschreibung1)

Von Edgar Schumacher

|V|ichts ist in der Schweiz so wohlgelitten und guter Auf-
^ nähme so durchaus gewiss wie die charaktervolle Mittel-

mässigkeit. Wenn sie vollends in den wichtigen Dingen, und vor
allem im Ablehnen des allgemein Missfälligen, bis zu einiger
Leidenschaft sich hebt, darf sie jeden denkbaren Erfolg sich

versprechen. So sinken wir in unserer öffentlichen Leistung sehr
selten ins Klägliche und erhöhen uns seltener ins Ungemeine;
oder richtiger: das Ungemeine, wo es schon Tat wird, darf
bestenfalls den Wirkungsbereich und die Wirkungsintensität des

Durchschnittlichen beanspruchen. Es sind aber Vorzüge und
Mühseligkeiten dieses Zustandes nicht eine Erscheinung der
Gegenwart, sondern sind Wesenszüge unserer Existenz
überhaupt. „Einen eindeutigen Vorbehalt gegen die Persönlichkeit
machte die Genossenschaft. Ihre Unsichtbarkeit, ihre stillen
Masse ertrugen den hochwüchsigen Menschen und seine volle
Ausgabe nicht, sondern geboten Verheimlichung der ragenden
Eigenschaften, die das Ganze beschatteten oder auch nur den
Gedanken an ein anderes Menschenmass erweckten. Einzig auf
dem Schlachtfeld durften grosse Naturen sich monumental
offenbaren" („Von der alten Eidgenossenschaft").

Weil es so war und ist, und nach eigenem Gesetze wohl
auch so sein muss, wird die Pflicht dringender, dem
Ausserordentlichen, dem man den ganzen Anspruch bei uns nie wird
erstreiten können, doch immer das Mögliche an Geltung zu

verschaffen, zum mindesten es für die wenigen Verlangenden
als ein Ausserordentliches nachdrücklich zu nennen.

') In diesem Versuch einer Würdigung ist die Rezension nachstehender
Werke inbegriffen:
Geschichte der Schweiz. Von Hans Nabholz, Leonhard von Muralt, Richard
Feller, Edgar Bonjour. Zwei Bände. Zürich, Schulthess & Co. 1932, 1938.

Richard Feller: Die Schweizerische Geschichtschreibung im 19.
Jahrhundert. Mit Beiträgen von G. Zoppi und J. R. de Salis. Max Niehans
Verlag, Zürich und Leipzig, 1938.

Von der alten Eidgenossenschaft. Rektoratsrede von Richard Feller.
Verlag Paul Haupt Bern-Leipzig, 1938.

155



Auf dem gutbestellten Boden der neuen schweizerischen
Qeschichtschreibung ist an bedeutenden Namen nicht Mangel,
und es wäre anmassend und unschicklich, sie gegen einander
wägen und messen zu wollen. Aber dieses mag statthaft sein,

von jenseits des Fachbereiches her auf den einen dieser
Namen zu verweisen, der mit einer nicht alltäglichen Leuchtkraft
die fachlichen Begrenzungen vergessen macht und den völligen
Eindruck des Ungewöhnlichen, und, dass wir es ruhig sagen,
der Grösse weckt. Das geschieht — und darin eben wird man
das Zeugnis der Echtheit sehen — ohne jede Absichtlichkeit,
fast möchte man meinen, wider Willen. Denn die Strenge des

wissenschaftlichen Zweckes ist das Eigentliche; was darüber
hinaus deutet, ist Gabe, ihrem Besitzer nicht minder geheimnisvoll

als dem Geniessenden, und vielleicht mit jener leisen

Beschämung dargebracht, die den Schaffenden immer begleitet,
wo er nicht aus dem Können, sondern aus der Gnade spendet.

„Nur der Wahrheit, den Quellen vertrauend, ging er über

eingewurzelte Ansichten hinweg und kannte gegen den Leser
keine Rücksicht, ausser der schönsten, durch die Kunst der
Darstellung zu fesseln" — so schreibt Feller über Robert
Glutz-Blotzheim; und das gute Wort mag in noch höherem
Sinne für ihn selber gelten. Die Geschichte eines Volkes ist
mehr als ein Gegenstand der Betrachtung. Es geht nicht
darum, neuen Geschlechtern das Bild der Vergangenheit je mit
den neuen Ergebnissen exakter Nachforschung ergänzt und
bereinigt vorzulegen. Wo eine Nation in ihrer Historie nur noch
ein Geschehnis sieht, nicht mehr einen Sinn, ja recht eigentlich
einen Auftrag darin erfühlt, da wird sie dem Tode nahe sein.
Aber vollends ein Land, das, wie die schweizerische Eidgenossenschaft,

als einziges Beglaubigungsschreiben seine Geschichte
in die Zukunft mitnimmt, lebt nur im lebendigen Zusammenhang

mit dem Gewesenen. Doch wandeln sich die Aspekte, wie
die Wirklichkeiten sich wandeln; und ob die Wahrheiten, die
in der Seele gründen, zwar für alle Zeiten gelten, so will doch

jede einzelne Zeit ihre eigene Ausdrucksform. Dem Geschichtsglauben

einer Epoche diesen grossen Ausdruck zu geben, ist
das edelste Ziel des Berufenen. Und so sehen wir auch im
Mittelpunkte von Fellers Werk jene Frage, die zu unermessenem

156



Ausblick die Pforte aufreisst, „wie die Eidgenossenschaft mit
dem Unvergänglichen zusammenhänge".

Es scheint aber in dem schweren und vollen Klange eben
des Wortes „Eidgenossenschaft" die Antwort mitzuschwingen.
„Die Eidgenossenschaft ist das Besondere, das uns umschliesst".
Die Deutung solchen Sinnes ist jedoch mehr eine Angelegenheit

der Haltung als der Sprache. Und um solcher Haltung
willen ist das Werk Fellers uns so sehr wert. Sie begegnet
dem Bedürfnis unserer Zeit. Wenn er von Dierauer und Oechsli

sagt, dass sie dem Glauben einer „glücklichen Schweiz" Gestalt
geben durften, so scheint er uns vornehmlich berufen, in den

Jahren der Bedrängnis und Anfechtung von den unverlierbaren
Werten zu künden. Weil hier die überzeugungsvolle Zuversicht
nicht mehr genug ist, sondern ein Reineres dazu kommen muss:
das Wissen um ein Einbezogensein in Pläne, die nicht unter
menschliche Berechnung fallen. Wie es in der Darstellung der
Bündner Wirren zum Schlüsse heisst: „Spätere Geschlechter
aber ergreift es mit Wehmut, wieviel ein Volk bis zum
äusserten erträgt. Jene rauhere Zeit wusste es nicht anders und
hatte dafür eine offene Verrechnung mit dem Himmel".

Es ist uns in der Wissenschaft, die von den Wirkungen des

Geistes und des Gemütes handelt, nichts so sehr zuwider
geworden wie die rationalistische Klugrednerei. Wir gehen nicht
mehr mit dem, der „in die Vergangenheit hineinsieht, was ihm

notwendig ist". Näher steht uns der, der „die stille Abfolge der
Zeiten erahnt". Aber mit ganzem Vertrauen mögen wir uns nur
an den halten, der das ehrfürchtige Betrachten vereinen kann
dem Wissen um Mitverantwortung, der das Gewesene gestaltet
nicht als Denkmal des Einst, sondern als Wohnstätte des

Zukünftigen. Die oberflache Gescheidtheit, die zu allem, was sich

begab, ihre Note meinte setzen zu dürfen, ist uns gründlich
über; und nicht weniger jene geistesarme Klarheit, die überall
mit einer vernünftigen Begründung zur Hand war. „So
verlegen und hilflos arbeitet die geschichtliche Bewegung nicht,
wennschon sie sparsamer verfährt, als man leicht annimmt.
Wo die Theorie verdammt, gestattet sie noch ein Dasein, das

seinen nährenden Quell in verschütteter Tiefe hat". Es spricht
uns als eine verheissungsvolle Wahrheit an, dass auch das
historische Verstehen ein Mass der Gläubigkeit in sich hat. Und

157



wir fühlen es willig nach, dass diese Wahrheit im schweizerischen

Denken ihren besonderen Akzent verlangt: „Der Bund
wurde von Anfang an auf das Ungemeine gestellt".

Die bleibende Bedeutung des geschriebenen Werkes ruht in
der hohen Eintracht von Geist und Form. Es genügt nicht, schön

zu schreiben, um des Nachlebens gewiss zu sein. Das Geheimnis

des Stils wurzelt tiefer. Noch ist nichts getan, wenn man
dem Gedanken ein festliches Kleid umwirft. Es geht darum,
ihn derart zur Vollkommenheit zu reifen, dass eine andere
Form als die, in welche er wuchs, wie eine üble Verkleidung
wirkt. Wohl lässt sein geistiges Wesen als ein Lebenswert
von Späteren sich zu eigen machen; seine lebendige Gestalt
bleibt unverlierbar Eigentum ihres Schöpfers. Fellers Werk
ist im wahren Sinne geformt.

Wer achtsam ist, wird den eigenen Klang der wenigen Stellen,

die ich bisher zitierte, nicht überhört haben. Wie jeder
Ausdruck künstlerischen Könnens wird er durch Erklärung mehr
einbüssen als gewinnen. Ihm eigentümlich scheint eine bis zur
Grenze gesteigerte Sättigung mit Gedankengehalt, seltsam
verbunden mit einem Schwebenden, das die Schwere nie zur
Schwerfälligkeit werden lässt, vielmehr das räumlich so

Gedrängte seelisch auflockert und selbst über der wolkig geballten
Wucht des Gedankens die Bläue der Unendlichkeit erahnen
lässt: „St. Jakob ist der tragisch gefasste Auszug aus dem
alten Schweizertum. Darum lebt jene Gartenmauer länger fort
als manches Werk der Kunst und der Gesittung".

Willig stellt sich dem, der Alltägliches zu sagen hat, die
gebildete Sprache zur Verfügung, „die für ihn dichtet und denkt".
Dem aber, der Eigenes geben muss, ist es ein hartes und oft
ein ingrimmiges Mühen. Immer wieder sieht er sich an der
Grenze des geformten Wortes und muss einen Weg darüber
hinaus ertrotzen. Es ist nicht Dünkel und nicht Spielerei, wenn
der Schaffende so selbstwillig mit der Sprache umgeht. Denn
es kann für jedes nur eine Form geben; und wie der Gedanke
in ihm erstmals da ist, so muss er vielleicht auch die Form
selber erschaffen. (— Es möchte aber der Betrachtung wert
sein, wie weit der ungeheuere und alles übertreffende Reichtum
des in deutscher Sprache geformten Gedankengutes mit der

158



unendlichen Formfähigkeit dieser Sprache ursächlich zusammenhange.

—)

Man spürt bei Feller dieses aus Notwendigkeit unternommene
Ringen mit dem Wort. Man freut sich seines Sieges, wenn es
ihm etwa gelingt, die Schreibart eines Historikers derart zu
deuten: „Sein mittlerer Pulsschlag macht ihm die Anpassung
an ein Vorbild leicht, ohne dass er sich aufgibt. Wie Müller
baut er lange, kluge und erfüllte Sätze; aber er besitzt nicht
Müllers durchflutende Wallung und Selbstvergessenheit, die
sich am eigenen Wort berauscht". Oder wenn er zu so zärtlich

feinen Abwägungen des Wortsinnes gelangt wie hier: „Bern
hatte im 18. Jahrhundert einen Baustil, der den Wohlstand
und die Musse des Patriziates verkündete und bisweilen die
Anmut des Glücklichen erreichte". Aber schon das Mühen selber

ist gross, bewegender manchmal in seiner Inbrunst als der
gänzlich erstrittene Sieg. Es sagt, dass immer noch ein Werden
da ist, kein Abschluss, keine Rückschau; dass, trotz des
vielfachen Erreichten, des Drängenden immer noch mehr vorhanden
ist: „Stets sein eigener Ausdruck, der Idee gehorchend, stiess
er vollends mit einer Scharfäugigkeit an, die an jeder Richtung
die Schwäche entdeckte und verurteilte".

Zu seinem Eigensten zählen jene ganz knappen, manchmal

sibyllinisch verhüllten Aussagen, die an sich nur Feststellungen
sind, aber in ihrem Gewicht wie Drohungen, in ihrer Unbedingt-
heit wie zwingende Mahnungen wirken: „Das war das

Verhängnis Zwingiis, dass er nicht das Hochgefühl von all dem,
was in ihm wogte, verhehlen konnte"; oder: „Es fehlte die

Bildung durch die Gefahr"; und wieder: „Die Freiheit war
ungemessen; aber sie diente nicht der Selbstzucht, sondern der
Leidenschaft"; oder endlich: „Der Mord hat nun einmal seine
verlassene Stelle in der menschlichen Ordnung".

Es ist augenscheinlich, dass in solchem Drängen für das

Behagen breiter Bilder kein Raum sein kann. Vereinzelt und
in der Tat nur mit der Feder gezeichnet, erscheint das Bild;
doch in solcher Feinheit, dass es in sparsamen Augenblicken
zu sehr beglückender Wirkung aufglänzt: „Er fährt lieber auf
den Stromschnellen des Geschehens als auf den stillen Gewässern

der Zustände".

159



Aus der Fülle des Werkes liegt hier nur die Ernte eines
Jahres vor; ein Reichtum, weniger erstaunlich durch den
Umfang als durch die Freiheit. Dreierlei ist gewollt und erreicht:
Die Lebenslinie eines staatlichen Verbandes von Horizont zu
Horizont gezogen; Sinn und Anspruch der schweizerischen
Historiographie mit Wärme und Weisheit dargestellt; eine Epoche
schweizerischen Werdens in der Fülle der Gesichte aufgerufen.
Unterschiedlich nach der Gestalt, vom schlanken Format der
Rede bis zu der Nachdrücklichkeit des gewichtigen Bandes,
weisen diese drei Schriften gemeinsam das Merkmal der Meisterschaft.

Die Rektoratsrede „Von der alten Eidgenossenschaft" nimmt
den Ausgang von der „force mystérieuse", welcher Charles
Monnard das Beharren des alten Bundes bis 1798 zuschrieb.
Feller hebt sie aus dem mystischen Dämmer an das Licht der
Betrachtung und nennt sie den Geist der Genossenschaft. Er
redet von jenem flammenden Ausbruch, darin das Lebensgefühl
der Genossenschaft vor den erstaunten Völkern sich kundtat:
„Als Krieger trat der Eidgenosse in die Welt, als Krieger wurde
er gemeinverständlich, trug er sich in die Jahrbücher Europas
ein, zu einer Zeit, da er Beiträge zum Geistesleben Europas
vermissen Hess. Das Kriegertum war seine natürliche Lebens-

äusserung und befähigte ihn, zu überbieten, was unter Menschen

galt".
Weitab von dem modischen Bedauern über den Verzicht auf

Entfaltung zur Grossmacht, wird Sinn und Resignation jenes
Entschlusses uns gegenwärtig: „Die Tapfersten der Eidgenossen

versagten dem Bunde die Ausdehnung, um dem ersten Geist
der Genossenschaft treu zu bleiben. Freiheit zogen sie der Macht
und Grösse vor. Hier werden die Schranken der Genossenschaft
deutlich: sie verlangte den Verzicht auf das, was sonst die
Würze und den Nerv des Völkerdaseins ausmacht".

Wir leben die Auseinandersetzung zwischen Staat und
Genossenschaft mit. Wir erinnern uns nachdenklich daran (und
sind beschämt, weil wir es übersahen), dass „die Befriedung
des schweizerischen Mannes um ein oder zwei Jahrhunderte
später kam als im Ausland, wo der Absolutismus sie schon früh
erzwang". Wir begleiten jenen Grundsatz des vernünftigen
Mittelmasses, der den Fortschritt der Genossenschaft bestimmt

160



und dessen immer wiederkehrende Aeusserung das Misstrauen
gegen die Persönlichkeit ist. Und es wird uns zum Schlüsse
auf die Frage, was die alte Eidgenossenschaft der neuen zum
Erbe hinterliess, die ebenso überraschende als überzeugende
Erwiderung: „Eine Legitimität, wie sie dermalen in Europa selten

ist".
Die Darstellung der „Schweizerischen Qeschichtschreibung im

19. Jahrhundert" möchte von aussen betrachtet vielleicht fachlich

betont anmuten. Es wäre ein grosser Irrtum. Der
Persönlichkeitsgehalt, das drängende Tempo innersten Belebtseins
zeichnen gerade diese Schrift aus. Hier erlaubt uns der
Verfasser, der nie durch Leutseligkeit wirken will, seine genauere
Bekanntschaft. Hier ist, da es sich um Seelisches handelt, die
Kunst der Gestaltung am offenbarsten. Und mit Erstaunen wird
man inne, dass, wo man auf die laue Mitteltemperatur
wissenschaftlicher Diskussion sichgefasst hat, die warme Spannung einen

erwartet, die dem dramatischen Ablauf von Schicksal und Anteil

zukommt. Es ist ein wahrhaft anregendes Buch: für den,
der von aussen kommt, ein unbekannter Bildersaal schweizerischer

Nationalgesichter; für den mit dem Gegenstand Vertrauten
ein Musterexempel der Beherrschung und der Formzucht. Aber
uns erfreut vor allem die Kühnheit, hier, wo das Stoffliche doch

so sehr sich zudrängen mochte, alles auf das Geistige und das

Persönliche zu stellen.
Es waren Namen und Schatten, höchstens Repräsentanten

von Buchtiteln. Jetzt treten sie in ihrem eigenen Leben vor;
jetzt wird Glanz und Trübnis merkbar; das Werk ersteht aus
der Kühle toter Gegenständlichkeit zu Leid und Wärme des

Organismus. „Ein Buch gefällt uns, wenn wir, wie Bruder Claus
sagt, ein Zeugnis unseres Herzens drin finden" — so steht
in einem Briefe J. G. Müllers an seinen berühmteren Bruder.

Johannes von Müllers Fortsetzer werden wach: Robert Glutz,
„Empiriker mit dunkler Gemütsfärbung", J. J. Hottinger, „der
Anwalt der humanen Sittlichkeit", Louis Vulliemin, dem C. F.

Meyer das schöne Wort von der „vollständigen, aber unschuldig

erworbenen Menschenkenntnis" schenkt; Charles Monnard:
„Das ist das Besondere an Monnard, dass er in Geistessphären
Heimatrecht gibt, wo man meint, allein zu sein, die feinste
Schmeichelei, mit der er den Leser umwirbt und auszeichnet".

161



Wir treten in die Epoche der kritischen Forschung ein, deren

strenger Türhüter jener merkwürdige Luzerner J. E. Kopp ist,
ein kleines Abbild von Schopenhauers „Alleszermalmer Kant",
Zerstörer feierlicher Illusionen, Enttäuscher von Hoffnungen,
aber doch und darum Wegbereiter zu künftigem Bau. Wir grüs-
sen im Vorübergehen Ferdinand Keller, den trefflichen Feridun
Kallar der „Pfahldorfgeschichte". Und am Schlüsse stehen, in
vier eindrücklichen Bildern, die bedeutenden Darsteller aus

neuerer Epoche: Karl Dändliker, der „dem Verlangen mit
höherem Gehalt entgegenkam, als der Gemeinverständlichkeit sonst
üblich ist"; Wilhelm Gisi, „dem auf dem dunklen, unbezwingbaren

Untergrund des Menschenloses Mass und Vollendung
versagt waren"; Johannes Dierauer, „ein schlichtes Gelehrtendasein,

von dem eine grosse Wirkung ausging"; Wilhelm
Oechsli, „ungenügsamer, begehrender und verschwenderischer
als Dierauer, unmittelbarer im Ausdruck und unbedenklicher im
Urteil".

Also vorbereitet, wissend um seine Schau in grosse und tiefe
Zusammenhänge, belehrt über seine Einsicht in Amt und
Berufung des Historikers, ist man ungeduldig, Feller nunmehr
selber bauen zu sehen, das Bild einer Epoche, von seiner Hand
umrissen, auf sich wirken zu lassen. Dieses nun gewährt er in
seiner „Geschichte der Schweiz im 17. und 18. Jahrhundert",
dem vierten Buche der Gesamtdarstellung von Nabholz — von
Muralt — Feller — Bonjour*).

Man schrieb im achtzehnten Jahrhundert „Rettungen",
Lessing die des Horaz, Wieland etwa die der Aspasia oder der

Xanthippe. Hier ist etwas wie die „Rettung" einer geschichtlichen

Epoche, nicht im Sinne krampfhafter Bemühung,
vielmehr auf dem Wege eines reinen und unwiderstehlichen Be-

greifens aus der inneren Notwendigkeit heraus. Fast wollte man

*) Es wäre dem Zweck des vorliegenden Versuches entgegen, dieses in
jedem Betracht verdienstliche Werk in allen seinen Beiträgen hier
eingehend zu würdigen. Und mit nur anhangsweisen Bemerkungen
geschähe den Mitarbeitern Unrecht. Es muss genug sein, zu sagen,
dass sich Fellers Arbeit in würdiger Umgebung befindet.

Und vielleicht, weil der Titel darauf nicht verweist, darf erinnert
sein, dass ein sehr werter und fortan mit Wehmut vermisster Name
der schweizerischen Historiographie uns hier noch einmal grüsst: Emil
Dürr, der die Geschichte der neuen Schweiz schreiben wollte, durfte
noch das einleitende Kapitel „Vorgeschichte der helvetischen
Revolution" beenden.

162



sagen, es würden hier zwei Jahrhunderte unserer Vergangenheit
dem nationalen Gefühl recht eigentlich erobert, und gewiss
werden sie es für einen weiten Kreis unbefangen Lesender.
Was stand da etwa bei dem alten, so sehr lebendigen Zschokke:
„Denn in der sechsundachtzigjährigen Ruhe, da die Schwerter
der Winkelriede, Fontana, Waldmanne, Hallwyle und Erlache
verrosteten, zerfrass schnöder Selbstsucht und Ueppigkeit Gift
immer mehr und ganz und gar den ehrlichen Bund der Alten,
und die Eidsgenossenschaft zerlöste sich wie ein verwesender
Leichnam. Und sie deckten den Leichnam mit Wappenschilden
der Väter prunkvoll, dass man nicht sähe, wie der Geist aus
ihm gewichen sei". Und wir haben es, einigen Ueberschwang
darin zugebend, doch immer für wesentlich richtig genommen.

Jetzt erkennen wir, dass „die Jahrhunderte grosser Täuschung
über einander fähig sind"; dass es nicht darum geht, zu
urteilen, sondern zu verstehen; dass der Geist nicht, wie wir
aus primitivem Vergleich annehmen möchten, zwischen die Zeiten

des Geschehens tote Jahrhunderte als Brache einschiebt.
Wir lernen, die Kräfte der Stille achten und (aber dieses ist
für den Schweizer besonders schwer) die Taten, die ohne
Geräusch geschehen. Die Darstellung geht nicht vom Geschehen,
sondern vom Leben aus. Eine Epoche begreifen wir dann, wenn
wir erfühlen, wie der Mensch sie erlebte.

Feller spricht gerne vom „Innermenschlichen"; das Wort
verdeutlicht seine Art des Erfassens. Der erste Untertitel lautet:
„Das Glück der Schweizer", und beginnt: „Das Innere des

Menschen war noch verschleiert. Der Anspruch auf Glück wurde
nicht als Menschenrecht erhoben, da alles Dasein Geschenk Gottes
war". Derart, von innen erhellt, wird uns die Geschichte der zwei
verschrienen Jahrhunderte unserer Vergangenheit fühlbar. „Die
Schweiz schien weit und gross, weil Gottes Strahl sie
durchleuchtete". Wie jener feine und kluge englische Edelmann,
John Evelyn, der 1646 sie durchreiste, es spürte und aussprach:
„Mir erscheint dieses Land als der gesichertste Fleck Europas,
nicht begehrend und nicht begehrt; bei ihnen trennt es sich
nicht zwischen Arm und Reich; sie leben in grosser Schlichtheit
nnd Ruhe".

Nicht am politischen Fiandeln allein misst sich die Tätigkeit
eines Zeitalters. Das umfänglichste Kapitel des Werkes erzählt

163



„Die Entstehung der schweizerischen Grossindustrie im 17.

und 18. Jahrhundert". Was hier wirkt und aus dem Begrenzten

ins Allgemeine strebt und es erreicht, ist fürwahr anderes
als Zersetzung. „Die Industrie bereitete wirtschaftlich,
gesellschaftlich und industriell die neue Schweiz vor... Die Industrie

leitete den Sturz der Hauptstädte ein, die bisher Sitz der
Macht, des Reichtums und des Glückes gewesen waren, und
bereitete die Neuverteilung der Macht zwischen Stadt und Land
vor". Wenn wir lesen, dass etwa St. Gallen um 1708 40 000
Stück Leinen produzierte, erinnern wir uns abermals der
Schilderung eines reisenden Engländers, Joseph Addisons, wie er
im dämmernden Abend der Stadt zu reitet und sie von einem
See umgeben wähnt, weil alle Felder weitum weiss sind von
Tüchern.*)

Mit starkem Wehen brach die Zeit der Aufklärung an. „Sie
hatte in der Schweiz ihre besonderen Triebe und daher eine
besondere Entfesselung". Es kommt das Bewusstwerden
irdischer Werte, abgelöst von ihrer Beziehung auf das Unendliche.
Es kommt der Begriff des Schönen als einer Quelle der Daseinsfreude:

„Ein Reisender, der einen mit Wolken umhängten Berg
besteiget, kann durch dieselben hinaufsteigen, er siehet nichts
anders, als einen dichten nassen Nebel. Ist er über die Wolken
hin, so kommt er gleichsam in eine neue Welt. Die Sonne

zeiget sich ihm, welche der untern Welt durch die Wolken
entzogen wird. Er siehet über die Wolken hin, wie einer, der
von einem kleinen Vorgebürge in das grosse Welt-Meer siehet.
Er erblicket eine ungemeine Menge Insuln, nemlich die Berge,
welche durch diesen erhabenen Ocean ihren Rücken
hervorstrecken. Eine seltsame Begebenheit, welche unbeschreiblich
vergnügt, insonderheit, wenn sich etwa die Wolken an einem
Orte öffnen, dass man von dem Himmel einen Blick auf die
tiefe Erde herunter thun kan. Wie sich die untern freuen, wenn
sie den blauen Himmel durch die zerrissene Wolken sehen können,

so hat dieser ein unbegreifliches Vergnügen, wenn er durch
eben diese Oeffnung ein Land siehet" — so schreibt Joh. Georg

*) Uebrigens erweist sieh hier auch die Zuverlässigkeit seiner Notizen,
was in Anbetracht der doch sehr eiligen Durchreise nicht unrühmlich
ist: er gibt (1703) die Produktion St. Gallens mit 40 000 Stück zu
durchschnittlich 200 Ellen an.

164



Sulzer 1745 in seiner Vorrede zur Neuausgabe Scheuchzers, und
er schliesst mit einem Zitat aus den „Alpen". Es kommt der
Stolz auf nationales Sein und Besitzen, nicht mehr als einer
einmaligen Gabe der Vorsehung, sondern als eines in Natur und
Geist immer zu erneuenden Glückes.

Aber freilich schliesst hier auch schon das Unzulängliche an:
ein Glück, das durch das Medium geistigen Erfassens ging, ist
verwelklich; die Unmittelbarkeit, die ich gesucht, ist nicht
Unmittelbarkeit mehr. „Seitdem die Aufklärung das Unwillkürliche
geknickt hatte, gelangte die Sehnsucht nur noch zur bewussten
Natürlichkeit, nicht mehr zur reinen Natur. Darum ging die
Macht der Tatsachen über den patriotischen Herzenswunsch
der Aufklärer hinweg. Aber schon ihr Traum war Glück."

Eine Kraft, „bewundert viel und viel gescholten", steht scheinbar

gänzlich exzentrisch zum Kreislauf nationalen Lebens: die
kriegerische Leistung im fremden Solde. Früher schon, in
seinem Beitrag zur „Schweizer Kriegsgeschichte", hat uns Feller
zu ihrem wahren Begriff gewiesen. Seine Wertung des
wehrhaften Denkens hat nichts mit jenem Eingehen auf den
Zeitgeschmack zu tun, das uns heute bei vielen widerlich ist. Er hat
wehrhaft gedacht, als es noch nicht Mode und nicht einmal
genehm war. Darum hören wir ihn auch heute gerne über diesen

Gegenstand sprechen: „Der Söldner war nicht allein daraus

verständlich, dass er von vielen Seiten begehrt wurde,
sondern er gab auch den getreuen Ausdruck des schweizerischen
Wesens. Das Volk blieb kriegerisch, auch als von ihm nicht
mehr strenge Waffenbereitschaft gefordert wurde. Die Wehr
gehörte zu der Freiheit des Schweizers. Unter den Waffen
erwachten seine Fähigkeiten, genoss er die Lust der Persönlichkeit.

Es gab noch keinen schweizerischen Staat, wohl aber
einen schweizerischen Geist".

Es ist aber hier wie überall, wo uns das Ausserordentliche
begegnet: man beginnt beim Werk, weil es erfreut und bereichert;
und man verweilt zuletzt bei der Persönlichkeit, weil hier
Geheimnis und Gegenwart, Erfahrung und Ausblick, alles in einem,
uns aufs innigste bedrängt.

165


	Richard Feller und die Kunst schweizerischer Geschichtsschreibung

