
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 2

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

Helvetia Mediatrix und Joh. Jakob Bodmer
Zwei neue Schriften von Frits Ernst

Das Erscheinen einer neuen Schrift von Fritz Ernst ist fiir die Freunde
und Kenner seiner literarischen und historischen Studien stets ein froher
Augenblick. Sie haben die Gewissheit, dass ihnen eine köstliche Stunde
bevorsteht. Eine Stunde, in der sie eine Stimme von reinstem Klang
vernehmen dürfen, in der sie auf das Anmutigste unterrichtet und in einen
Kreis von Gedanken und Gestalten geleitet werden, dem so viel Leuchtkraft

innewohnt, dass sie weit darüber hinaus erstrahlt, neue Aussichten
eröffnend und vertraute stärker erhellend. Und mit welch höflicher
Zurückhaltung und zarter Urbanität stellt Fritz Ernst die Figuren und
Erscheinungen vor, mit denen er uns bekannt machen will Seine Rede
scheint nur anzudeuten, die Dinge nur zu streifen, und dennoch fasst
sie sie in einem blanken Satze, in einem schlichten und genauen Worte
völlig. Diese Leichtigkeit, die uns so anzieht, ist wie die des Schwalben-
fluges, sie entspringt der Sicherheit.

im Jahre 1926 hat Fritz Ernst in der „Revue de la littérature
comparée" Fernand Baltenspergers eine umfängliche Studie veröffentlicht unter

dem Titel: „La tradition médiatrice de la Suisse aux XVlIIe et XXe
siècles". Die seither von ihm publizierten Untersuchungen kreisten alle
näher oder ferner um diesen Pol. Immer ging es darum das Ueberlieferte zu

erweitern, das Aufgehen des Heimatlichen in der Fremde zu verfolgen und
den Zusammenklang der Nähe und der Ferne zu erlauschen. Um dies

zu können, war die innigste Vertrautheit mit dem heimischen Geistesleben

notwendig und zugleich die genaue, an den Quellen gewonnene
Kenntnis des europäischen Geisteslebens. Wer so grosse Stoffgebiete
überschaut wie Fritz Ernst und sie geistig durchdrangen hat, breitet nach

irgendwelchen Ordnungen diesen Stoff in gelehrten Kompendien
meistens wieder aus, oder er versucht sich in mehr oder weniger gewagten
geistesgeschichtlichen „Synthesen", oder er verliert sich gar völlig im
Dickicht der Erudition. Die bewundernswürdige Leistung von Fritz Ernst
ruht in der wahrhaft weisen Beschränkung, die er sich auferlegt. Diese
Beschränkung ist nicht diejenige des Spezialistentums, sondern eine
solche geistiger Gesittung.

Mit der jüngst im Verlag der Corona erschienenen, kleinen Schrift:
Helvetia Mediatrix wollte Fritz Ernst seine Untersuchungen aus
den letzten Jahren einigermassen zusammenfassen. Was bei einem
andern ein Buch geworden wäre, wurde bei ihm ein Kapitel, was bei
einem andern ein Kapitel geworden wäre, wurde bei ihm eine Seite,
und wo ein anderer endlich eine Seite geschrieben hätte, da schrieb er

121



einen Satz. Noch einmal wird hier wie in der älteren, schönen Schrift:
„Die Schweiz als geistige Mittlerin von Muralt bis Jakob Burckhardt",
die uns heute als die Fibel des Helvetismus erseheint, das wunderbare
und leuchtende Gespinst des produktiven Zusammenspiels unserer
Sprachgruppen vor Augen geführt und dessen Verknüpfung mit den grossen
Erscheinungen und Bewegungen des geistigen Europa. Und von neuem
staunen wir über die Vielheit, die Buntheit und den Reichtum
der Kräfte und Erscheinungen und möchten fast beklommen fragen :

Gibt es denn auch eine Einheit in dieser Fülle oder ist alles nur Echo
der Stimmen aus den grossen Nachbarreichen? Fritz Ernst beantwortet
uns diese Frage, auf die unser innerstes Gefühl ja die Antwort besitzt,
klar und entschieden: „Dringt man durch das bald bescheidene, bald
köstliche Gewand der ausgeschütteten Symbole, so gewahrt man rasch,
dass sie immerzu dasselbe höchste Gut verkünden : d i e Freiheit.
Bodmers Milton meint die religiöse Freiheit, Muralts England die
bürgerliche Freiheit, Constants deutsche Poesie die ästhetische Freiheit, der
Madame de Staël deutsche Psychologie die menschliche Freiheit, Sis-
mondis kleine Republiken die politische Freiheit und Burckhardts
Renaissance-Mensch die schöpferische Freiheit..."

Fritz Ernst schliesst seine Betrachtungen, indem er zwei sinnbildliche
Gestalten aufleuchten lässt, die mythische des Teil, dessen europäische
Ruhmesgeschichte wir früher schon durch ihn erfahren haben, und die
von reiner Menschlichkeit strahlende von Henri Dunant, dem Stifter
der Genfer Konvention.

Das hohe Bild, das Fritz Ernst von der Helvetia Mediatrix zeichnet,
ist kein erhöhtes Traumbild eines Dichters, sondern das Mosaikbild
eines Geschichtsschreibers, der über die Herkunft und den Platz jedes
Steinchens den sichern Nachweis erbringen kann. Und ihre bildende
Objektivität behauptet ja die Geschichtsschreibung — wie Fritz Ernst
an einer andern Stelle einmal bekannt hat — dadurch, dass sie rationale
Elemente in den Dienst gläubigen Wollens stellt.

In der Helvetia Mediatrix hat uns Fritz Ernst das geistige Quellen-
und Stromnetz aufgezeichnet, das die schweizerische Geistesgeschichte
durchzieht; in seiner Auswahl der Schriften von Joh. Jakob Bodmer
(Huber & Co. A.G. Frauenfeld und Verlag der Corona Zürich) führt
er uns das grosse und lebendige Beispiel eines geistigen Vermittlers vor
Augen. In einer meisterlichen Einleitung von knapp 18 Seiten wird
der junge und sprühend lebendige Literatur gewürdigt, ins Licht
gerückt und dem Greis gegenübergestellt, den man belächelte, nachdem
die Zeit, die er heraufgerufen hatte, über ihn hinweggeeilt war. Was für
Schätze hat dieser Mann nicht gehoben und der Welt dargeboten, die
Minnesinger, die Nibelungendichtung. Seine Milton-Uebertragung hat die

grosse Epoche der deutschen Literatur eingeleitet. Seine Homerübersetzung
war die erste lesbare in deutscher Sprache. Seine Hinweise auf Dante
hatten fruchtbare Folgen. Manche seiner Zeitgenossen haben ihn mit
Voltaire verglichen. Wieland berichtete über ihn: „Bodmer ist nun,

122



nachdem Voltaire endlich vom Schauplatz der Eitelkeit abgetreten sein
soll, soviel ich weiss, der Aeltervater aller Dichter in Europa". Ramond
de Carbonnières findet ihn auch äusserlieh dem Patriarchen von Fernay
ähnlich und wollte gehört haben, dass er allen, welche beide kannten,
so vorgekommen sei. „Gleiche Gesichtszüge, gleiche Gebärden, nur ist
die Farbe der Augen verschieden und hat seine Physiognomie im Ganzen
ein wenig mehr Feinheit..." Wenn man das dem Fritz Ernst'schen
Buche beigegebene Portrait Bodmers, das Füssli gemalt hat, betrachtet,
wird man diesem Urteil nicht ganz unrecht geben können.

Die kleine Auswahl aus den Schriften Bodmers sind eine grosse Ueber-
raschung. Fritz Ernst hat aus der grauen und abgestorbenen Hinterlassenschaft

Bodmers, der weit mehr geschrieben hat als Goethe, etwa 100

Seiten ausgewählt, lauter kleine Stücke, meist Vorreden und historische
Anekdoten. Darunter sind zwei Perlen von wirklichem, unvergänglichem
Glanz: die ergreifende Erzählung des Schicksals von Michael Zingg,
eines wegen seiner religiösen Ueberzeugungen verfolgten Zürcher Pfarrers,

und die kurze, 1777/78 geschriebene Selbstbiographie Bodmers, die
in ihrer schlichten Würde und weitausschauenden Menschlichkeit zu den

wertvollsten Dokumenten dieser Gattung gehört.
Eine einzige poetische Probe ist beigegeben, ein Stück aus dem

sechsten Gesang der Ilias. Man ist überrascht wie artig und echt naiv
hier manche der berühmten Verse klingen, mit denen Hektors Abschied
besungen wird. Die grossen Töne vermag Bodmer allerdings nicht zu
treffen; die geflügelten Worte, die bei Voss lauten:

„Einst wird kommen der Tag, da die heilige Ilios hinsinkt,
Priamos selbst und das Volk des lanzenkundigen Königs."
sind recht hausbacken geraten bei Bodmer:

Gewiss zwar ist es, ein Tag kömmt,
An dem Troja und Priam und Priams mächtige Heere
Fallen sollen

Allein der stumme Abschied Hektors ist in seiner schlichten Menschlichkeit

bei Bodmer schöner wiedergegeben.
Bei Voss lauten diese Verse:
„Dieses gesagt, erhob er den Helm, der strahlende Hektor,
Von Rosshaaren umwallt; heim ging die liebende Gattin,
Rückwärts häufig gewandt und herzliche Tränen vergiessend."
Bei Bodmer heisst es einfach und rührend:
„Also sagt er, und setzte den Helm mit dem Kamme von Rosshaar
Auf sein Haupt. Die zärtliche Frau ging nach dem Palaste;
Sah sich oft nach ihm um, und vergoss mildrinnende Tränen."

*
Am 14. Juni feiert Fritz Ernst seinen fünfzigsten Geburtstag. Seine

jüngsten Bücher und Aufsätze zeigen ihn auf der Höhe seiner Schaffenskraft

und Schaffensfreude. Jahrzehntelange, stille und gewissenhafte
Studien zeitigen nun die schönsten und leuchtendsten Früchte. Die Be-

123



wunderung und Anerkennung für die menschlich so reine und zuchtvolle
Kunst von Fritz Ernst dringt in immer weitere Kreise. Den Gebildeten
des Tessin, die sich dankbar erinnern mit welcher liebevollen Sorge er
am tessinischen Geistesleben stets teilgenommen hat, schätzen seine
Werke ebenso wie die Helvetisten in der Westschweiz. Aber auch
jenseits der Grenzen finden seine Schriften ein Echo. Das schönste Beispiel
dafür ist die eindringliche und bewundernde Würdigung seines gesamten

Schaffens durch Rudolf Alexander Schröder, die im zweiten Band

von dessen jüngst erschienenen „Aufsätzen und Reden" zu finden ist.
Die Neue Schweizer Rundschau hat besondere Veranlassung sich im

Kreise der Gratulanten einzufinden, die am 14. Juni Fritz Ernst danken
für sein schönes und beglückendes Werk und seine vornehme und selbstlose

Wirksamkeit. Sie hat nicht nur die Ehre gehabt viele seiner
Aufsätze und Vorträge veröffentlichen zu dürfen, Fritz Ernst ist auch

seit der Neubegründung der Zeitschrift dem Schriftleiter ein unermüdlicher

Helfer und Berater gewesen, ohne den unsere Hefte nicht das

geworden wären was sie heute sind. Walther Meier.

„Der unsterbliche Geist in der Natur"
Gespräche

Christian Wegner Verlag, Hamburg, 1938.

Ein Triptychon der Natur gibt Jakob von Uexkull, dessen
Teile er „Die Gestirne", „Die Gegenstände" und „Die Lebewesen" nennt.
Er wählt für seine Schilderung die alte Form des Dialogs. Diese
Gespräche vermitteln so tiefe Eindrücke, wie sie nur die Grosstaten des

abendländischen Geistes, etwa ein platonischer Dialog, das goethesehe
Ringen um die Idee der Natur oder Schopenhauers Hauptwerk bewirken.
Eine der Ursachen dieser Wirkung ist ihre vollendete künstlerische Form.

Eine Naturansicht von seltener Einheitlichkeit und Grösse wird in
ihnen entfaltet; von drei Seiten her wird das Leben beleuchtet und so
entsteht vor uns im Ablauf der Unterhaltungen der Dialogteilnehmer eine
kosmische Ansicht, eine Lehre der unbelebten Erscheinungen und der
Lebewesen. Sie bilden eine Einheit, jene der „Umweltlehre" des

Biologen Uexküll, deren organisierendes Prinzip er mit dem Titelwort als
den „unsterblichen Geist in der Natur" bezeichnet.

Ein moderner wissenschaftlicher Zoologe, wesentlich der mechanistischen
Weltanschauung verhaftet, ein Maler, naturoffener „augenhafter" Mensch
und der Biologe Uexküll selbst sind eines Sommertages an den
anmutigen Ufern der Ostsee Gäste eines norddeutschen Edelmannes, dessen
Passion Religionsgeschichte ist. Von Abend bis etwa gegen Mittag des

nächsten Tages dauert deren Unterhaltung über die oben genannten
Themen oder, um es richtiger zu sagen, über eine Symphonie von Themen,

die sich über dem Grund-Thema Natur-Geist aufbaut. Es ist
unmöglich eine knappere und elegantere Darstellung des Inhaltes des 95

124



Seiten umfassenden Büchleins zu geben als dieses selbst, man muss das
Büchlein seihst lesen, und man kann den Leser im voraus eines hohen
Genusses versichern. Es obliegt aber dem Referierenden über den
Leitgedanken der „Gespräche" mit einigen Worten zu berichten.

Alle Lebewesen leben in einer „Umwelt". Sie sind Subjekte und als
solche treten sie in Beziehung zu anderen Subjekten, zu Naturobjekten
und zu Gegenständen, die zusammen ihre Umwelt bilden. Weder sind
die Subjekte noch die Objekte „an sich", sondern beide stehen in einer
unlöslichen Beziehung zueinander. Das „reine Objekt" ohne Beziehung
zum Subjekt ist nur ein „halbes" Ding, es existiert nur in der
Vorstellung aber nicht in dem Zusammenspiel der Sinneswahrnehmungen. Im
Widerspruch zu dieser Umweltlehre steht die „klassische Physik". Für
diese (wie sie in den Gesprächen zur Darstellung kommt) ist „Das den
Philosophen so teuere ,Ding an sich' nichts anderes als ein
gespenstischer Kleiderhaken, der erschaffen wurde, um menschliche
Sinnesempfindungen an ihm aufzuhängen. Mit dem Ding an sich kann man
keine Physik treiben. Deshalb hat Helmholtz die direkte Beziehung der
Objekte zur Wirklichkeit in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen
gestellt und das Subjekt zurücktreten lassen. Die Wirklichkeit besteht aus

Wirkungen materieller Art, die dem Kausalgesetz folgen. Als Luftwellen
oder Aetherwellen gehen die Wirkungen vom Objekt aus und treffen
auf das Subjekt Mensch. Der Mensch lebt in einer selbstgemachten Welt
voller Täuschungen, in der es keine Wirklichkeit, sondern nur den Schein
einer Wirklichkeit (in den Sinneswahrnehmungen) gibt. Das was wirklich

geschieht, bleibt uns ewig verborgen". „Objektive Wirklichkeit und

subjektive Täuschung" ist Helmholtzens Lehre gewesen, ruft der Hausherr

aus und zu den Täuschungen habe er auch „die seelischen

Vorgänge" gerechnet. Helmholtzens Lehre geht auf Giordano Bruno zurück.
„Noch Kepler hatte, als er die Bahnen der Planeten berechnete, nach
dem planmässigen Zusammenhang der Gestirne und ihrer Bahnen
gefragt, während bereits Newton nach der Ursache der Bewegung der
Planeten fragte. Die beiden Weltprobleme Plan und Ursache (Kausalität)
werden durch das Jahr 1600 (von wo aus der Autor die Wirkung Brunos
rechnet) zeitlich geschieden". „Nun kann die Frage nach einem Weltplan

das Interesse der Menschen nur so lange auf sich lenken, als es

einen plansetzenden Gott gibt. An die Stelle des Weltplans traten die

«Naturgesetze». Darunter verstand man die gesetzmässigen Beziehungen
zwischen den Objekten mit Ausschaltung eines jeden Subejktes
Das wirkliche Weltgetriebe von Objekt zu Objekt lief rein kausal ab.
Kein Subjekt, weder Gott noch Mensch, konnte die eherne Kette von
Ursachen und Wirkungen durchbrechen. Das Auftreten planmässig
angreifender Faktoren war logisch unmöglich geworden. Auf diesem
fundamentalen Missverständnis beruhte die ganze klassische Physik von
Galilei bis Helmholtz". „Welches Missverständnis meinen Sie eigentlich?"

fragte der Zoologe. „Das Missverständnis, das im Wort «Naturgesetz»

liegt und uns zum Glauben verleitet, in der Natur gäbe es Ge-

125



setze", antwortet der Gastgeber und fährt fort: „Die Menschen
haben erst die unmögliche Vorstellung eines reinen Objektes, das ohne

Subjekt existieren kann, geschaffen und darauf die Beziehungen dieser
Unmöglichkeiten als «Naturgesetze» zur Grundlage des Weltgeschehens
gemacht". „Wenn ich Sie recht verstehe", erwiderte der Zoologe, „stellten

Sie die Behauptung auf, es gäbe kein Ding auf der Welt mit bloss

objektiven Eigenschaften". „Sehr richtig", war die Antwort, und weil
die gesamte Wirklichkeit sich im Widerstreit von Dingen abspielt, die
samt und sonders von Subjekten abhängig sind, gibt es auch keine
Wirklichkeit ohne Subjekte". Es wird nun ein kleines Experiment
vorgeführt, das beweist, dass ein Gegenstand — hier eine Tischglocke —
nur durch die Kooperation des Subjektes, sei es Mensch oder Tier, im
Räume am richtigen Ort sichtbar und greifbar, d. i. wirklich, gemacht
wird, während eine photographische Platte den Gegenstand nur sichtbar
macht, aber nicht mit den übrigen Eigenschaften der „Wirklichkeit"
ausstattet. Man hat durch den „Gewaltstreich" der Ausschaltung des
Subjektes in den Vorstellungen „die Dinge zerschlagen", dadurch wurde die
physikalische Vorstellung der „Materie" mit unendlichen Masseteilchen,
eine Art unendlich teilbarer „Weltbrei", möglich. Diese Vorstellungs
weit ist „tinimundal", sie ist die Vorstellung des einen
erkennenden Subjektes, der einen Zeit, des einen Raumes, der einen
Kausalität und damit der einen, einzigen Lebensbühne. „Multimundal"
dagegen ist die Umweltlehre, sie ist die A n s c h a u u n gs weit der
dauernden Beziehung der Subjekte zu den Objekten und hat damit
viele Zeiten, Räume, Kausalitäten und tausende Lebensbühnen der
vielen Subjekte. Selbst der alles überspannende Himmel ist eine

„optische Erscheinung, die fernste Ebene und diese ist vom jeweiligen
Subjekt abhängig, dessen Auge sie erbaut. Also gibt es genau so viele
Himmel, als es Subjekte gibt. Und jeder Himmel trägt seinen Mond und
seine Sonne. Wenn die Mücken im Schein der sinkenden Sonne tanzen,
so ist diese Sonne nicht unsere grosse Menschensonne, die am Menschenhorizont,

d. h. in etwa 30 Kilometer Entfernung zur Rüste geht, sondern
ihre kleine Mückensonne, die vom Mückenhorizont aus, d. h. kaum einen
Meter entfernt, ihre Strahlen entsendet... Wenn die Mücke stirbt, so
stirbt ihre Sonne und ebenso stirbt die Sonne, wenn der Mensch stirbt".
Das ist kein „Solipismus" (kein „Ich-einzig-Wahn", wie ihn Carl Spitteier

genannt hatte), denn es gibt Milliarden wirklicher Subjekte und
wirklicher Umwelten und damit „abertausend Spezialbühnen" des
Lebens. Nur in der Konvention, „um sich mit den Mitmenschen zu

verständigen" einigt man sich auf die „gemeinsame konventionelle Sonne,
den gemeinsamen konventionellen Raum und die gemeinsame konventionelle

Zeit" unserer Vorstellung. Aber „für den Biologen liegt die

Wirklichkeit nicht in der Vorstellung sondern in der Anschauung". Die

neue Physik hat die „Mauer, welche die (klassischen) Physiker zwischen

Subjekt und Wirklichkeit aufgerichtet hatten" eingerissen und damit

„steht die Tür, durch die Gott entweichen musste, wieder offen", d. h.

126



der planende Geist in der Natur wird wieder sichtbar anstelle der blinden

Kausalität. Damit enden die zwei ersten Dialoge.

„Auge und Sonne sind kontrapunktisch geschaffen unser Auge ist
,sonnenhaft', aber ebenso gewiss ist die Sonne ,augenhaft' Erst durch
den Kontrapunkt Auge erhält die Sonne Form, Bahn, Bedeutung. Sonne
und Auge sind beide von der Dame Natur füreinander komponiert
worden." Mit dieser These beginnt das dritte und ausführlichste
„Gespräch" über die Lebewesen, sie leitet in langsamem Voranschreiten dazu
über, alles Naturgeschehen als eine grosse Komposition, als eine
„Partitur" als einen „Plan" zu begreifen:

„Ich beginne — sagt Uexküll — mit einer Schneeflocke, sie besitzt
ausser ihren chemischen Elementen, ausser ihrem H20, als Partitur einen

genauen Kristallbildungsplan. Schmilzt der Schneekristall, so scheint seine
Partitur verloren. Aber sobald wieder Kälte einsetzt, sehen wir, dass die
Natur die Partitur nicht vergessen hat... Der Kristallplan ist völlig
unzerstörbar. Diese Planmässigkeit war zu allen Zeiten für alle Sterne gültig.

Die Partitur der Schneeflocke ist sehr einfach. Sie stellt einen blossen
Raumplan dar und nicht wie bei den Lebewesen einen Leistungsplan.
Die Leistungspläne der niedersten Lebewesen ähneln darin dem Bauplan
der Schneeflocke, dass auch die gleiche Partitur in zahllosen EinzeLwesen
auftritt, je weiter wir die Leiter der Lebewesen, besonders der Tiere,
emporsteigen, desto zahlreicher werden die Pläne, während die von ihnen
geschaffenen Einzelwesen an Zahl abnehmen... Je näher wir dem
Menschen kommen, werden die Pläne zahlreicher, die von ihnen geprägten
Lebewesen spärlicher. Beim Menschen ist man nur bei eineiigen Zwillingen

sicher, dass der gleiche Plan mehrfach auftritt." Die Pläne der Natur,
ihre Partituren sind unzerstörbar, „unsterblich", die „Melodie" der menschlichen

Persönlichkeit ruht nach dem Tode „im Gedächtnis der Natur".
„Das Grosshirn des Menschen ist nur zu begreifen, wenn man in ihm
die dreidimensionale Partitur des menschlichen Geistes sieht... Wie die
Melodie den Leierkasten überlebt, so überlebt der menschliche Geist
das Grosshirn". Hiermit schliessen die „Gespräche" ab.

Das Wirken des Geistes in der Natur als Melodie, als Partitur, als
Plan zu begreifen, mag manchem ungewöhnlich erscheinen; darum dürfte
eine historische Reminiszenz zweckmässig sein. 1753 hatte der grosse
Naturforscher Buffon in seiner Naturgeschichte den Satz drucken lassen,
den wir in Goethes Uebersetzung (und mit dessen Zusatz) wiedergeben:
„Es gibt eine ursprüngliche und allgemeine Vorzeichnung, die man sehr
weit verfolgen kann", und somit hat er die Grundmaxime der
vergleichenden Naturlehre ein- für allemal festgesetzt". Der „dessin primitif
et général" Buffons wird in den „Principes de Philosophie zoologique"
(1830), des grossen Geoffroy de Saint-Hilaire zum „plan", als einer
„gewissen voraus überdachten Anordnung" und zur „Composition des

matériaux", worunter nicht eine blosse Zusammensetzung im Aufbau der
Lebewesen, sondern die Entwicklung „irgendeines innewohnenden Bildes,

127



eines höheren Anklanges" verstanden werden darf. „Es ist ersichtlich,
schreibt Goethe in seinen Glossen zu Geoffroy's „Principes", dass dieser
„zu einer hohen, der Idee geraässen Denkweise gelangt sei". Uexküll
glaubt, dass er die „Pläne oder Partituren den Ideen Piatons gleichsetzen

dürfe". Geoffroy erkennt eine „Unité du plan" der Lebewesen,
was Goethe in „Unité du type" abändern möchte, denn alles Unlebendige
(woran man bei dem Gleichklang Plan-Stadtplan denken könne) will
er aus dem Bereiche des Lebendigen verbannt wissen, er, der stets aus
„innerem Trieb auf jenes Urbildliche, Typische rastlos gedrungen". —
Damit dürften die nötigen Anhaltspunkte gegeben sein, um Uexkülls
geistesgeschichtlichen Standort zu bestimmen; seine Lehre ist mit
biologischem Material erarbeitet, so reiht er sich nach dem Satze „Leben
äst Gestalt" unter die grossen Morphologen ein. Zu dem Grundthema
Natur-Geist schreibt der grösste deutsche Morphologe Goethe unter der
bedeutungsvollen Ueberschrift „Bedenken und Ergebung" (Zur Morphologie,

I. Bandes II. Heft 1820): „Wir können bei Betrachtung des

Weltgebäudes in seiner weitesten Ausdehnung, in seiner letzten Teilbarkeit
uns der Vorstellung nicht erwehren, dass dem Ganzen eine Idee zum
Grund liege, wornach Gott in der Natur, die Natur in Gott, von Ewigkeit
zu Ewigkeit, schaffen und wirken möge. Anschauung, Betrachtung,
Nachdenken führen uns näher an jene Geheimnisse. Wir erdreisten uns und

wagen auch Ideen; wir bescheiden uns und bilden Begriffe, die analog
jenen Uranfängen sein möchten." „Zu einiger Befriedigung flüchtet"
dann abschliessend der Naturdenker in die Dichtung:

„So schauet mit bescheidenem Blick
Der ewigen Weberin Meisterstück,
Wie ein Tritt tausend Fäden regt,
Die Schifflein hinüber, herüber schiessen,
Die Fäden sich begegnend fliessen,
Ein Schlag tausend Verbindungen schlägt.
Das hat sie nicht zusammengebettelt,
Sie hats von Ewigkeit angezettelt,
Damit der ewige Meistermann
Getrost den Einschlag werfen kann."

Paul Schmitt.

Europa und die Seele des Ostens

(Vita Nova Verlag Luzern 1938)

In diesem Buche von Walter Schubart erhebt sich eine geschichtsphilo-
sophische Deutung der Gegenwart turmhoch über den Durchschnitt der

politischen Tagesliteratur. Das Ganze ist eingespannt in den Rahmen
eines rhythmischen Ablaufs von wechselnden Urbildern, das heisst in

128



den Rahmen einer Aeonenlehre. Es war eine sichere Intuition, sagt der
Verfasser, als Perser und Hebräer (Buch Daniel) die Zahl der Weltalter
mit vier begrenzten. Tatsächlich sind es vier Urbilder, die einander
ablösen, und je nach ihrer Herrschaft, den harmonischen, asketischen,
heroischen und messianischen Menschen erzeugen. Diese Urbilder
beziehen sich immer auf die Stellung des Menschen dem AU gegenüber:

1. Das gotische Zeitalter verkörpert den harmonischen
Menschen, der den Kosmos als von innerer Harmonie beseelt erlebt; es schuf
unter Anderem die geistige Einheit des Abendlandes vom 11, bis; 16.

Jahrhundert (homerische Griechen, Chinesen Kungtses, Christen der

Gotik).

2. Im asketischen Zeitalter flüchtet der Mensch in den

mystischen Urgrund der Dinge, ohne den Wunsch, die Welt zu bessern.

3. Das prometheische Zeitalter verkörpert den heroischen
Menschen, der voll Machtgier auf die Erde blickt, weil sie ihm als ein
Chaos erscheint, das er mit seiner Kraft erst gestalten soll. (Antikes Rom,
Romanen, Germanen der Neuzeit) Da herrschen die spaltenden Kräfte,
beginnend mit dem Abfall des Nordens auf kirchlichem Gebiet, als
Reformation. Los von Rom, sagt die eigenwillige Nordkultur. Aber über ihr
schwebt heute die düstere Wolke des Verhängnisses dahin, ihr Ende
naht und ist nicht mehr aufzuhalten. Der Stein ist im Rollen, nicht erst
seit 1914, sondern seit dem 16. Jahrhundert. Aber schon schimmert die
zarte Morgenröte einer neuen Welt:

4. Das johanneische Zeitalter kündet sich an, in dem das

messianische Urbild des Menschen geprägt wird. Messianiseh bedeutet
hier einfach Sendungsbewusstsein, und johanneisch deutet auf Ausgleich
und Versöhnung, nach Evangelium Johannes 17,21 : „dass sie alle eins
seien". Dieses Zeitalter wird den erdgebundenen Völkern die Führung
abnehmen und sie in die Hände derer legen, die den Hang zum Ueber-
weltlichen als konstante Nationaleigenschaft besitzen, und das sind die
Slaven, besonders die Russen. Das grosse Ereignis, das sich vorbereitet,
ist der Aufstieg des Slaventums zur kulturbestimmenden

Macht. Russland ist der christliche Teil Asiens. Das gilt, obwohl
er sich zur Stunde in den Krämpfen des Bolschewismus windet, denn das
Grauen der Rätezeit wird vorübergehen wie einst die Nacht des Tatarenjoches

und wird sich das alte Wort bewähren: ex oriente lux.

Inzwischen kann die Geschichte kaum ein fesselnderes Schauspiel
bieten, als dann, wenn ein Zeitalter erlischt und sich unter ihm schon
die Umrisse des nächsten abzuzeichnen beginnen. Solche Zwischenzeiten
sind die apokalyptischen Augenblicke der Menschheit. Man hat die
Empfindung, dass sich ein Bruch mit allem Gewesenen vollzieht, aber es wird
nur das bisherige Urbild durch ein neues verdrängt. Zu den Zwischenzeiten

gehört unser Jahrhundert; das vorige wurde durch die Illusion

129



des Fortschrittes bewahrt vor der Erkenntnis, dass es abwärts ging; das

nächste Jahrhundert wird die Katastrophe hinter sich haben. Wir aber

rasen auf diesem Wege dem Abgrund zu, ohne noch halten zu können.
In uns wirkt unbarmherzig der Stoss von Jahrhunderten fort, ein Stoss

in die Tiefe.

Das Ziel des Buches ist: europäische Selbsterkenntnis
aus dem Contrast. Das lebendige Europa wird mit dem lebendigen
Russland verglichen, (wobei jedoch der Ursprung des Bolschewismus
auf das Conto Europas geschrieben wird). Durch den Gegensatz
erscheint nun das selbstverständlich Europäische plötzlich als eine Besonderheit,

und bahnt eine Selbsterkenntnis an, die bis in die letzten Tiefen
dringt. Das wird in dem Hauptkapitel „Urangst und Urver-
trauen" glänzend aufgezeigt. Der Russe spürt immer die Nähe Gottes
und das gibt ihm in den letzten Entscheidungen den reinen Frieden der

Ewigkeit. Seine vorherrschende Stimmung ist das Urvertrauen. Der pro-
metheische Mensch nimmt die umgekehrte Haltung ein, er steht dem
Schicksal gegenüber wie einem Feind, mit dem er auf Tod und Leben

ringt, in der Seelenstimmung der Urangst. Urvertrauen und Urangst sind
vor jeder rationalen Erwägung da, und gehen auf das Erlebnis der
Landschaft zurück. Urangst ist das vorherrschende Gefühl des
Ackerbauers, der in Kampf und Sorge dem nördlichen Boden die kargen
Früchte abringt. Urvertrauen ist das Lebensgefühl des Nomaden, der
planlos seine Herden hiehin und dorthin treiben kann. Die Bibel schildert

den ersten Gewaltmenschen als Ackerbauer, und dessen Opfer Abel
als Schäfer. Der Engländer weist von allen europäischen Nationen die

geringste metaphysische Urangst auf, weil die Insellage ihm eine
ähnliche Sicherheit bietet, wie dem Russen die endlose Steppe. Der Russe,
der tief im Ewigen wurzelt, kann sich dem Augenblick überlassen; der
westliche Mensch lebt planend nur in kommenden Tagen. Daraus ergibt
sich, man muss sich im Ewigen geborgen fühlen, um das Zeitliche rein

gemessen zu können. Die prometheische Kultur erstrebt den Vorrat in

Waren, Werten und Methoden; die russische verschwendet, weil ihr
Träger nicht daran zweifelt, dass sich der Urgrund der Welt in seiner

Unerschöpflichkeit nie verbrauchen kann. Der Europäer sucht Ordnung
und Norm in sich selber als Selbstzucht und Herrschaft des Verstandes,
und sucht sie auch um sich her zu verwirklichen als staatliche Regelung.
Der Russe sucht das Gegenteil. In der Philosophie bezeichnet Kant den
Durchbruch des Normierungswillens, den Caesarismus in der Ethik, das

philosophische Gewaltmenschentum. Kant machte selbst das Erkennen aus
einem Vorgang der Spiegelung, zu einem Akt des Konstituierens. Von
Kant führt über Hegel ein gerader Weg zum totalen Staat der Gegenwart.

Der Streit gegen Kant ist ein ständiges Thema der russischen
Philosophie. Doch ist es anderseits der Fluch der Russen, dass sie bisher
noch nicht die Staatsform gefunden haben, die zu ihrem freiheitlichen
Wesen passt. Das Christentum ist eine Religion des reinsten Urvertrauens,
Matthäus 6,25 bis 6,34 : „sorget nicht für euer Leben..." und passt nicht

130



leicht zum Urangstmenschen ; aber die keltischen Einflüsse erleichterten
die Aufgabe. Die Reformation, die zunächst eine reine Kirchenfrage

zu sein schien, war der Durchbrach eines neuen Weltgefühles, das

von den Kräften der nordischen Landschaft ausging und das man

„Punktgefühl" bezeichnen könnte, im Unterschied zum „Allgefühl." Der
neue Mensch erlebt als erstes sich, nicht das Ganze, sondern den Teil,
die zeitliche Person, den Splitter. Jeder hat „seinen" Gott, zu dem er
in stiller Kammer betet. Gott verliert das Merkmal der Ganzheit, damit
aber hört er auf, Gott zu sein. Luther lehrte: nur die Privatsache ist
Religion (um sie zu retten). Von da führt ein gerader und nicht langer
Weg zu Marx. Er lehrt: die Religion ist nur Privatsache (um sie zu

erniedrigen). Luther wollte die Religion erneuern und leitete ihre

Zersetzung ein. Er wollte Reform, aber was daraus wurde, war Säcularisa-

tion ; doch es wäre grundverkehrt, seine Person für diese Entwicklung
allein verantwortlich zu machen. Im Ganzen des Geschehens ist der
Einzelne nur eine Schachfigur in den Fingern eines überweltlich en Spielers.

Für diese irrationale Geschichtsauffassung, für die Paradoxic in der
Geschichte ist die Reformation ein beinahe tragisches Beispiel, denn der
Riss zwischen Innerlichkeit und Weltlichkeit ist für die moderne
Geistesgeschichte verhängnisvoll geworden.

Unwillkürlich fragt man nun, wie steht es mit den Verantwortlichkeiten
der russischen Kirche? Im Gegensatz zum prometheischen Menschen

hat der Russe christliche Tugenden als konstante Nationaleigenschaften.
Die Russen waren „Christen", bevor sie sich zum Christentum bekannten.
Deshalb konnte auf russischem Boden die Lehre ohne Widerstand
eindringen und ohne Schwertstreich, als ob sie dort erwartet worden wäre.
Dem Geist des neuen, nicht dem Geist des alten Testamentes stand der
Russe in idealer Weise offen. Und dennoch ist die Sache Christi selbst
hier gescheitert, furchtbarer, scheint es, als in andern Strichen der Erde.
Als das prometheische Urbild sich drohend aus dem Westen heräber-
reckte, konnte es einen kleinen Teil der russischen Nation ergreifen und
durch ihn den Rest in die Hölle des Bolschewismus stürzen. Er
ist ein Kampf gegen die Religion, also u m die Religion. Er widerlegt
nicht, sondern beweist, dass Russland zu einer christlichen Weltaufgabe
berufen ist. Hiezu war die vorrevolutionäre Kirche nicht mehr geeignet.
Sie hatte sich dem Gewaltstaat unterworfen. Sie hat es an wirklicher
Seelsorge fehlen lassen. Sie musste sich wandeln und ist dabei, sich von
Grund auf zu wandeln. Heute rechtfertigt ihr grosses, leidvolles,
stellvertretendes Leben den Sinn des blutigsten Geschehens. Was in Russland
vor sich geht, ist der Uebergang vom humanitären Christentum zutn
christlichen Heroismus, ist die Wiedergeburt des Christentums aus dem
Geiste des slavischen Ostens. Die Kirche Christi hat bisher in ihren
Hauptformen allzu oft versagt, weil es ihr zu gut ging; die russische
unterwarf sich dem Staat, die englische gliederte sich ihm ein, die
römische wurde oft selber Staat, und die protestantische machte sich als

131



Heilsinstitution überflüssig. Darum wird die Menschheit noch einmal
in die Stunde der Kreuzigung zurückversetzt.

Es gibt schon Anzeichen einer Wandlung des abendländischen
Menschen. Die Zeiten der religiösen Gleichgültigkeit neigen ihrem Ende
zu. Die pessimistische Kritik der Zivilisation und die Philosophie des

Unterganges ist eine verschleierte Form der Reue. Schreiende Daseinsnot

ist der Akkord der Existentialphilosophie. Niederdrückendes Schuldgefühl

belastet die dialektischen Theologen, die Träger der erregendsten

Bewegung seit Generationen. Der Protestantismus bekommt es wieder

mit den ewigen Mächten zu tun, nachdem er seit dem Erlöschen der
Romantik nur noch eine Wissenschaft von der Kirche, oder von frommen

Menschen gewesen war. Die Frage der Wiedervereinigung der
Kirchen, die Schicksalsfrage des Christentums, kann
hüben und drüben erhoben werden. Am fernen Horizont schimmert die

Morgenröte eines neuen Allgefühles, vor dem sich das „Punktgefühl" mit
seiner Gesinnung des Gegensatzes beginnt zurückzuziehen. Die Zukunft
wird den westöstlichen Ausgleich mit dem Versuch der religiösen
Versöhnung beginnen. Im Geiste Christi wird sich der Ausgleich vollziehn,
oder er wird sich nie vollziehn!

Dieser Aufriss des Buches erschöpft seinen reichen Inhalt nicht von
ferne. Dazu tritt als weiterer Vorzug ein flüssiger Stil mit Einfachheit
und Schönheit der Sprache, wie sie auf diesem Literaturgebiet sehr selten
zu finden sind. Am Schluss der Lektüre versinkt man in ein langes
Nachdenken und fühlt sich nicht imstande zu einer Beurteilung des Ganzen;
denn der Verfasser hat lange in Russland gelebt, in das wir Andere uns
erst hineindenken müssen, und das Spiegelbild des europäischen
Menschen als des prometheischen (von pro-metheo voraus sorgen) ist so
scharf gezeichnet, dass man sich selber getroffen fühlt! Hier wäre
Widersprechen Heuchelei.

Anders steht es mit unserer Stellungnahme zu einem Teil des Ganzen,
womit wir die Buchanzeige schliessen möchten, mit unserer Stellungnahme
zur Reformation. Laut Seite 56 ist sie „das weitaus wichtigste
Ereignis zwischen 1200 und 1800, und das verhängnisvollste, wie wir gleich
hinzufügen müssen". Sie habe den Stein ins Rollen gebracht, der schliesslich

zum Bolschewismus, zu den vielen Ersatzreligionen und zum drohenden

Zusammenbruch des Westens geführt haben. Luther freilich hätte
dies nie gewollt. Dadurch wird der Angriff etwas gemildert. Auch Walter
Köhler sagt in seinem Buch „Luther und Luthertum in ihrer weltgeschichtlichen

Auswirkung" (1933) : „Luther hat weder die ungeheuren Ein- und

Auswirkungen seines reformatorischen Werkes gewollt, noch je ersehen

können". Gewiss weist das Mittelalter eine schöne Einheitskultur auf,

vom Gottesglauben her betrachtet, und es liegt nahe, mit Schubart zu

sagen, die Reformation hat diese Glaubens- und Lebenseinheit zerrissen.

Wir massen uns nicht an, im Wirrwarr der heutigen Lutherforschung den

rettenden Faden zu finden, der ins Freie führt. Aber das weiss man

132



heute, auch nach Luther soll das profane Leben in das religiöse eingebettet

sein, auch er bejaht die Kirche und die alten Bekenntnisse und
die Ehe und das patriarchalische Verhältnis im sozialen Leben, und den
Satan u.s.w. Er war ein mittelalterlicher Mensch und kein moderner.
Es kommen da noch andere Faktoren in Betracht, welche jene mittelalterliche

Einheit zerrissen :

1. Im 16. und 17. Jahrhundert gab es in der Kirche noch keine Kenntnis

von Fremdreligionen, kein Bewusstsein von den tausend
Millionen Heiden neben den fünfhundert Millionen Christen. Als es sich
dann zeigte, dass jene Religionen auch Anspruch auf Weltgeltung machten,

entstand mit der Zeit die Religionswissenschaft, die zuerst mit allzu

grosser Entdeckerfreude nur noch Aehnlichkeiten und Abhängigkeiten

zwischen den Religionen sehen wollte. Bald schien es, als ob
man nur das arithmetische Mittel zwischen ihnen nehmen müsse, um eine

Religion der Zukunft aufzubauen! Mit der Reformation hat das nichts
zu tun. f j | i

2. Eine zweite Linie verläuft vom Mittelalter über die Naturwissenschaft
in die Neuzeit. Auch an den reformatorischen Universitäten war

die Wissenschaft „die Magd der Theologie", ähnlich wie bei Thomas
von Aquin. Bei diesem System bestand aber die Not darin, dass die
Forscher nur unter kirchlichem Druck arbeiten konnten. So ein Bruno,
Galilei, Kepler, Kopernikus. Die Inquisition arbeitete da mit
Folterkammer und Scheiterhaufen. Die neue Unendlichkeit der Welt machte
die Leute schwindeln. Es kam zu keiner vertieften christlichen Schöpfungsbotschaft.

Das ist die tiefste Tragik der heutigen gebildeten Welt, dass
sie meint, die Kirche sei mit dem alten Weltbild wie verheiratet. Diese
Idee begegnet uns auch in Rosenbergs Mythus. Die alte Kirche speziell
wollte die Naturwissenschaft „bändigen", bis diese wütend aus den
Schranken brach mit der Losung: nie mehr zurück zur Kirche. So
entstand die Gereiztheit der sogenannten Wissenschaftler gegen jede kirchliche

Lehrautorität bis auf den heutigen Tag. Direkt aus dieser Notlage
heraus entstand dann ganz natürlich

3. Die Selbständigkeit des religiösen Wahrheitsuchens.

Noch wollte man religiös sein, aber nicht mehr an kirchliche
Führung gebunden. Man sucht die Wahrheit in der eigenen Vernunft und
findet wenigstens eine Anzahl von „Wahrheiten"; etwa das Dasein Gottes,

die Freiheit, den Segen der Tugend, die Unsterblichkeit; man ist
sicher, dass „die Spur von unseren Erdentagen nicht in Aeonen untergeht".
Das „Evangelium" ist einfach die Bestätigung dessen, was man selber
verbindlich findet. Kein Wunder, dass der nachkommende deutsche
Idealismus in seinem homöopathisch verdünnten Christentum keine Kraft
zum Widerstand fand, als in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts das

Antichristliche in Erscheinung trat.

Diese Dinge können nicht wohl verschwiegen werden. Aber mit den

Schlussfolgerungen des Verfassers gehen wir einig. Die Annäherung der



Kirchen ist die Schicksalsfrage des Christentums und diejenige des
westöstlichen Völkerausgletches. Das ist dann der „Völkerbund", den
Qott begründet, durch Christus. Offenbarung Johannes 7, 9 und 10.

Ernst Fischer.

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 60 60

Bezugsbedingungen :

Erscheint jeweilen anfangs des Monats.
Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Zürich

134


	Kleine Rundschau

