Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)
Heft: 2
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

Helvetia Mediatrix und Joh. Jakob Bodmer

Zwei neue Schriften von Fritz Ernst

Das Erscheinen einer neuen Schrift von Fritz Ernst ist fiir die Freunde
und Kenner seiner literarischen und historischen Studien stets ein froher
Augenblick. Sie haben die Gewissheit, dass ihnen eine kostliche Stunde
bevorsteht. Eine Stunde, in der sie eine Stimme von reinstem Klang ver-
nehmen diirfen, in der sie auf das Anmutigste unterrichtet und in einen
Kreis von Gedanken und Gestalten geleitet werden, dem so viel Leucht-
kraft innewohnt, dass sie weit dariiber hinaus erstrahlt, neue Aussichten
erdffnend und vertraute stirker erhellend. Und mit welch hoflicher Zu-
riicckhaltung und zarter Urbanitit stellt Fritz Ernst die Figuren und
Erscheinungen vor, mit denen er uns bekannt machen will! Seine Rede
scheint nur anzudeuten, die Dinge nur zu streifen, und dennoch fasst
sie sie in einem blanken Satze, in einem schlichten und genauen Worte
vollig. Diese Leichtigkeit, die uns so anzieht, ist wie die des Schwalben-
fluges, sie entspringt der Sicherheit.

Im Jahre 1026 hat Fritz Ernst in der ,,Revue de la littérature com-
parée’” Fernand Baltenspergers eine umfingliche Studie veroffentlicht un-
ter dem Titel: ,La tradition médiatrice de la Suisse aux XVIIle et XXe
siecles”. Die seither von ihm publizierten Untersuchungen kreisten alle ni-
her oder ferner um diesen Pol. Immer ging es darum das Ueberlieferte zu
erweitern, das Aufgehen des Heimatlichen in der Fremde zu verfolgen und
den Zusammenklang der Nidhe und der Ferne zu erlauschen. Um dies
zu konnen, war die innigste Vertrautheit mit dem heimischen Geistes-
leben notwendig und zugleich die genaue, an den Quellen gewonnene
Kenntnis des europdischen Geisteslebens. Wer so grosse Stoffgebiete iiber-
schaut wie Fritz Ernst und sie geistig durchdrungen hat, breitet nach
irgendwelchen Ordnungen diesen Stoff in gelehrten Kompendien mei-
stens wieder aus, oder er versucht sich in mehr oder weniger gewagten
geistesgeschichtlichen ,Synthesen’”, oder er verliert sich gar vollig im
Dickicht der Erudition. Die bewundernswiirdige Leistung von Fritz Ernst
ruht in der wahrhaft weisen Beschrinkung, die er sich auferlegt. Diese
Beschrinkung ist nicht diejenige des Spezialistentums, sondern eine
solche geistiger Gesittung.

Mit der jiingst im Verlag der Corona erschienenen, kleinen Schrift:
Helvetia Mediatrix wollte Fritz Ernst seine Untersuchungen aus
den letzten Jahren einigermassen zusammenfassen. Was bei einem an-
dern ein Buch geworden wire, wurde bei ihm ein Kapitel, was bei
einem andern ein Kapitel geworden wire, wurde bei ihm eine Seite,
und wo ein anderer endlich eine Seite geschrieben hitte, da schrieb er

121



einen Satz. Noch einmal wird hier wie in der &lteren, schonen Schrift:
»Die Schweiz als geistige Mittlerin von Muralt bis Jakob Burckhardt”,
die uns heute als die Fibel des Helvetismus erscheint, das wunderbare
und leuchtende Gespinst des produktiven Zusammenspiels unserer Sprach-
gruppen vor Augen gefithrt und dessen Verkniipfung mit den grossen
Erscheinungen und Bewegungen des geistigen Europa. Und von neuem
staunen wir iiber die Vielheit, die Buntheit und den Reichtum
der Krifte und Erscheinungen und mdchten fast beklommen fragen:
Gibt es denn auch eine Einheit in dieser Fiille oder ist alles nur Echo
der Stimmen aus den grossen Nachbarreichen? Fritz Ernst beantwortet
uns diese Frage, auf die unser imnerstes Gefithl ja die Antwort besitzt,
klar und entschieden: ,Dringt man durch das bald bescheidene, bald
kostliche Gewand der ausgeschiitteten Symbole, so gewahrt man rasch,
dass sie immerzu dasselbe hochste Gut verkiinden: die Freiheit.
Bodmers Milton meint die religiose Freiheit, Muralts England die biir-
gerliche Freiheit, Constants deutsche Poesie die &dsthetische Freiheit, der
Madame de Staél deutsche Psychologie die menschliche Freiheit, Sis-
mondis kleine Republiken die politische Freiheit und Burckhardts Re-
naissance-Mensch die schopferische Freiheit...”

Fritz Ernst schliesst seine Betrachtungen, indem er zwei sinnbildliche
Gestalten aufleuchten ldsst, die mythische des Tell, dessen europadische
Ruhmesgeschichte wir frither schon durch ihn erfahren haben, und die
von reiner Menschlichkeit strahlende von Henri Dunant, dem Stifter
der Genfer Konvention.

Das hohe Bild, das Fritz Ernst von der Helvetia Mediatrix zeichnet,
ist kein erhohtes Traumbild eines Dichters, sondern das Maosaikbild
eines Geschichtsschreibers, der iiber die Herkunft und den Platz jedes
Steinchens den sichern Nachweis erbringen kann. Und ihre bildende
Objektivitit behauptet ja die Geschichtsschreibung — wie Fritz Ernst
an einer andern Stelle einmal bekannt hat — dadurch, dass sie rationale
Elemente in den Dienst gldubigen Wollens stellt.

In der Helvetia Mediatrix hat uns Fritz Ernst das geistige Quellen-
und Stromnetz aufgezeichnet, das die schweizerische Geistesgeschichte
durchzieht; in seiner Auswahl der Schriften von Joh. Jakob Bodmer
(Huber & Co. A.G. Frauenfeld und Verlag der Corona Ziirich) fiihrt
er uns das grosse und lebendige Beispiel eines geistigen Vermittlers vor
Augen. In einer meisterlichen Einleitung von knapp 18 Seiten wird
der junge und sprithend lebendige Literator gewiirdigt, ins Licht ge-
riickt und dem Greis gegeniibergestellt, den man beldchelte, nachdem
die Zeit, die er heraufgerufen hatte, iiber ihn hinweggeeilt war. Was fiir
Schitze hat dieser Mann nicht gehoben und der Welt dargeboten, die
Minnesinger, die Nibelungendichtung. Seine Milton-Uebertragung hat die
grosse Epoche der deutschen Literatur eingeleitet. Seine Homeriibersetzung
war die erste lesbare in deutscher Sprache. Seine Hinweise auf Dante
hatten fruchtbare Folgen. Manche seiner Zeitgenossen haben ihn mit
Voltaire verglichen. Wieland berichtete iiber ihn: ,Bodmer ist nun,

122



nachdem Voltaire endlich vom Schauplatz der Eitelkeit abgetreten sein
soll, soviel ich weiss, der Aeltervater aller Dichter in Europa”. Ramond
de Carbonniéres findet ihn auch dusserlich dem Patriarchen von Fernay
dhnlich und wollte gehort haben, dass er allen, welche beide kannten,
so vorgekommen sei, ,,Gleiche Gesichtsziige, gleiche Gebdrden, nur ist
die Farbe der Augen verschieden und hat seine Physiognomie im Ganzen
ein wenig mehr Feinheit...”” Wenn man das dem Fritz Ernst’'schen
Buche beigegebene Portrait Bodmers, das Fiissli gemalt hat, betrachtet,
wird man diesem Urteil nicht ganz unrecht geben koénnen.

Die kleine Auswahl aus den Schriften Bodmers sind eine grosse Ueber-
raschung. Fritz Ernst hat aus der grauen und abgestorbenen Hinterlassen-
schaft Bodmers, der weit mehr geschrieben hat als Goethe, etwa 100
Seiten ausgewahlt, lauter kleine Stiicke, meist Vorreden und historische
Anekdoten. Darunter sind zwei Perlen von wirklichem, unverginglichem
Glanz: dic ergreifende Erzdhlung des Schicksals von Michael Zingg,
eines wegen seiner religiosen Ueberzeugungen verfolgten Ziircher Pfar-
rers, und die kurze, 1777/78 geschriebene Selbstbiographie Bodmers, die
in ihrer schlichten Wiirde und weitausschauenden Menschlichkeit zu den
wertvollsten Dokumenten dieser Gattung gehort.

Eine einzige poetische Probe ist beigegeben, ein Stiick aus dem
sechsten Gesang der Ilias. Man ist iiberrascht wie artig und echt naiv
hier manche der berithmten Verse klingen, mit denen Hektors Abschied
besungen wird. Die grossen Toéne vermag Bodmer allerdings nicht zu
treffen; die gefliigelten Worte, die bei Voss lauten:

»Einst wird kommen der Tag, da die heilige Ilios hinsinkt,
Priamos selbst und das Volk des lanzenkundigen Konigs.”
sind recht hausbacken geraten bei Bodmer:

5§ & b ot Gewiss zwar ist es, ein Tag kommt,
An dem Troja und Priam und Priams méachtige Heere
Fallen sollen...”

Allein der stumm e Abschied Hektors ist in seiner schlichten Mensch-
lichkeit bei Bodmer schéner wiedergegeben.

Bei Voss lauten diese Verse:

»Dieses gesagt, erhob er den Helm, der strahlende Hektor,
Von Rosshaaren umwallt; heim ging die liebende Gattin,
Riickwiirts hiufig gewandt und herzliche Trinen vergiessend.”

Bei Bodmer heisst es einfach und rithrend:
»Also sagt er, und setzte den Helm mit dem Kamme von Rosshaar
Auf sein Haupt. Die zirtliche Frau ging nach dem Palaste;
Sah sich oft nach ihm um, und vergoss mildrinnende Trinen.”
*

Am 14. Juni feiert Fritz Ernst seinen fiinfzigsten Geburtstag. Seine
jingsten Biicher und Aufsitze zeigen ihn auf der Hohe seiner Schaffens-
kraft und Schaffensfreude. Jahrzehntelange, stille und gewissenhafte Stu-
dien zeitigen nun die schonsten und leuchtendsten Friichte. Die Be-

123



wunderung und Anerkennung fiir die menschlich so reine und zuchtvolle
Kunst von Fritz Ernst dringt in immer weitere Kreise. Den Gebildeten
des Tessin, die sich dankbar erinnern mit welcher liebevollen Sorge er
am tessinischen Geistesleben stets teilgenommen hat, schédtzen seine
Werke ebenso wie die Helvetisten in der Westschweiz. Aber auch jen-
seits der Grenzen finden seine Schriften ein Echo. Das schénste Beispiel
dafiir ist die eindringliche und bewundernde Wiirdigung seines gesam-
ten Schaffens durch Rudolf Alexander Schroder, die im zweiten Band
von dessen jitngst erschienenen ,Aufsitzen und Reden” zu finden ist.
Die Neue Schweizer Rundschau hat besondere Veranlassung sich im
Kreise der Gratulanten einzufinden, die am 14. Juni Fritz Ernst danken
fiir sein schénes und begliickendes Werk und seine vornehme und selbst-
lose Wirksamkeit. Sie hat nicht nur die Ehre gehabt viele seiner
Aufsdtze und Vortrige verdifentlichen zu diirfen, Fritz Ernst ist auch
seit der Neubegriindung der Zeitschrift dem Schriftleiter ein unermiid-
licher Helfer und Berater gewesen, ohne den unsere Hefte nicht das
geworden wiren was sie heute sind. Walther Meier.

,Der unsterbliche Geist in der Natur*
Gespriche

Christian Wegner Verlag, Hamburg, 1938.

Ein Triptychon der Natur gibt Jakob von Uexkiill, dessen
Teile er ,,Die Gestirne’’, ,,Die Gegenstinde” und ,,Die Lebewesen’ nennt.
Er wihlt fiir seine Schilderung die alte Form des Dialogs. Diese Ge-
sprache vermitteln so tiefe Eindriicke, wie sie nur die Grosstaten des
abendldndischen Geistes, etwa ein platonischer Dialog, das goethesche
Ringen um die Idee der Natur oder Schopenhauers Hauptwerk bewirken,
Eine der Ursachen dieser Wirkung ist ihre vollendete kiinstlerische Form.

Eine Naturansicht von seltener Einheitlichkeit und Grosse wird in
ihnen entfaltet; von drei Seiten her wird das Leben beleuchtet und so
entsteht vor uns im Ablauf der Unterhaltungen der Dialogteilnehmer eine
kosmische Ansicht, eine Lehre der unbelebten Erscheinungen und der
Lebewesen. Sie bilden eine Einheit, jene der ,Umweltlehre” des Bio-
logen Uexkiill, deren organisierendes Prinzip er mit dem Titelwort als
den ,unsterblichen Geist in der Natur” bezeichnet.

Ein moderner wissenschaftlicher Zoologe, wesentlich der mechanistischen
Weltanschauung verhaftet, ein Maler, naturoffener ,jaugenhafter’” Mensch
und der Biologe Uexkiill selbst sind eines Sommertages an den an-
mutigen Ufern der Ostsee Giste eines norddeutschen Edelmannes, dessen
Passion Religionsgeschichte ist. Von Abend bis etwa gegen Mittag des
niachsten Tages dauert deren Unterhaltung iiber die oben genannten
Themen oder, um es richtiger zu sagen, iiber eine Symphonie von The-
men, die sich i{iber dem Grund-Thema Natur-Geist aufbaut. Es ist un-
moglich eine knappere und elegantere Darstellung des Inhaltes des 95

124



Seiten umfassenden Biichleins zu geben als dieses selbst, man muss das
Biichlein selbst lesen, und man kann den Leser im voraus eines hohen
Genusses versichern. Es obliegt aber dem Referierenden iiber den Leit-
gedanken der ,Gespriche” mit einigen Worten zu berichten.

Alle Lebewesen leben in einer ,Umwelt”. Sie sind Subjekte und als
solche treten sie in Beziehung zu anderen Subjekten, zu Naturobjekten
und zu Gegenstinden, die zusammen ihre Umwelt bilden. Weder sind
die Subjekte noch die Objekte ,,an sich”, sondern beide stehen in einer
unléslichen Beziehung zueinander. Das ,reine Objekt” ohne Beziehung
zum Subjeki ist nur ein ,halbes” Ding, es existiert nur in der Vor-
stellung aber nicht in dem Zusammenspiel der Sinneswahrnehmungen. Im
Widerspruch zu dieser Umweltlehre steht die ,klassische Physik’. Fiir
diese (wie sie in den Gesprdchen zur Darstellung kommt) ist ,,Das den
Philosophen so teuere ,Ding an sich’ ... nichts anderes als ein ge-
spenstischer Kleiderhaken, der erschaffen wurde, um menschliche Sinnes-
empfindungen an ihm aufzuhingen. Mit dem Ding an sich kann man
keine Physik treiben. Deshalb hat Helmholtz die direkte Beziehung der
Objekte zur Wirklichkeit in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen ge-
stellt und das Subjekt zuriicktreten lassen. Die Wirklichkeit besteht aus
Wirkungen materieller Art, die dem Kausalgesetz folgen. Als Luftwellen
oder Aetherwellen gehen die Wirkungen vom Objekt aus und treffen
auf das Subjekt Mensch. Der Mensch lebt in einer selbstgemachten Welt
voller Téuschungen, in der es keine Wirklichkeit, sondern nur den Schein
einer Wirklichkeit (in den Sinneswahrnehmungen) gibt. Das was wirk-
lich geschieht, bleibt uns ewig verborgen”. ,,Objektive Wirklichkeit und
subjektive Tauschung” ist Helmholtzens Lehre gewesen, ruft der Haus-
herr aus und zu den Tauschungen habe er auch ,die seelischen Vor-
ginge” gerechnet. Helmholtzens Lehre geht auf Giordano Bruno zuriick.
w,Noch Kepler hatte, als er die Bahnen der Planeten berechnete, nach
dem planmissigen Zusammenhang der Gestirne und ihrer Bahnen ge-
fragt, wihrend bereits Newton nach der Ursache der Bewegung der
Planeten fragte. Die beiden Weltprobleme Plan und Ursache (Kausalitit)
werden durch das Jahr 1600 (von wo aus der Autor die Wirkung Brunos
rechnet) zeitlich geschieden”. ,Nun kann die" Frage nach einem Welt-
plan das Interesse der Menschen nur so lange auf sich lenken, als es
einen plansetzenden Gott gibt. An die Stelle des Weltplans traten die
«Naturgesetze». Darunter verstand man die gesetzméssigen Beziehungen
zwischen den Objekten mit Ausschaltung eines jeden Subejktes ...
Das wirkliche Weltgetriebe von Objekt zu Objekt lief rein kausal ab.
Kein Subjekt, weder Gott noch Mensch, kornte die eherne Kette von
Ursachen und Wirkungen durchbrechen. Das Auftreten planmissig an-
greifender Faktoren war logisch unmdoglich geworden. Auf diesem fun-
damentalen Missverstindnis beruhte die ganze klassische Physik von
Galilei bis Helmholtz”. ,Welches Missverstindnis meinen Sie eigent-
lich?” fragte der Zoologe. ,Das Missverstindnis, das im Wort «Natur-
gesetzs liegt und uns zum Glauben verleitet, in der Natur gidbe es Ge-

125



setze”, antwortet der Gastgeber und fihrt fort: ,Die Menschen
haben erst die unmoégliche Vorstellung eines reinen Objektes, das ohne
Subjekt existieren kann, geschaffen und darauf die Beziehungen dieser
Unmdéglichkeiten als «Naturgesetzes zur Grundlage des Weltgeschehens
gemacht”. ,Wenn ich Sie recht verstehe”, erwiderte der Zoologe, ,stell-
ten Sie die Behauptung auf, es gibe kein Ding auf der Welt mit bloss
objektiven Eigenschaften”. ,Sehr richtig”, war die Antwort, und weil
die gesamte Wirklichkeit sich im Widerstreit von Dingen abspielt, die
samt und sonders von Subjekten abhidngig sind, gibt es auch keine
Wirklichkeit ohne Subjekte”. Es wird nun ein kleines Experiment vor-
gefithrt, das beweist, dass ein Gegenstand — hier eine Tischglocke —
nur durch die Kooperation des Subjektes, sei es Mensch oder Tier, im
Raume am richtigen Ort sichtbar und greifbar, d. i. wirklich, gemacht
wird, widhrend eine photographische Platte den Gegenstand nur sichtbar
macht, aber nicht mit den iibrigen Eigenschaften der ,,Wirklichkeit” aus-
stattet. Man hat durch den ,Gewaltstreich” der Ausschaltung des Sub-
jektes in den Vorstellungen ,die Dinge zerschlagen”, dadurch wurde die
physikalische Vorstellung der ,,Materie’” mit unendlichen Masseteilchen,
eine Art unendlich teilbarer ,Weltbrei”, moéglich. Diese Vorstellungs
welt ist ,unimundal’”’, sie ist die Vorstellung des einen erken-
nenden Subjektes, der einen Zeit, des einen Raumes, der einen
Kausalitdt und damit der einen, einzigen Lebensbiihne. ,,Multimundal”’
dagegen ist die Umweltlehre, sie ist die Anschauungswelt der
dauernden Beziehung der Subjekte zu den Objekten und hat damit
viele Zeiten, Riume, Kausalititen und tausende Lebensbithnen der
vielen Subjekte. Selbst der alles iiberspannende Himmel ist eine
,,optische Erscheinung, die fernste Ebene und diese ist vom jeweiligen
Subjekt abhidngig, dessen Auge sie erbaut. Also gibt es genau so viele
Himmel, als es Subjekte gibt. Und jeder Himmel tragt seinen Mond und
seine Sonne. Wenn 'die Miicken im Schein der sinkenden Sonne tanzen,
so ist diese Sonne nicht unsere grosse Menschensonne, die am Menschen-
borizont, d. h. in etwa 30 Kilometer Entfernung zur Riiste geht, sondern
ihre kleine Miickensonne, die vom Miickenhorizont aus, d. h. kaum einen
Meter entfernt, ihre Strahlen entsendet... Wenn die Miicke stirbt, so
stirbt ihre Sonne und ebenso stirbt die Sonne, wenn der Mensch stirbt”.
Das ist kein ,Solipismus” (kein ,Ich-einzig-Wahn”, wie ihn Carl Spit-
teler genannt hatte), denn es gibt Milliarden wirklicher Subjekte und
wirklicher Umwelten und damit ,abertausend Spezialbithnen” des Le-
bens. Nur in der Konvention, ,um sich mit den Mitmenschen zu ver-
stindigen” einigt man sich auf die ,gemeinsame konventionelle Sonne,
den gemeinsamen konventionellen Raum und die gemeinsame konven-
tionelle Zeit” unserer Vorstellung. Aber ,fir den Biologen liegt die
Wirklichkeit nicht in der Vorstellung sondern in der Anschauung”. Die
neue Physik hat die ,,Mauer, welche die (klassischen) Physiker zwischen
Subjekt und Wirklichkeit aufgerichtet hatten” eingerissen und damit
,steht die Tiir, durch die Gott entweichen musste, wieder offen”, d. h.

126



der planende Geist in der Natur wird wieder sichtbar anstelle der blin-
den Kausalitit. Damit enden die zwei ersten Dialoge.

»Auge und Sonne sind kontrapunktisch geschaffen ... unser Auge ist
,sonnenhaft’, aber ebenso gewiss ist die Sonne ,augenhaft’ ... Erst durch
den Kontrapunkt Auge erhdlt die Sonne Form, Bahn, Bedeutung. Sonne
und Auge sind ... beide von der Dame Natur fiireinander komponiert
worden.”” Mit dieser These beginnt das dritte und ausfithrlichste ,,Ge-
spriach” iiber die Lebewesen, sie leitet in langsamem Voranschreiten dazu
iiber, alles Naturgeschehen als eine grosse Komposition, als eine ,Par-
titur”? als einen ,Plan’ zu begreifen:

»lch beginne — sagt Uexkiill — mit einer Schneeflocke, sie besitzt
ausser ihren chemischen Elementen, ausser ihrem H,O, als Partitur einen
genauen Kristallbildungsplan. Schmilzt der Schneekristall, so scheint seine
Partitur verloren. Aber sobald wieder Kilte einsetzt, sehen wir, dass die
Natur die Partitur nicht vergessen hat... Der Kristallplan ist vollig un-
zerstorbar, Diese Planmissigkeit war zu allen Zeiten fiir alle Sterne giiltig.

Die Partitur der Schneeflocke ist sehr einfach. Sie stellt einen blossen
Raumplan dar und nicht wie bei den Lebewesen einen Leistungsplan.
Die Leistungspline der niedersten Lebewesen dhneln darin dem Bauplan
der Schneeflocke, dass auch die gleiche Partitur in zahllosen Einzelwesen
auftritt. je weiter wir die Leiter der Lebewesen, besonders der Tiere,
emporsteigen, desto zahlreicher werden die Pline, wahrend die von ihnen
geschaffenen Einzelwesen an Zahl abnehmen... Je ndher wir dem Men-
schen kommen, werden die Pldne zahlreicher, die von ihnen geprigten
Lebewesen spiirlicher. Beim Menschen ist man nur bei eineiigen Zwillin-
gen sicher, dass der gleiche Plan mehrfach auftritt.”” Die Pline der Natur,
ihre Partituren sind unzerstérbar, ,unsterblich”, die ,,Melodie’”” der mensch-
lichen Personlichkeit ruht nach dem Tode ,,im Gedédchtnis der Natur”.
»Das Grosshirn des Menschen ist nur zu begreifen, wenn man in ihm
die dreidimensionale Partitur des menschlichen Geistes sieht... Wie die
Melodie den Leierkasten iiberlebt, so iiberlebt der menschliche Geist
das Grosshirn”. Hiermit schliessen die ,,Gespriche’” ab.

Das Wirken des Geistes in der Natur als Melodie, als Partitur, als
Plan zu begreifen, mag manchem ungewdohnlich erscheinen; darum diirfte
eine historische Reminiszenz zweckmissig sein. 1753 hatte der grosse
Naturforscher Buffon in seiner Naturgeschichte den Satz drucken lassen,
den wir in Goethes Uebersetzung (und mit dessen Zusatz) wiedergeben:
»Es gibt eine urspriingliche und allgemeine Vorzeichnung, die man sehr
weit verfolgen kann”, und somit hat er die Grundmaxime der verglei-
chenden Naturlehre ein- fiir allemal festgesetzt”. Der ,,dessin primitif
et général” Buffons wird in den ,Principes de Philosophie zoologique”
(1830), des grossen Geoffroy de Saint-Hilaire zum ,plan”, als einer
»Zewissen voraus iiberdachten Anordnung” und zur ,Composition des
matériaux”, worunter nicht eine blosse Zusammensetzung im Aufbau der
Lebewesen, sondern die Entwicklung ,,rgendeines innewohnenden Bildes,

127



eines hoheren Anklanges” verstanden werden darf. ,Es ist ersichtlich,
schreibt Goethe in seinen Glossen zu Geoffroy’s ,,Principes”, dass dieser
»ZU einer hohen, der Idee gemissen Denkweise gelangt sei”. Uexkiill
glaubt, dass er die ,Pline oder Partituren den Ideen Platons gleich-
setzen diirfe”. Geoffroy erkennt eine ,Unité du plan” der Lebewesen,
was Goethe in ,,Unité du type’” abindern mochte, denn alles Unlebendige
(woran man bei dem Gleichklang Plan-Stadtplan denken koénne) will
er aus dem Bereiche des Lebendigen verbannt wissen, er, der stets aus
ninnerem Trieb auf jenes Urbildliche, Typische rastlos gedrungen”. -—
Damit diirften die notigen Anhaltspunkte gegeben sein, um Uexkiills
geistesgeschichtlichen Standort zu bestimmen; seine Lehre ist mit bio-
logischem Material erarbeitet, so reiht er sich nach dem Satze ,Leben
ist Gestalt’” unter die grossen Morphologen ein. Zu dem Grundthema
Natur-Geist schreibt der grosste deutsche Morphologe Goethe unter der
bedeutungsvollen Ueberschrift ,,Bedenken und Ergebung’” (Zur Morpho-
logie, I. Bandes II. Heft 1820): ,,Wir koénnen bei Betrachtung des Welt-
gebdudes in seiner weitesten Ausdehnung, in seiner letzten Teilbarkeit
uns der Vorstellung nicht erwehren, dass dem Ganzen eine Idee zum
Grund liege, wornach Gott in der Natur, die Natur in Gott, von Ewigkeit
zu Ewigkeit, schaffen und wirken moge. Anschauung, Betrachtung, Nach-
denken fithren uns ndher an jene Geheimnisse. Wir erdreisten uns und
wagen auch Ideen; wir bescheiden uns und bilden Begriffe, die analog
jenen Uranfingen sein mochten.” ,,Zu einiger Befriedigung fliichtet”
dann abschliessend der Naturdenker in die Dichtung:

,,50 schauet mit bescheidenem Blick
Der ewigen Weberin Meisterstiick,
Wie ein Tritt tausend Fiaden regt,
Die Schifflein hiniiber, heriiber schiessen,
Die Fiaden sich begegnend fliessen,
Ein Schlag tausend Verbindungen schligt.
Das hat sie nicht zusammengebettelt,
Sie hats von Ewigkeit angezettelt,
Damit der ewige Meistermann
Getrost den Einschlag werfen kann.”
Paul Schmitt.

Europa und die Seele des Ostens
(Vita Nova Verlag Luzern 1938)
In diesem Buche von Walter Schubart erhebt sich eine geschichtsphilo-
sophische Deutung der Gegenwart turmhoch iiber den Durchschnitt der

politischen Tagesliteratur. Das Ganze ist eingespannt in den Rahmen
eines rhythmischen Ablaufs von wechselnden Urbildern, das heisst in

128



den Rahmen einer Aeonenlehre. Es war eine sichere Intuition, sagt der
Verfasser, als Perser und Hebrier (Buch Daniel) die Zahl der Weltalter
mit vier begrenzten. Tatsichlich sind es vier Urbilder, die einander
ablosen, und je nach ihrer Herrschaft, den harmonischen, asketischen,
heroischen und messianischen Menschen erzeugen. Diese Urbilder be-
ziehen sich immer auf die Stellung des Menschen dem All gegeniiber:

1. Das gotische Zeitalter verkérpert den harmonischen Men-
schen, der den Kosmos als von innerer Harmonie beseelt erlebt; es schuf
unter Anderem die geistige Einheit des Abendlandes vom 11. bis 16.
Jahrhundert (homerische Griechen, Chinesen Kungtses, Christen der
Gotik).

2, Im asketischen Zeitalter flichtet der Mensch in den
mystischen Urgrund der Dinge, ohne den Wunsch, die Welt zu bessern.

3. Das prometheische Zeitalter verkorpert den heroischen
Menschen, der voll Machtgier auf die Erde blickt, weil sie ihm als ein
Chaos erscheint, das er mit seiner Kraft erst gestalten soll. (Antikes Rom,
Romanen, Germanen der Neuzeit) Da herrschen die spaltenden Krifte,
beginnend mit dem Abfall des Nordens auf kirchlichem Gebiet, als Re-
formation. Los von Rom, sagt die eigenwillige Nordkultur. Aber iiber ihr
schwebt heute die diistere Wolke des Verhingnisses dahin, ihr Ende
naht und ist nicht mehr aufzuhalten. Der Stein ist im Rollen, nicht erst
seit 1014, sondern seit dem 16, Jahrhundert. Aber schon schimmert die
zarte Morgenrdte einer neuen Welt:

4. Das johanneische Zeitalter kiindet sich an, in dem das
messianische Urbild des Menschen gepriagt wird. Messianisch bedeutet
hier einfach Sendungsbewusstsein, und johanneisch deutet auf Ausgleich
und Vers6hnung, nach Evangelium Johannes 17,21: ,dass sie alle eins
seien”. Dieses Zeitalter wird den erdgebundenen Voélkern die Fithrung
abnehmen und sie in die Hinde derer legen, die den Hang zum Ueber-
weltlichen als konstante Nationaleigenschaft besitzen, und das sind die
Slaven, besonders die Russen. Das grosse Ereignis, das sich vorbereitet,
ist der Aufstieg des Slaventums zur kulturbestimmen-
den Macht Russland ist der christliche Teil Asiens. Das gilt, obwohl
er sich zur Stunde in den Krimpfen des Bolschewismus windet, denn das
Grauen der Ritezeit wird voritbergehen wie einst die Nacht des Tataren-
joches und wird sich das alte Wort bewihren: ex oriente lux.

Inzwischen kann die Geschichte kaum ein fesselnderes Schauspiel bie-
ten, als dann, wenn ein Zeitalter erlischt und sich unter ihm schon
die Umrisse des nichsten abzuzeichnen beginnen. Solche Zwischenzeiten
sind die apokalyptischen Augenblicke der Menschheit. Man hat die Emp-
findung, dass sich ein Bruch mit allem Gewesenen vollzieht, aber es wird
hur das bisherige Urbild durch ein neues verdringt. Zu den Zwischen-
zeiten gehort unser Jahrhundert; das vorige wurde durch die Illusion

129



des Fortschrittes bewahrt vor der Erkenntnis, dass es abwirts ging; das
niachste Jahrhundert wird die Katastrophe hinter sich haben. Wir aber
rasen auf diesem Wege dem Abgrund zu, ohne noch halten zu kdnnen.
In uns wirkt unbarmherzig der Stoss von Jahrhunderten fort, ein Stoss

in die Tiefe.

Das Ziel des Buches ist: europidische Selbsterkenntnis
aus dem Contrast. Das lebendige Europa wird mit dem lebendigen
Russland verglichen, (wobei jedoch der Ursprung des Bolschewismus
auf das Conto Europas geschrieben wird). Durch den Gegensatz er-
scheint nun das selbstverstindlich Europiische plotzlich als eine Besonder-
heit, und bahnt eine Selbsterkenntnis an, die bis in die letzten Tiefen
dringt. Das wird in dem Hauptkapitel ,Urangst und Urver-
trauen” glinzend aufgezeigt. Der Russe spiirt immer die Nidhe Gottes
und das gibt ihm in den letzten Entscheidungen den reinen Frieden der
Ewigkeit. Seine vorherrschende Stimmung ist das Urvertrauen. Der pro-
metheische Mensch nimmt die umgekehrte Haltung ein, er steht dem
Schicksal gegeniiber wie einem Feind, mit dem er auf Tod und Leben
ringt, in der Seelenstimmung der Urangst. Urvertrauen und Urangst sind
vor jeder rationalen Erwigung da, und gehen auf das Erlebnis der
Landschaft zuriick. Urangst ist das vorherrschende Gefiihl des Acker-
bauers, der in Kampf und Sorge dem noérdlichen Boden die kargen
Friichte abringt. Urvertrauen ist das Lebensgefiihl des Nomaden, der
planlos seine Herden hiehin und dorthin treiben kann. Die Bibel schil-
dert den ersten Gewaltmenschen als Ackerbauer, und dessen Opfer Abel
als Schifer. Der Englinder weist von allen europiischen Nationen die
geringste metaphysische Urangst auf, weil die Insellage ihm eine #hn-
liche Sicherheit bietet, wie dem Russen die endlose Steppe. Der Russe,
der tief im Ewigen wurzelt, kann sich dem Augenblick iiberlassen; der
westliche Mensch lebt planend nur in kommenden Tagen. Daraus ergibt
sich, man muss sich im Ewigen geborgen fiihlen, um das Zeitliche rein
geniessen zu konnen. Die prometheische Kultur erstrebt den Vorrat in
Waren, Werten und Methoden; die russische verschwendet, weil ihr
Triager nicht daran zweifelt, dass sich der Urgrund der Welt in seiner
Unerschopflichkeit nie verbrauchen kann. Der Europder sucht Ordnung
und Norm in sich selber als Selbstzucht und Herrschaft des Verstandes,
und sucht sie auch um sich her zu verwirklichen als staatliche Regelung.
Der Russe sucht das Gegenteil. In der Philosophie bezeichnet Kant den
Durchbruch des Normierungswillens, den Caesarismus in der Ethik, das
philosophische Gewaltmenschentum, Kant machte selbst das Erkennen aus
einem Vorgang der Spiegelung, zu einem Akt des Konstituierens. Von
Kant fithrt iiber Hegel ein gerader Weg zum totalen Staat der Gegen-
wart. Der Streit gegen Kant ist ein stindiges Thema der russischen Phi-
losophie. Doch ist es anderseits der Fluch der Russen, dass sie bisher
noch nicht die Staatsform gefunden haben, die zu ihrem freiheitlichen
Wesen passt. Das Christentum ist eine Religion des reinsten Urvertrauens,
Matthdus 6,25 bis 6,34: ,sorget nicht fiir euer Leben...” und passt nicht

130



leicht zum Urangstmenschen; aber die keltischen Einfliisse erleichterten
die Aufgabe. Die Reformation, die zunichst eine reine Kirchen-
frage zu sein schien, war der Durchbruch eines neuen Weltgefithles, das
von den Kriften der nordischen Landschaft ausging und das man
»Punktgefith” bezeichnen kénnte, im Unterschied zum ,Allgefiihl.”” Der
neue Mensch erlebt als erstes sich, nicht das Ganze, sondern den Teil,
die zeitliche Person, den Splitter. Jeder hat ,seinen” Gott, zu dem er
in stiller Kammer betet. Gott verliert das Merkmal der Ganzheit, damit
aber héort er auf, Gott zu sein. Luther lehrte: nur die Privatsache ist
Religion (um sie zu retten). Von da fithrt ein gerader und nicht langer
Weg zu Marx. Er lehrt: die Religion ist nur Privatsache (um sie zu er-
niedrigen). Luther wollte die Religion erneuern und leitete ihre Zer-
setzung ein. Er wollte Reform, aber was daraus wurde, war Sicularisa-
tion; doch es wire grundverkehrt, seine Person fiir diese Entwicklung
allein verantwortlich zu machen. Im Ganzen des Geschehens ist der
Einzelne nur eine Schachfigur in den Fingern eines itberweltlichen Spie-
lers. Fiir diese irrationale Geschichtsauffassung, fiir die Paradoxie in der
Geschichte ist die Reformation ein beinahe tragisches Beispiel, denn der
Riss zwischen Innerlichkeit und Weltlichkeit ist fiir die moderne Geistes-
geschichte verhdngnisvoll geworden.

Unwillkiirlich fragt man nun, wie steht es mit den Verantwortlichkei-
ten der russischen Kirche? Im Gegensatz zum prometheischen Menschen
hat der Russe christliche Tugenden als konstante Nationaleigenschaften.
Die Russen waren ,,Christen’”, bevor sie sich zum Christentum bekannten.
Deshalb konnte auf russischem Boden die Lehre ohne Widerstand ein-
dringen und ohne Schwertstreich, als ob sie dort erwartet worden wire.
Dem Geist des neuen, nicht dem Geist des alten Testamentes stand der
Russe in idealer Weise offen. Und dennoch ist die Sache Christi selbst
hier gescheitert, furchtbarer, scheint es, als in andern Strichen der Erde.
Als das prometheische Urbild sich drohend aus dem Westen heriiber-
reckte, konnte es einen kleinen Teil der russischen Nation ergreifen und
durch ihn den Rest in die Holle des Bolschewismus stiirzen. Er
ist ein Kampf gegen die Religion, also um die Religion. Er widerlegt
nicht, sondern beweist, dass Russland zu einer christlichen Weltaufgabe
berufen ist. Hiezu war die vorrevolutionire Kirche nicht mehr geeignet.
Sie hatte sich dem Gewaltstaat unterworfen. Sie hat es an wirklicher Seel-
sorge fehlen lassen. Sie musste sich wandeln und ist dabei, sich von
Grund auf zu wandeln. Heute rechtfertigt ihr grosses, leidvolles, stell-
vertretendes Leben den Sinn des blutigsten Geschehens. Was in Russland
vor sich geht, ist der Uebergang vom humanitiren Christentum zum
christlichen Heroismus, ist die Wiedergeburt des Christentums aus dem
Geiste des slavischen Ostens. Die Kirche Christi hat bisher in ihren
Hauptformen allzu oft versagt, weil es ihr zu gut ging; die russische
unterwarf sich dem Staat, die englische gliederte sich ihm ein, die rd-
mische wurde oft selber Staat, und die protestantische machte sich als

131



Heilsinstitution iiberfliissig. Darum wird die Menschheit noch einmal
in die Stunde der Kreuzigung zuriickversetzt.

Es gibt schon Anzeichen einer Wandlung des abendlindischen Men-
schen. Die Zeiten der religiosen Gleichgiiltigkeit neigen ihrem Ende
z. Die pessimistische Kritik der Zivilisation und die Philosophie des
Unterganges ist eine verschleierte Form der Reue. Schreiende Daseins-
not ist der Akkord der Existential-philosophie. Niederdriickendes Schuld-
gefithl belastet die dialektischen Theologen, die Triager der erregend-
sten Bewegung seit Generationen. Der Protestantismus bekommt es wie-
der mit den ewigen Michten zu tun, nachdem er seit dem Erloschen der
Romantik nur noch eine Wissenschaft von der Kirche, oder von from-
men Menschen gewesen war. Die Frage der Wiedervereinigung der
Kirchen, die Schicksalsfrage des Christentums, kann hii-
ben und driiben erhoben werden. Am fernen Horizont schimmert die
Morgenrédte eines neuen Allgefithles, vor dem sich das ,Punktgefiih]” mit
seiner Gesinnung des Gegensatzes beginnt zuriickzuziehen. Die Zukunft
wird den westostlichen Ausgleich mit dem Versuch der religiésen Ver-
sohnung beginnen. Im Geiste Christi wird sich der Ausgleich vollziehn,
oder er wird sich nie vollziehn!

Dieser Aufriss des Buches erschdpft seinen reichen Inhalt nicht von
ferne. Dazu tritt als weiterer Vorzug ein fliissiger Stil mit Einfachheit
und Schénheit der Sprache, wie sie auf diesem Literaturgebiet sehr selten
zu finden sind. Am Schluss der Lektiire versinkt man in ein langes Nach-
denken und fithlt sich nicht imstande zu einer Beurteilung des Ganzen;
denn der Verfasser hat lange in Russland gelebt, in das wir Andere uns
erst hineindenken miissen, und das Spiegelbild des europiischen Men-
schen als des prometheischen (von pro-metheo = voraus sorgen) ist so
scharf gezeichnet, dass man sich selber getroffen fiithlt! Hier wire Wider-
sprechen Heuchelei.

Anders steht es mit unserer Stellungnahme zu einem Teil des Ganzen,
womit wir die Buchanzeige schliessen mdéchten, mit unserer Stellungnahme
zur Reformation. Laut Seite 56 ist sie ,das weitaus wichtigste Er-
eignis zwischen 1200 und 1800, und das verhdngnisvollste, wie wir gleich
hinzufiigen miissen”. Sie habe den Stein ins Rollen gebracht, der schliess-
lich zum Bolschewismus, zu den vielen Ersatzreligionen und zum drohen-
den Zusammenbruch des Westens gefithrt haben. Luther freilich hitte
dies nie gewollt. Dadurch wird der Angriff etwas gemildert. Auch Walter
Kdhler sagt in seinem Buch ,Luther und Luthertum in ihrer weltgeschicht-
lichen Auswirkung’ (1933): , Luther hat weder die ungeheuren Ein- und
Auswirkungen seines reformatorischen Werkes gewollt, noch je ersehen
konnen”. Gewiss weist das Mittelalter eine schone Einheitskultur auf,
vom Gottesglaitben her betrachtet, und es liegt nahe, mit Schubart zu
sagen, die Reformation hat diese Glaubens- und Lebenseinheit zerrissen.
Wir massen uns nicht an, im Wirrwarr der heutigen Lutherforschung den
rettenden Faden zu finden, der ins Freie fithrt. Aber das weiss man

132



heute, auch nach Luther soll das profane Leben in das religidse einge-
bettet sein, auch er bejaht die Kirche und die alten Bekenntnisse und
die Ehe und das patriarchalische Verhiltnis im sozialen Leben, und den
Satan u.s.w. Er war ein mittelalterlicher Mensch und kein moderner.
Es kommen da noch andere Faktoren in Betracht, welche jene mittelalter-
liche Einheit zerrissen:

1. Im 16. und 17. Jahrhundert gab es in der Kirche noch keine Kennt-
nis von Fremdreligionen, kein Bewusstsein von den tausend Mil-
lionen Heiden neben den fiinfhundert Millionen Christen. Als es sich
dann zeigte, dass jene Religionen auch Anspruch auf Weltgeltung mach-
ten, entstand mit der Zeit die Religionswissenschaft, die zuerst mit all-
zu grosser Entdeckerfreude nur noch Aehnlichkeiten und Abhidngig-
keiten zwischen den Religionen sehen wollte. Bald schien es, als ob
man nur das arithmetische Mittel zwischen ihnen nehmen miisse, um eine
Religion der Zukunft aufzubauen! Mit der Reformation hat das nichts
zu tun. f b Lo

2. Eine zweite Linie verliuft vom Mittelalter iiber die Naturwissen-
schaft in die Neuzeit. Auch an den reformatorischen Universititen war
die Wissenschaft ,,die Magd der Theologie”, &dhnlich wie bei Thomas
von Aquin. Bei diesem System bestand aber die Not darin, dass die
Forscher nur unter kirchlichem Druck arbeiten konnten. So ein Bruno,
Galilei, Kepler, Kopernikus. Die Inquisition arbeitete da mit Folter-
kammer und Scheiterhaufen. Die neue Unendlichkeit der Welt machte
die Leute schwindeln. Es kam zu keiner vertieften christlichen Schépfungs-
botschaft. Das ist die tiefste Tragik der heutigen gebildeten Welt, dass
sie meint, die Kirche sei mit dem alten Weltbild wie verheiratet. Diese
Idee begegnet uns auch in Rosenbergs Mythus. Die alte Kirche speziell
wollte die Naturwissenschaft ,bdndigen”, bis diese wiitend aus den
Schranken brach mit der Losung: nie mehr zuriick zur Kirche. So ent-
stand die Gereiztheit der sogenannten Wissenschaftler gegen jede kirch-
liche Lehrautoritit bis auf den heutigen Tag. Direkt aus dieser Notlage
heraus entstand dann ganz natiirlich

3. Die Selbstindigkeit des religiosen Wahrheit-
suchens., Noch wollte man religios sein, aber nicht mehr an kirchliche
Fithrung gebunden. Man sucht die Wahrheit in der eigenen Vernunft und
findet wenigstens eine Anzahl von ,Wahrheiten”; etwa das Dasein Got-
tes, die Freiheit, den Segen der Tugend, die Unsterblichkeit; man ist
sicher, dass ,,die Spur von unseren Erdentagen nicht in Aeonen untergeht”.
Das | Evangelium” ist einfach die Bestitigung dessen, was man selber
verbindlich findet. Kein Wunder, dass der nachkommende deutsche Idea-
lismus in seinem homdopathisch verdiinnten Christentum keine Kraft
zum Widerstand fand, als in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts das
Antichristliche in Erscheinung trat.

" Diese Dinge konnen nicht wohl verschwiegen werden. Aber mit den
Schlussfolgemngen des Verfassers gehen wir einig. Die Anndherung der

TN

bagaadi ite 1S
5.!"‘.‘;"5‘.“.1.‘_‘.‘.1 R by

133



Kirchen ist die Schicksalsfrage des Christentums und diejenige des

westdstlichen Volkerausgleiches. Das ist dann der ,,Vélkerbund”, den

Gott begriindet, durch Christus. Offenbarung Johannes 7, 9 und 10.
Ernst Fischer.

Einzelneft Fr. 150, im Abonnement Fr. 15.— fiir 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Ziirich, Akazienstr. 8
Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031
Druck: Jak. Villiger & Cie., Widenswil Tel. 95 60 60

Bezugsbedingungen:

Erscheint jeweilen anfangs des Monats.
Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Ziirich

134



	Kleine Rundschau

