
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 2

Artikel: Die Politik und die "Intellektuellen"

Autor: Wyrsch, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Politik und die „Intellektuellen"
Von Jakob Wyrsch.

I—I inier dem Besonderen und Zeitgebundenen des spanischen
-* Bürgerkriegs und aus der Ferne beinahe unkenntlich

und darum von den meisten Deutern und Missdeutern dieser
grausigen Ereignisse übersehen, ist eine allgemeine und zeitlose

Erscheinung, die uns hier angeht. Es ist kurz gesagt die
Unverträglichkeit zwischen Politik und „Intelligenz". Als 1931

die Republik in jenem Lande eingeführt wurde, friedfertig,
gelinde, begeistert als eine geradezu beispielhafte Umwälzung
gepriesen, da waren die Intellektuellen nicht nur massgebend
daran beteiligt, sondern auch auf die unbeteiligten Männer
von Geist und Talent ergoss sich ein wahrer Segen von Würden

und Aemtern. Und zwar auf alle, die nicht in offener
Feindschaft abseits standen, nicht nur auf die Vielredner und
Parteibüffel und auf jene, die das Mäntelchen nach dem Winde
hingen, sondern auch auf die unabhängigen, gläubigen und
nachdenklichen Männer, die eins mit dem waren, was sie schrieben.

Philosophen, Gelehrte, Künstler und Dichter wurden zu

Ministern, Gesandten und Abgeordneten erhoben oder man lieh
ihnen sonstwie ein besonderes Gehör und es gab wohl seit
Menschengedenken keinen Staat, der zu seiner Leitung so viel
Geist, Ruhm und Verstand zusammenrief wie jenes Spanien im
ersten republikanischen Jahr. Hier war also oder schien wenigstens

ein grosses Gemeinwesen mit einem klugen, arbeitsamen
Volk den sog. Intellektuellen — das unschöne Wort ist in
diesem Aufsatz niemals verächtlich oder modisch-absprecherisch,
sondern immer im guten Sinne gemeint — übergeben und
anvertraut. Sie hatten Gelegenheit, wonach sie sich andernorts
sehnen, nämlich zu lenken und nicht bloss zu denken, zu
befehlen und nicht bloss zu reden, zu verordnen und nicht bloss
zu schreiben. Namen zu nennen ist überflüssig, denn man müsste
beinahe alle Spanier hier aufzählen, die in den letzten
Jahrzehnten auch jenseits der Grenzen galten und Widerhall
fanden. Und trotzdem sie in der Mehrzahl keine Träumer oder
Hitzköpfe waren, ist es nach knapp einem Jahrfünft zum Bürgerkrieg

gekommen.

G 81



Haben sie ihn also verschuldet oder gar herbeigeführt? Das
wäre ein höchst ungerechter Vorwurf. Man könnte sie nicht
einmal anklagen, dass sie seinen Ausbruch nicht zu verhindern
wussten. Denn lange vor 1936 waren die meisten von ihnen
wieder aus ihren Aemtern verdrängt und ihre Stimme fand

nur selten oder gar nie Gehör. Die einen sassen wieder grollend

irgendwo in der Provinz; die andern hatten sich in

unpolitische Wissenschaft und Schriftstellern eingeschlossen; wieder

andere trieben sich beinahe heimatlos jenseits der Grenzen
herum und nur wenige konnten sich halten, weil sie selbst
auch Politiker geworden waren. So kam der Zusammenbruch
nicht darum, weil sie in Blindheit den Staat ins Verderben
hineinlenkten, sondern weil sie sehend überhaupt nicht zu lenken

verstanden; nicht darum, weil sie die Macht, die ihnen
wirklich oder scheinbar gegeben war, in unkluger Weise
benützten, sondern weil sie sie überhaupt nicht benützten.
Zwischen den beiden Fronten standen sie schliesslich da, von
beiden gering geschätzt und von beiden vertrieben: das Los
der Heimatlosen.

1st das nicht ein sichtbarer und schlüssiger Beweis, dass

Wissenschaft und Geist zur Führung eines Staates nichts
taugen? Und gibt dieser Beweis nicht allen jenen Recht, die
immer darauf ausgegangen sind die sog. Intellektuellen vom
staatlichen Leben möglichst fernzuhalten? Denn es ist ja tatsächlich

so, dass sie, die vor anderthalb Jahrhunderten am eifrigsten
und wirksamsten die Gleichheit aller vor dem Gesetz verlangt
und durchgesetzt haben, nachher erfahren mussten, wie
ausgerechnet diese Gleichheit für sie nicht galt. Nicht nur die

Tyrannen trauen ihrer Sprunghaftigkeit nicht über den Weg und
halten sie deshalb an der Leine, sondern auch die Vertreter
der Demokratie ärgern sich über ihre eingefleischte Neigung
zum Widerspruch, und das Volk empfindet sie schlechthin als

lebensuntüchtig und darum als unfähig für die Aufgaben der
Gemeinschaft, selbst wenn es anderseits auch wieder stolz auf
ihren Ruhm ist. Es geht ihnen manchmal beinahe, wie wenn sie

zu wenig Verstand hätten. Dem Narren und dem Weisen traut
man nicht so recht, dem einen, weil er zu wenig, dem andern
weil er zu viel weiss. Man sieht sie lieber in ihren Studierstuben

und Büchereien als in der Oeffentlichkeit. Sie dürfen

82



natürlich stimmen, dürfen vaterländische Lieder dichten und
Aufrufe schreiben; man rühmt sich ihrer sogar, aber gewählt
werden sie nicht oder nur gleichsam aus Versehen und auf
Abruf. Sie dürfen auch grollen und schimpfen, — und wie
gerne tun sie dies, aber man nimmt sie dann nur selten ernst.
Alles was ihnen Macht in die Hände gäbe, wird wenigstens in

ruhigen und lauen Zeitläuften ängstlich ferne von ihnen gehalten.
Und man ist mit Gründen gar nicht verlegen um sich zu
rechtfertigen: die Intellektuellen seien lebensfremd; sie könnten
nicht vor- und nachgeben; sie würden den Kopf verlieren,
wenn etwas nicht gehe, wie sie es sich ausgedacht, und
überhaupt das Volk wolle sie nicht.

Solche und ähnliche Ausreden — und einiges ist auch mehr als
Ausrede — stehen den Politikern rechter und linker Richtung,
stehen den Diktatoren und Demokraten genügend zur Verfügung,

wenn sie einmal zur Rede gestellt werden. Aber für
gewöhnlich haben sie dies gar nicht nötig, denn die Menge ist
wohl zufrieden, dass es so zu- und hergeht. Und wenn die
Intellektuellen selbst wieder heftig werden sollten und Rechenschaft

verlangen würden, so hat man jetzt neben diesen
Ausreden das augenfällige spanische Beispiel, wie es hier eingangs
gezeigt wurde, um sie zum Schweigen zu bringen: dort waren
sie berufen und gewählt, dort war ihnen die Macht gegeben
und die Probe ist so schlecht ausgefallen, dass niemand fordern
darf sie zu wiederholen.

Bleibt es also dabei, dass jene, die sich nicht nur zu den
Besten des Volkes zählen, sondern es trotz aller Einwände
öfters auch sind, aus der öffentlichen politischen Führung
ausgeschaltet werden müssen? Es tönt hart und ungerecht, und
Plato ist nicht der einzige, dem eine solche staatliche Ordnung
nicht behagte. Aber sowohl er wie die vielen Spätem, die durch
die Jahrhunderte hindurch mit Vorschlägen zur Aenderung oder
gleich mit fertigen Utopien hervortraten, dachten nur, weil sie
auch Intellektuelle waren. Keiner oder nur selten einer konnte
handeln und, was sie dachten, war oder schien zunächst für
die Wirklichkeit verloren.

Liegt es an ihren Trägern und Vertretern oder am Wesen
des Politischen und des Geistigen, wenn beides so selten und
dann noch zu beiderseitigem Unheil zusammengeht? Es ist

83



klar, dass es am zweiten gelegen sein muss. Das Politische ist,
es kann gar nicht anders sein, mit dem Streben nach Macht und
dem Verwalten dieser Macht verbunden. Das ist kein Tadel und
kein Hohn, sondern eine schlichte Feststellung ohne jede
Bewertung. Macht und Autorität, die beide zusammengehören,
sind an sich weder gut noch böse und beides konnte im menschlichen

Zusammenleben, in welchen Formen es immer stattfand,
bisher nie entbehrt werden und, ob es jemals anders sein wird,
steht in den Sternen geschrieben. Gut oder böse wird beides
erst durch den Gebrauch. Der Politiker, angefangen vom kleinen

Schreier und Würdenjäger bis zum grossen Staatsmann und
Gesetzgeber, mag er von Charakter hochgemut oder niedrig,
an Interessen vielseitig oder beschränkt, im Ziel selbstlos oder
eigenützig sein, bedarf nun einmal der Möglichkeit zu handeln
und auf die andern zu wirken. Er gehört also in den Kreis
jener Seelenverfassung, die man seit langem als Machtmenschen
beschreibt. In Geschichte und Alltagsleben kann man sich

überzeugen, dass es so ist. Man mag ihn deswegen gering schätzen
oder nicht, aber zu verlangen, dass es anders sei, ist ebenso
töricht wie zu fordern, dass ein Feuer leuchte ohne zu brennen.

Da läge es nahe zu schliessen, den Intellektuellen würde das

Streben nach Macht abgehen und sie verstünden sich deshalb
im politischen Betriebe nicht durchzusetzen. Jeder Blick in die
Umwelt zeigt, wie voreilig ein solcher Schluss ist. In der gleichen

Zeit und im gleichen Raum steht neben Jakob Burckhardt
auch Friedrich Nietzsche, der als höchsten Wert gepriesen hat,
was der andere als die Wurzel alles Bösen verdammte, nämlich

die Macht, und doch war keinem von beiden seiner Lebtage

auch nur die geringste sichtbare Gewalt gegeben. Erst lange
nach dem Tode und auf vielen Umwegen ist es bei beiden
etwas anders gekommen, eine Erscheinung, die allerdings zeigt,
wo sich Geist und Politik doch einmal treffen können. Aber
lassen wir dieses ausserordentliche Beispiel, denn auch in der

ganz gewöhnlichen Tagesgeschichte sehen wir das Nämliche.
Die klugen Politiker und herrschenden Gewalten lassen diese

Intellektuellen, die nicht nur reden, sondern auch handeln und

regieren möchten, nicht zur Macht kommen und, wenn sie sich

für ihre Dienste erkenntlich zeigen müssen, so verweisen sie

sie in irgend einen Nebenbezirk, um dort ihren Trieb hemmungs-

84



los und unschädlich auszuleben. Nicht umsonst gibt es die
schöne Einrichtung der Kommissionen, Kongresse, Kulturwerbung

und anderes, wo im Einzelnen viel zu regieren und im
Entscheidenden nichts zu verderben ist.

Denn es hat sich erwiesen — und damit kommen wir an
den Kern der Frage heran —, dass es ausgerechnet die
Intellektuellen sind, also jene Männer von Geist und gutem Willen,
die nur herrschen wollen um zu beglücken und besser zu
machen, dass ausgerechnet in ihren Händen die Macht, wenn sie
ihnen zugespielt wird, schlecht verwaltet wird und ins Böse

entartet. In Robespierre, dem Theoretiker der Tugend, erscheint
nur tausendfach und zur Fratze vergrössert, was an kleinen
Tyrannen in beschränkten Kreisen zu sehen ist. Nicht am Mangel

an Machtstreben muss es also liegen, sondern an der
sonstigen Eigenart des Intellektuellen, wenn die Gewalt, die ihnen
gegeben ist, das gewollte Gute ins Böse verkehrt.

Diese Wesensart ist nun nicht so durchsichtig und einfach
wie etwa diejenige des Politikers oder des Wirtschafters. Müsste
man ihn, den man aus dem Zusammenleben gut zu kennen

vermeint, einem der üblichen Typen zuordnen, wie die Psychologen

sie aufgestellt haben, man käme in Verlegenheit. Denn
auch das Bild des theoretischen Menschen, an das man zunächst
und einzig denkt, passt lange nicht auf jeden. Geschweige
denn, dass die Erlebnistypen oder die Temperamente, die man
seinerzeit zuerst beim kranken Seelenleben aussonderte und
dann erst auf die Allgemeinheit übertrug, hier Klarheit brächten.

So müssen wir endlich die Frage stellen, die zu erheben
bei einem so gangbaren Ausdruck zuerst überflüssig und
schulmeisterlich schien, nämlich, was man unter einem Intellektuellen
zu verstehen habe.

Im weitern Sinne ist es jeder, der sich mit geistigen Dingen
befasst und, was noch kennzeichnender ist, sein Leben allein nach
ihnen richtet. Allein der Gelehrte, der nur seinem Fache lebt
und für alles andere nur untätiger Zuschauer und Zuhörer ist,
der Künstler, der nur schafft um der Kunst willen und dem
die Form über alles geht und der Inhalt nebensächlich ist, sie

beide stehen nur am äussersten Rande dieses volkstümlichen
Ausdrucks. Im engern Sinne ist ein Intellektueller, wer im
Geistigen lebt, aber nicht einseitig in seinem Fach, sondern

85



von seinem Standort aus überallhin blickt und hört und bereit
ist auch überall sich zu beteiligen und einzugreifen. Nochmals
ein Blick nach Spanien: „Ein spanischer Intellektueller ist ein
Mann mit einer Hornbrille und einem Buch über das neue
Russland unter dem Arm, der gegen Mittag aufsteht und nachher

bis 3 Uhr morgens in den Kaffeehäusern sitzt und sich in
alles mischt und über alles redet", so wurde er mir vor einigen
Jahren ebenso scharf wie einseitig beschrieben. Aber der
Sprechende, der mit solcher Bitterkeit seinen Widerpart schilderte,
war selbst ein lebendiger Beweis, dass er damit wohl eine
malerische Abart, aber nicht den ganzen Stand umschrieben habe.
Neben diesen einfallreichen Vielschwätzern und Männern der
Unruhe, zählen zu ihnen auch stille Sinnierer und schwerblütige
Grübler; neben den Geselligen gibt es Einsame, neben den
Betriebsamen gibt es nach innen gerichtete Naturen. Sie denken

zwar alle nach und gehen von Ideen aus, aber sie gehen
nicht darin auf. Sie erschöpfen sich anderseits niemals nur in
der Tätigkeit, aber das bedeutet nicht, dass sie die äussern
Verhältnisse stumm erleiden ohne den Versuch sie umzugestalten.

Was ihnen aber allen gemeinsam ist, scheint dies zu sein.
Zunächst sind sie ganz unmittelbar sie selbst und damit stellen
sie sich in einen ersten Gegensatz zum Politiker. Der Mann der
Oeffentlichkeit repräsentiert sich selbst nur mittelbar, denn vorerst

muss in ihm sein Stand, seine Klasse, ja der Staat erscheinen.

Die Oeffentlichkeit hat teil an ihm, hat ein Anrecht an ihn,
wie der Name sagt, und nur darum weil er dieses Anrecht
anerkennt und auf sich nimmt, gelingt es ihm die Gruppen und
Massen, die sich in ihm verkörpert glauben und es im Glücksfall
auch sind, zu bewegen und miteinander oder gegeneinander zu
führen. Nur mittelbar erscheint er so der Umwelt. Was weiss
sie, und was kümmert es sie, ob es seine Person ist, die so

spricht, wie es aufgefasst wird, oder ob sie wirklich das will,
was sie fordert? Mag die Nachwelt darüber streiten. Wenn
die mitlebende Gefolgschaft im Führer nur sich selber oder das,

was sie wenigstens sein möchte, erkennt. An plumpe Verstellung

und Betrug soll man hier nicht denken, denn alles dies
steht jenseits solcher phantasieloser und unwirksamer
Machenschaften.

86



Der Intellektuelle aber stellt nur sich und seine Ideen
unvermittelt dar, denn das kennzeichnet ihn gerade: seine Person
verschwindet nicht hinter der Idee, wie beim grossen Nur-
Wissenschaftler oder, am andern Ende der Reihe, beim kleinen
Fachsimpel, sondern er ist sie. Gesetzt man könnte sein Werk,
sei es eine Lehre, ein Buch oder sei es bildende Kunst von
seiner Person abtrennen, es hätte auch Bestand dank seinem

gegenständlichen Wert, aber es wäre etwas ganz anderes. Aber
man kann es nicht. Immer wieder west sichtbar seine Person
darin, weil er in allen Aeusserungen nie rein gegenständlich,
sondern immer noch er selber ist.

Darin eingeschlossen ist ein Zweites. Weil er ganz bewusst
und willentlich immer wieder zur Idee zurückkehrt, also zu

etwas Bleibendem und Unvergänglichen, weil er immer wieder
durch die sichtbaren Dinge hindurchsehen, weil er in Vergangenheit

und Zukunft zugleich leben will, so steht er nie so ganz
im zeitlich-gegenwärtigen Augenblick. Ohne sein oder anderer
Zutun ist er weggedrängt, vom Besondern ins Allgemeine, vom
Einmaligen aufs Gültige, vom punktförmigen Moment ins
Ausgedehnte. Wie sollte er dann die rechte Zeit zum Handeln
ergreifen können? Diese rechte Zeit offenbart sich nicht der
Vernunft und Ueberlegung; sie kann nicht durch Berechnen und
Vergleichen erschlossen werden, sondern es sind die äussern

Umstände, manchmal nur schlichte kleine Zeichen, manchmal

nur etwas Stimmungsmässiges oder Nebensächliches, worin sie
sich anzeigt. Ob er nun nach Plan und Vorbedacht oder nach

Einfall und aufs Geratewohl vorgeht, nur wer völlig im Augenblick

lebt, kann dieses rechten Momentes inne werden und kann
ihn dann zur Tat ergreifen. Darin lebt der Intellektuelle aber

nicht, und darum verpasst er ihn und kommt zu früh oder zu

spät und, wenn es der Zufall doch einmal will, dass er zur
rechten Zeit beginnt, so zaudert oder hastet er noch im Tun
und lässt das Glück, das er schon gefasst hat, aus ungeschickten

Händen fallen.
Denn noch ein Drittes und Altbekanntes kommt hinzu:

Vielwissen bedeutet Ohnmacht in der Entscheidung. In der Regel
wenigstens ist es so, denn man könnte sich denken, dass einer
um alle Voraussetzungen und Folgen seiner Handlung weiss
und über dieses Wissen wie selbstverständlich hinwegschreitet,

87



wenn er vor der Entscheidung steht. Aber dann hat er seinen

Schwerpunkt nicht in den Ideen und im Wissen, sondern er
nimmt den Mut zur Tat ganz anderswo her und ist darum kein
Intellektueller. Diesem nämlich wird das Bewusstsein zum
Verhängnis, wie der früh und unvollendet verstorbene und darum
bereits vergessene Alfred Seidel so scharf und kurz gesagt hat.
Nicht nur den richtigen Augenblick verpasst er, sondern er
kommt auch im unrechten Moment nicht zum Tun. Man soll
diese Unlust zum Entschluss aber nicht etwa mit dem krankhaften

Zwiemut verwechseln. Nicht die Gefühle sind hier zu
unsicher und werden von Unbewusstem genährt, sondern die
Kenntnisse über sich und über die Welt sind zu gegenwärtig
und zu bewusst, als dass die Tat sie überspringen könnte.

Doch genug, denn warum gedanklich ableiten, was geschichtlich

bewiesen ist? Der Intellektuelle muss sich damit abfinden,
dass er nicht mehr und manchmal noch weniger Einfluss auf
die alltägliche Politik hat als jeder beliebige Spiessbürger, der

ja auch seine Zeitung liest, am Wirttisch bramarbasiert und
stimmen geht. Auch in der Demokratie bedeutet die Gleichheit
nicht, dass jedweder berufen, geschweige denn auserwählt ist.
Und wenn er hinter dieser Zurücksetzung böse Absicht und
Missgunst der andern wittert, so ist es jenen andern nicht zu

verdenken, wenn sie darüber lächeln. Ablehnung und Missgunst
mag mitspielen, wenn er sich vordrängt und sich anbietet, aber
es gelingt nur darum ihn auszuschalten, weil er zum vornhinein
durch seine Art sich selber ausschliesst.

Dies alles ist bedauerlich und von einem höhern Standpunkt
aus, wie man zu sagen pflegt, auch ungerecht. Es wäre aber
zu verschmerzen, wenn es dabei nur um die grössere oder
kleinere, aber immer vergängliche und ersetzliche Person des

Intellektuellen ginge. Mit dieser Person verknüpft sind aber
auch die geistigen Leistungen, denen er dient und die er trägt,
sind die Begriffe, die er schöpft oder wenigstens gangbar
macht, sind die Bilder und Zusammenhänge, die er zuerst sieht
und die vielleicht bestimmt sind einmal seelische Wirklichkeit
zu werden. Ist dies alles auch verloren? Gibt es keine
Verbindungen, offene oder hintergründige, die von der Politik und
der Führung der Staatsgeschäfte zu diesen geistigen Bereichen
hinüberführen? Läuft beides, die öffentlich-staatliche und die

88



geistig-private Entwicklung ewiggetrennt nebeneinander her wie
zwei Ströme durch ein Gebirge voneinander geschieden?

Man weiss, dass es in den Lehrbüchern der Geschichte anders
dargestellt wird. Da hat es den Anschein, als würde das eine
das andere befruchten oder gar bedingen und als wären sie in
Blüte und Verfall einander notwendig zugeordnet. Ueberblickt
man aber die geschichtliche Entwicklung, deren Zeuge man
selber gewesen ist, so sieht die Sache wieder etwas anders
aus. Als zum Beispiel die politische Form Deutschlands im
Weltkrieg zerfiel, da trat ein geistiges Reich aus der Dämmerung

ins volle Tageslicht, dessen Wert man so oder so
einschätzen mag, aber das keinen Zusammenhang mit jener
politischen Form zu haben schien. Kaum als Gegensatz hatte es

Bezug auf sie. Als dann aber 1933 das Politische neuerdings
und andersartig auftrat und Platz heischte, da verlief sich jene
Fülle der Ideen, Entwürfe und Pläne des vorigen Jahrzehnts
und sie wäre, beziehungslos zum Vorhergehenden und
beziehungslos zum Neuen, von selbst ins Dunkel versickert, auch

wenn keine Gewalt gebraucht worden wäre.
Was ist nun richtig? Beide Male trügt der Schein, glaube

ich, einmal weil zusammengesehen wird, was zeitlich
auseinanderliegt, und das andere Mal, weil die zeitliche Trennung
als Beziehungslosigkeit verkannt wird. Denn auf Umwegen und
manchmal auf Irrwegen trifft beides doch einander und muss
es auch. Der Mann des staatlichen Zusammenlebens muss wohl
anordnen und lenken können, er bedarf also und, wäre er auch
ein Anarchist und wollte er auch ein gewaltloses Gemeinwesen
einrichten, notwendigerweise der Macht und kann ihrer nicht
entraten, solange er am Werke ist. Sie ist aber in seiner Hand
wie ein Zauberstab ohne die zugehörige Formel und sie
gehorcht ihm nicht, wenn er ihr nicht einen Sinn zu geben
versteht. Und sie hilft ihm auch nicht mehr und wird ihm als-
hald entwendet, wenn der Sinn, den er ihr gibt, entleert und
erschöpft ist. Nun ist aber auch Folgendes erwiesen : Nur die
Wenigsten Staatsmänner und Politiker besitzen neben sonstigen

Gaben, die sie haben müssen, noch die schöpferische Kraft,
um ganz und allein aus sich heraus diesen Sinn zu schaffen,
sondern wer die Elemente dazu bereit hält, wer die Worte,
Formeln und Inhalte findet und erfindet und überliefert, das

89



sind jene zur Tat so ohnmächtigen Redner und Schöngeister,
Denker und Gelehrten. Und noch mehr, sie reichen sie nicht
nur den Führern und jenen, die es sein wollen, sondern an

jedermann und, ohne es zu beabsichtigen, schaffen sie damit
bei der Menge jene notwendige Empfänglichkeit des Gefühls
und Gemüts, so dass sie bereit ist diesen Worten und
Formeln zu folgen. Vielleicht missachtet sie sie auch oder deutet
sie um, aber wenn nur das Gefühl an das Wort sich verhaftet,
so wird es mächtig in der Hand dessen, der zu handeln
versteht. Die List der Vernunft bedient sich der Leidenschaften,
um sich zu entfalten, hat glaube ich Hegel gesagt.

Das braucht Zeit ehedenn wie heute. Dass wir heute so viel
schneller seien, weil die Zeitung und das Radio mehrmals täglich

auf uns einreden und wir in einigen Tagen rund um die
Welt fliegen, ist ein verzeihlicher Irrtum bei einem, der nicht
zu sehen gewohnt ist. Denn nicht auf die Schnelligkeit der
Apparatur kommt es an, sondern auf die Fähigkeit der Seele

sich einzustellen, zu erleben und weiterzugeben, und ob diese

Fähigkeit sich in Jahrhunderten wandelt, wissen wir nicht;
sicher tut sie es aber nicht in Jahrzehnten.

Es wird also spät, bis der Mann, der lenkt und handelt, mit
dem Denker und Deuter zusammentrifft, und oft ist es ein Toter,

dessen Gedanken dann der aufspringenden Tat den Odem
einhaucht. Aber immerhin, auch durch Geschlechterfolgen
getrennt, treffen die beiden doch zusammen.

Und noch eine andere Einschränkung. Niemals werden die
Ideen so, wie sie sind, ins Handeln umgesetzt. Manchmal verrät

die Tat sogar die Idee, der sie dient, und — wir hören es

heute von jenseits des Rheins — sie beruft sich dabei noch
auf die Idee, die sie verrät. Aber auch wenn dies nicht
geschieht, ist das Verwirklichte immer anders als das Gedachte,
und der Abstand zwischen beiden ist sogar umso grösser je
höher im Rang der Werte diese Idee steht und je voller die
Persönlichkeit dessen, der sie früher in Wort und Bild aus
dem Ungestalteten und Unsagbaren herausgehoben und erlebbar
gemacht und überliefert hat, und je grösser jener Andere, der
sie im Handeln verwirklichen will. Je höher in der Rangordnung
nämlich, umso mehr nähert sie sich den Normen, die unser
Wollen bestimmen, aber selbst nicht wirklich werden können.

90



Je bedeutender aber der Mensch, umso mehr besitzt er jene
innere Freiheit, um sich im Denken und Tun nur nach dem
echten Gehalt dieser Werte zu richten, gleichgültig wieviel sich

von ihnen verwirklichen lässt.
In einem Bilde könnte man alles etwa so darstellen: der

eine, nämlich der Intellektuelle, um das unschöne Wort der
Kürze halber ein letztes Mal hinzuschreiben, stellt bereit und
säht und der andere nimmt und erntet. Dass die Saat einmal

aufgeht, darauf kann er zählen. Wie sie aufgeht, sieht er
nicht und er hat auch kein Anrecht zu bestimmen, wann und
wie geerntet wird. Aber wenn auch manches am Wege liegen
bleibt, was verschlägts? Verschwendung und Fülle und nicht
vernünftelnde Berechnung ist das Kennzeichen der Natur und,
wenn es auch tausendmal anders gefordert wird, so soll der

Menschengeist vor ihr nicht zurückstehen.

91


	Die Politik und die "Intellektuellen"

