Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 2

Artikel: Die Politik und die "Intellektuellen”
Autor: Wyrsch, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759099

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Politik und die ,Intellektuellen®

Von Jakob Wyrsch.

Hinter dem Besonderen und Zeitgebundenen des spanischen

Biirgerkriegs und aus der Ferne beinahe unkenntlich
und darum von den meisten Deutern und Missdeutern dieser
grausigen Ereignisse iibersehen, ist eine allgemeine und zeit-
lose Erscheinung, die uns hier angeht. Es ist kurz gesagt die
Unvertrdaglichkeit zwischen Politik und ,,Intelligenz”. Als 1931
die Republik in jenem Lande eingefiihrt wurde, friedfertig, ge-
linde, begeistert als eine geradezu beispielhafte Umwilzung
gepriesen, da waren die Intellektuellen nicht nur massgebend
daran beteiligt, sondern auch auf die unbeteiligten Méanner
von Geist und Talent ergoss sich ein wahrer Segen von Wiir-
den und Aemtern. Und zwar auf alle, die nicht in offener
Feindschaft abseits standen, nicht nur auf die Vielredner und
Parteibiiffel und auf jene, die das Maéntelchen nach dem Winde
hingen, sondern auch auf die unabhingigen, gliubigen und
nachdenklichen Méanner, die eins mit dem waren, was sie schrie-
ben. Philosophen, Gelehrte, Kiinstler und Dichter wurden zu
Ministern, Gesandten und Abgeordneten erhoben oder man lieh
ihnen sonstwie ein besonderes Gehor und es gab wohl seit
Menschengedenken keinen Staat, der zu seiner Leitung so viel
Geist, Ruhm und Verstand zusammenrief wie jenes Spanien im
ersten republikanischen Jahr. Hier war also oder schien wenig-
stens ein grosses Gemeinwesen mit einem klugen, arbeitsamen
Volk den sog. Intellektuellen — das unschéne Wort ist in
diesem Aufsatz niemals verachtlich oder modisch-absprecherisch,
sondern immer im guten Sinne gemeint — iibergeben und an-
vertraut. Sie hatten Gelegenheit, wonach sie sich andernorts
sehnen, nidmlich zu lenken und nicht bloss zu denken, zu be-
fehlen und nicht bloss zu reden, zu verordnen und nicht bloss
zu schreiben. Namen zu nennen ist iiberfliissig, denn man miisste
beinahe alle Spanier hier aufzdhlen, die in den letzten Jahr-
zehnten auch jenseits der Grenzen galten und Widerhall fan-
den. Und ‘trotzdem sie in der Mehrzahl keine Triumer oder
Hitzkopfe waren, ist es nach knapp einem Jahrfiinft zum Biirger-
krieg gekommen.

¢ 81



Haben sie ihn also verschuldet oder gar herbeigefiiirt? Das
wire ein hochst ungerechter Vorwurf. Man koénnte sie nicht
einmal anklagen, dass sie seinen Ausbruch nicht zu verhindern
wussten. Denn lange vor 1936 waren die meisten von ihnen
wieder aus ihren Aemtern verdringt und ihre Stimme fand
nur selten oder gar nie Gehor. Die einen sassen wieder grol-
lend irgendwo in der Provinz; die andern hatten sich in un-
politische Wissenschaft und Schriftstellerei eingeschlossen; wie-
der andere trieben sich beinahe heimatlos jenseits der Grenzen
herum und nur wenige konnten sich halten, weil sie selbst
auch Politiker geworden waren. So kam der Zusammenbruch
nicht darum, weil sie in Blindheit den Staat ins Verderben
hineinlenkten, sondern weil sie sehend iiberhaupt nicht zu len-
ken verstanden; nicht darum, weil sie die Macht, die ihnen
wirklich oder scheinbar gegeben war, in unkluger Weise be-
niitzten, sondern weil sie sie iiberhaupt nicht beniitzten. Zwi-
schen den beiden Fronten standen sie schliesslich da, von
beiden gering geschitzt und von beiden vertrieben: das Los
der Heimatlosen.

Ist das nicht ein sichtbarer und schliissiger Beweis, dass
Wissenschaft und Geist zur Fithrung eines Staates nichts tau-
gen? Und gibt dieser Beweis nicht allen jenen Recht, die im-
mer darauf ausgegangen sind die sog. Intellektuellen vom staat-
lichen Leben moglichst fernzuhalten? Denn es ist ja tatsdchlich
so, dass sie, die vor anderthalb Jahrhunderten am eifrigsten
und wirksamsten die Gleichheit aller vor dem Gesetz verlangt
und durchgesetzt haben, nachher erfahren mussten, wie aus-
gerechnet diese Gleichheit fiir sie nicht galt. Nicht nur die
Tyrannen trauen ihrer Sprunghaftigkeit nicht iiber den Weg und
halten sie deshalb an der Leine, sondern auch die Vertreter
der Demokratie drgern sich iiber ihre eingefleischte Neigung
zum Widerspruch, und das Volk empfindet sie schlechthin als
lebensuntiichtig und darum als unfihig fiir die Aufgaben der
Gemeinschaft, selbst wenn es anderseits auch wieder stolz auf
ihren Ruhm ist. Es geht ihnen manchmal beinahe, wie wenn sie
zu wenig Verstand hitten. Dem Narren und dem Weisen traut
man nicht so recht, dem einen, weil er zu wenig, dem andern
weil er zu viel weiss. Man sieht sie lieber in ihren Studier-
stuben und Biichereien als in der Oeffentlichkeit. Sie diirfen

82



natiirlich stimmen, diirfen vaterlindische Lieder dichten und
Aufrufe schreiben; man rithmt sich ihrer sogar, aber gewiihlt
werden sie nicht oder nur gleichsam aus Versehen und auf
Abruf. Sie diirfen auch grollen und schimpfen, — und wie
gerne tun sie dies, aber man nimmt sie dann nur selten ernst.
Alles was ihnen Macht in die Hiande gidbe, wird wenigstens in
ruhigen und lauen Zeitlauften dngstlich ferne von ihnen gehalten.
Und man ist mit Griinden gar nicht verlegen um sich zu recht-
fertigen: die Intellektuellen seien lebensfremd; sie konnten
nicht vor- und nachgeben; sie wiirden den Kopf verlieren,
wenn etwas nicht gehe, wie sie es sich ausgedacht, und iiber-
haupt das Volk wolle sie nicht.

Solche und dhnliche Ausreden — und einiges ist auch mehr als
Ausrede — stehen den Politikern rechter und linker Richtung,
stehen den Diktatoren und Demokraten geniigend zur Verfii-
gung, wenn sie einmal zur Rede gestellt werden. Aber fiir ge-
wohnlich haben sie dies gar nicht nétig, denn die Menge ist
wohl zufrieden, dass es so zu- und hergeht. Und wenn die
Intellektuellen selbst wieder heftig werden sollten und Rechen-
schaft verlangen wiirden, so hat man jetzt neben diesen Aus-
reden das augenfillige spanische Beispiel, wie es hier eingangs
gezeigt wurde, um sie zum Schweigen zu bringen: dort waren
sie berufen und gewihlt, dort war ihnen die Macht gegeben
und die Probe ist so schlecht ausgefallen, dass niemand fordern
darf sie zu wiederholen.

Bleibt es also dabei, dass jene, die sich nicht nur zu den
Besten des Volkes zihlen, sondern es trotz aller Einwinde
ofters auch sind, aus der offentlichen politischen Fiithrung aus-
geschaltet werden miissen? Es tont hart und ungerecht, und
Plato ist nicht der einzige, dem eine solche staatliche Ordnung
nicht behagte. Aber sowohl er wie die vielen Spitern, die durch
die Jahrhunderte hindurch mit Vorschligen zur Aenderung oder
gleich mit fertigen Utopien hervortraten, dachten nur, weil sie
auch Intellektuelle waren. Keiner oder nur selten einer konnte
handeln und, was sie dachten, war oder schien zunichst fiir
die Wirklichkeit verloren.

Liegt es an ihren Trigern und Vertretern oder am Wesen
des Politischen und des Geistigen, wenn beides so selten und
dann noch zu beiderseitigem Unheil zusammengeht? Es ist

83



klar, dass es am zweiten gelegen sein muss. Das Politische ist,
es kann gar nicht anders sein, mit dem Streben nach Macht und
dem Verwalten dieser Macht verbunden. Das ist kein Tadel und
kein Hohn, sondern eine schlichte Feststellung ohne jede Be-
wertung. Macht und Autoritat, die beide zusammengehdren,
sind an sich weder gut noch bose und beides konnte im mensch-
lichen Zusammenleben, in welchen Formen es immer stattfand,
bisher nie entbehrt werden und, ob es jemals anders sein wird,
steht in den Sternen geschrieben. Gut oder boése wird beides
erst durch den Gebrauch. Der Politiker, angefangen vom klei-
nen Schreier und Wiirdenjiger bis zum grossen Staatsmann und
Gesetzgeber, mag er von Charakter hochgemut oder niedrig,
an Interessen vielseitig oder beschrinkt, im Ziel selbstlos oder
eigeniitzig sein, bedarf nun einmal der Moglichkeit zu handeln
und auf die andern zu wirken. Er gehort also in den Kreis
jener Seelenverfassung, die man seit langem als Machtmenschen
beschreibt. In Geschichte und Alltagsleben kann man sich iiber-
zeugen, dass es so ist. Man mag ihn deswegen gering schitzen
oder nicht, aber zu verlangen, dass es anders sei, ist ebenso
toricht wie zu fordern, dass ein Feuer leuchte ohne zu brennen.

Da ldge es nahe zu schliessen, den Intellektuellen wiirde das
Streben nach Macht abgehen und sie verstiinden sich deshalb
im politischen Betriebe nicht durchzusetzen. Jeder Blick in die
Umwelt zeigt, wie voreilig ein solcher Schluss ist. In der glei-
chen Zeit und im gleichen Raum steht neben Jakob Burckhardt
auch Friedrich Nietzsche, der als hochsten Wert gepriesen hat,
was der andere als die Wurzel alles Bdsen verdammte, nam-
lich die Macht, und doch war keinem von beiden seiner Leb-
tage auch nur die geringste sichtbare Gewalt gegeben. Erst lange
nach dem Tode und auf vielen Umwegen ist es bei beiden
etwas anders gekommen, eine Erscheinung, die allerdings zeigt,
wo sich Geist und Politik doch einmal treffen koénnen. Aber
lassen wir dieses ausserordentliche Beispiel, denn auch in der
ganz gewohnlichen Tagesgeschichte sehen wir das Namliche,
Die klugen Politiker und herrschenden Gewalten lassen diese
Intellektuellen, die nicht nur reden, sondern auch handeln und
regieren mochten, nicht zur Macht kommen und, wenn sie sich
fiir ihre Dienste erkenntlich zeigen miissen, so verweisen sie
sie in irgend einen Nebenbezirk, um dort ihren Trieb hemmungs-

84



los und unschiddlich auszuleben. Nicht umsonst gibt es die
schéne Einrichtung der Kommissionen, Kongresse, Kulturwer-
bung und anderes, wo im Einzelnen viel zu regieren und im
Entscheidenden nichts zu verderben ist.

Denn es hat sich erwiesen — und damit kommen wir an
den Kern der Frage heran —, dass es ausgerechnet die Intel-
lektuellen sind, also jene Minner von Geist und gutem Willen,
die nur herrschen wollen um zu begliicken und besser zu ma-
chen, dass ausgerechnet in ihren Hinden die Macht, wenn sie
ihnen zugespielt wird, schlecht verwaltet wird und ins Bose
entartet. In Robespierre, dem Theoretiker der Tugend, erscheint
nur tausendfach und zur Fratze vergréssert, was an kleinen
Tyrannen in beschrinkten Kreisen zu sehen ist. Nicht am Man-
gel an Machtstreben muss es also liegen, sondern an der son-
stigen Eigenart des Intellektuellen, wenn die Gewalt, die ihnen
gegeben ist, das gewollte Gute ins Bdse verkehrt.

Diese Wesensart ist nun nicht so durchsichtig und einfach
wie etwa diejenige des Politikers oder des Wirtschafters. Miisste
man ihn, den man aus dem Zusammenleben gut zu kennen
vermeint, einem der iiblichen Typen zuordnen, wie die Psycho-
logen sie aufgestellt haben, man kdme in Verlegenheit. Denn
auch das Bild des theoretischen Menschen, an das man zunichst
und einzig denkt, passt lange nicht auf jeden. Geschweige
denn, dass die Erlebnistypen oder die Temperamente, die man
seinerzeit zuerst beim kranken Seelenleben aussonderte und
dann erst auf die Allgemeinheit {ibertrug, hier Klarheit brich-
ten. So miissen wir endlich die Frage stellen, die zu erheben
bei einem so gangbaren Ausdruck zuerst iiberfliissig und schul-
meisterlich schien, niamlich, was man unter einem Intellektuellen
zu verstehen habe.

Im weitern Sinne ist es jeder, der sich mit geistigen Dingen
befasst und, was noch kennzeichnender ist, sein Leben allein nach
ihnen richtet. Allein der Gelehrte, der nur seinem Fache lebt
und fiir alles andere nur untitiger Zuschauer und Zuhorer ist,
der Kiinstler, der nur schafft um der Kunst willen und dem
die Form iiber alles geht und der Inhalt nebensichlich ist, sie
beide stehen nur am &ussersten Rande dieses volkstiimlichen
Ausdrucks. Im engern Sinne ist ein Intellektueller, wer im
Geistigen lebt, aber nicht einseitig in seinem Fach, sondern

85



von seinem Standort aus fiiberallhin blickt und hoért und bereit
ist auch iiberall sich zu beteiligen und einzugreifen. Nochmals
ein Blick nach Spanien: ,,Ein spanischer Intellektueller ist ein
Mann mit einer Hornbrille und einem Buch iiber das neue
Russland unter dem Arm, der gegen Mittag aufsteht und nach-
her bis 3 Uhr morgens in den Kaffeehdusern sitzt und sich in
alles mischt und iiber alles redet”. so wurde er mir vor einigen
Jahren ebenso scharf wie einseitig beschrieben. Aber der Spre-
chende, der mit solcher Bitterkeit seinen Widerpart schilderte,
war selbst ein lebendiger Beweis, dass er damit wohl eine ma-
lerische Abart, aber nicht den ganzen Stand umschrieben habe,
Neben diesen einfallreichen Vielschwitzern und Méinnern der
Unruhe, zdhlen zu ihnen auch stille Sinnierer und schwerbliitige
Griibler; neben den Geselligen gibt es Einsame, neben den
Betriebsamen gibt es nach innen gerichtete Naturen. Sie den-
ken zwar alle nach und gehen von Ideen aus, aber sie gehen
nicht darin auf. Sie erschopfen sich anderseits niemals nur in
der Tatigkeit, aber das bedeutet nicht, dass sie die Aussern
Verhiltnisse stumm erleiden ohne den Versuch sie umzuge-
stalten.

Was ihnen aber allen gemeinsam ist, scheint dies zu sein.
Zunichst sind sie ganz unmittelbar sie selbst und damit stellen
sie sich in einen ersten Gegensatz zum Politiker. Der Mann der
Oeffentlichkeit repriasentiert sich selbst nur mittelbar, denn vor-
erst muss in ihm sein Stand, seine Klasse, ja der Staat erschei-
nen. Die Oeffentlichkeit hat teil an ihm, hat ein Anrecht an ihn,
wie der Name sagt, und nur darum weil er dieses Anrecht an-
erkennt und auf sich nimmt, gelingt es ihm die Gruppen und
Massen, die sich in ihm verkorpert glauben und es im Gliicksfall
auch sind, zu bewegen und miteinander oder gegeneinander zu
fithren. Nur mittelbar erscheint er so der Umwelt. Was weiss
sie, und was kiimmert es sie, ob es seine Person ist, die so
spricht, wie es aufgefasst wird, oder ob sie wirklich das will,
was sie fordert? Mag die Nachwelt dariiber streiten. Wenn
die mitlebende Gefolgschaft im Fithrer nur sich selber oder das,
was sie wenigstens sein mochte, erkennt. An plumpe Verstel-
lung und Betrug soll man hier nicht denken, denn alles dies
steht jenseits solcher phantasieloser und unwirksamer Machen-
schaften.

86



Der Intellektuelle aber stellt nur sich und seine Ideen un-
vermittelt dar, denn das kennzeichnet ihn gerade: seine Person
verschwindet nicht hinter der Idee, wie beim grossen Nur-
Wissenschaftler oder, am andern Ende der Reihe, beim kleinen
Fachsimpel, sondern er ist sie. Gesetzt man koénnte sein Werk,
sei es eine Lehre, ein Buch oder sei es bildende Kunst von
seiner Person abtrennen, es hitte auch Bestand dank seinem
gegenstindlichen Wert, aber es wire etwas ganz anderes. Aber
man kann es nicht. Immer wieder west sichtbar seine Person
darin, weil er in allen Aeusserungen nie rein gegenstindlich,
sondern immer noch er selber ist.

Darin eingeschlossen ist ein Zweites. Weil er ganz bewusst
und willentlich immer wieder zur Idee zuriickkehrt, also zu
etwas Bleibendem und Unverginglichen, weil er immer wieder
durch die sichtbaren Dinge hindurchsehen, weil er in Vergangen-
heit und Zukunft zugleich leben will, so steht er nie so ganz
im zeitlich-gegenwirtigen Augenblick. Ohne sein oder anderer
Zutun ist er weggedringt, vom Besondern ins Allgemeine, vom
Einmaligen aufs Giiltige, vom punktférmigen Moment ins Aus-
gedehnte. Wie sollte er dann die rechte Zeit zum Handeln er-
greifen konnen? Diese rechte Zeit offenbart sich nicht der Ver-
nunft und Ueberlegung; sie kann nicht durch Berechnen und
Vergleichen erschlossen werden, sondern es sind die &dussern
Umstinde, manchmal nur schlichte kleine Zeichen, manchmal
nur etwas Stimmungsmaissiges oder Nebensichliches, worin sie
sich anzeigt. Ob er nun nach Plan und Vorbedacht oder nach
Einfall und aufs Geratewohl vorgeht, nur wer véllig im Augen-
blick lebt, kann dieses rechten Momentes inne werden und kann
ihn dann zur Tat ergreifen. Darin lebt der Intellektuelle aber
nicht, und darum verpasst er ihn und kommt zu frith oder zu
spat und, wenn es der Zufall doch einmal will, dass er zur
rechten Zeit beginnt, so zaudert oder hastet er noch im Tun
und ldsst das Gliick, das er schon gefasst hat, aus ungeschick-
ten Héanden fallen.

Denn noch ein Drittes und Altbekanntes kommt hinzu: Viel-
wissen bedeutet Ohnmacht in der Entscheidung. In der Regel
wenigstens ist es so, denn man konnte sich denken, dass einer
um alle Voraussetzungen und Folgen seiner Handlung weiss
und iiber dieses Wissen wie selbstverstindlich hinwegschreitet,

87



wenn er vor der Entscheidung steht. Aber dann hat er seinen
Schwerpunkt nicht in den Ideen und im Wissen, sondern er
nimmt den Mut zur Tat ganz anderswo her und ist darum kein
Intellektueller. Diesem ndmlich wird das Bewusstsein zum Ver-
hangnis, wie der frith und unvollendet verstorbene und darum
bereits vergessene Alfred Seidel so scharf und kurz gesagt hat.
Nicht nur den richtigen Augenblick verpasst er, sondern er
kommt auch im unrechten Moment nicht zum Tun. Man soll
diese Unlust zum Entschluss aber nicht etwa mit dem krank-
haften Zwiemut verwechseln. Nicht die Gefithle sind hier zu
unsicher und werden von Unbewusstem genidhrt, sondern die
Kenntnisse iiber sich und iiber die Welt sind zu gegenwartig
und zu bewusst, als dass die Tat sie iiberspringen koénnte.

Doch genug, denn warum gedanklich ableiten, was geschicht-
lich bewiesen ist? Der Intellektuelle muss sich damit abfinden,
dass er nicht mehr und manchmal noch weniger Einfluss auf
die alltigliche Politik hat als jeder beliebige Spiessbiirger, der
ja auch seine Zeitung liest, am Wirttisch bramarbasiert und
stimmen geht. Auch in der Demokratie bedeutet die Gleichheit
nicht, dass jedweder berufen, geschweige denn auserwihlt ist.
Und wenn er hinter dieser Zuriicksetzung bodse Absicht und
Missgunst der andern wittert, so ist es jenen andern nicht zu
verdenken, wenn sie dariiber licheln. Ablehnung und Missgunst
mag mitspielen, wenn er sich vordringt und sich anbietet, aber
es gelingt nur darum ihn auszuschalten, weil er zum vornhinein
durch seine Art sich selber ausschliesst.

Dies alles ist bedauerlich und von einem hohern Standpunkt
aus, wie man zu sagen pflegt, auch ungerecht. Es wire aber
zu verschmerzen, wenn es dabei nur um die grdssere oder
kleinere, aber immer vergingliche und ersetzliche Person des
Intellektuellen ginge. Mit dieser Person verkniipft sind aber
auch die geistigen Leistungen, denen er dient und die er trigt,
sind die Begriffe, die er schopft oder wenigstens gangbar
macht, sind die Bilder und Zusammenhinge, die er zuerst sieht
und die vielleicht bestimmt sind einmal seelische Wirklichkeit
zu werden. Ist dies alles auch verloren? Gibt es keine Ver-
bindungen, offene oder hintergriindige, die von der Politik und
der Fiihrung der Staatsgeschifte zu diesen geistigen Bereichen
hiniiberfithren? L&uft beides, die offentlich-staatliche und die

88



geistig-private Entwicklung ewiggetrennt nebeneinander her wie
zwei Strome durch ein Gebirge voneinander geschieden?

Man weiss, dass es in den Lehrbiichern der Geschichte anders
dargestellt wird. Da hat es den Anschein, als wiirde das eine
das andere befruchten oder gar bedingen und als wiren sie in
Bliite und Verfall einander notwendig zugeordnet. Ueberblickt
man aber .die geschichtliche Entwicklung, deren Zeuge man
selber gewesen ist, so sieht die Sache wieder etwas anders
aus. Als zum Beispiel die politische Form Deutschlands im
Weltkrieg zerfiel, da trat ein geistiges Reich aus der Dimme-
rung ins volle Tageslicht, dessen Wert man so oder so ein-
schitzen mag, aber das keinen Zusammenhang mit jener poli-
tischen Form zu haben schien. Kaum als Gegensatz hatte es
Bezug auf sie. Als dann aber 1033 das Politische neuerdings
und andersartig auftrat und Platz heischte, da verlief sich jene
Fiillle der Ideen, Entwiirfe und Pline des vorigen Jahrzehnts
und sie wire, beziehungslos zum Vorhergehenden und be-
ziehungslos zum Neuen, von selbst ins Dunkel versickert, auch
wenn keine Gewalt gebraucht worden wire.

Was ist nun richtig? Beide Male triigt der Schein, glaube
ich, einmal weil zusammengesehen wird, was zeitlich ausein-
anderliegt, und das andere Mal, weil die zeitliche Trennung
als Beziehungslosigkeit verkannt wird. Denn auf Umwegen und
manchmal auf Irrwegen trifft beides doch einander und muss
es auch. Der Mann des staatlichen Zusammenlebens muss wohl
anordnen und lenken konnen, er bedarf also und, wire er auch
ein Anarchist und wollte er auch ein gewaltloses Gemeinwesen
einrichten, notwendigerweise der Macht und kann ihrer nicht
€ntraten, solange er am Werke ist. Sie ist aber in seiner Hand
wie ein Zauberstab ohne die zugehérige Formel und sie ge-
horcht ihm nicht, wenn er ihr nicht einen Sinn zu geben ver-
steht. Und sie hilft ihm auch nicht mehr und wird ihm als-
bald entwendet, wenn der Sinn, den er ihr gibt, entleert und
erschopft ist. Nun ist aber auch Folgendes erwiesen: Nur die
Wenigsten Staatsmidnner und Politiker besitzen neben sonsti-
gen Gaben, die sie haben miissen, noch die schépferische Kraft,
Um ganz und allein aus sich heraus diesen Sinn zu schaffen,
Sondern wer die Elemente dazu bereit hilt, wer die Worte,
Formeln und Inhalte findet und erfindet und tiberliefert, das

89



sind jene zur Tat so ohnmichtigen Redner und Schongeister,
Denker und Gelehrten. Und noch mehr, sie reichen sie nicht
nur den Fiihrern und jenen, die es sein wollen, sondern an
jedermann und, ohmne es zu beabsichtigen, schaffen sie damit
bei der Menge jene notwendige Empfinglichkeit des Gefiihls
und Gemiits, so dass sie bereit ist diesen Worten und For-
meln zu folgen. Vielleicht missachtet sie sie auch oder deutet
sie um, aber wenn nur das Gefiithl an das Wort sich verhaftet,
so wird es maichtig in der Hand dessen, der zu handeln ver-
steht. Die List der Vernunft bedient sich der Leidenschaften,
um sich zu entfalten, hat glaube ich Hegel gesagt.

Das braucht Zeit ehedenn wie heute. Dass wir heute so viel
schneller seien, weil die Zeitung und das Radio mehrmals tig-
lich auf uns einreden und wir in einigen Tagen rund um die
Welt fliegen, ist ein verzeihlicher Irrtum bei einem, der nicht
zu sehen gewohnt ist. Denn nicht auf die Schnelligkeit der
Apparatur kommt es an, sondern auf die Féhigkeit der Seele
sich einzustellen, zu erleben und weiterzugeben, und ob diese
Fiahigkeit sich in Jahrhunderten wandelt, wissen wir nicht; si-
cher tut sie es aber nicht in Jahrzehnten.

Es wird also spit, bis der Mann, der lenkt und handelt, mit
dem Denker und Deuter zusammentrifft, und oft ist es ein To-
ter, dessen Gedanken dann der aufspringenden Tat den Odem
einhaucht. Aber immerhin, auch durch Geschlechterfolgen ge-
trennt, treffen die beiden doch zusammen.

Und noch eine andere Einschrinkung. Niemals werden die
Ideen so, wie sie sind, ins Handeln umgesetzt. Manchmal ver-
riat die Tat sogar die Idee, der sie dient, und — wir horen es
heute von jenseits des Rheins — sie beruft sich dabei noch
auf die Idee, die sie verrit. Aber auch wenn dies nicht ge-
schieht, ist das Verwirklichte immer anders als das Gedachte,
und der Abstand zwischen beiden ist sogar umso grdsser je
hoher im Rang der Werte diese Idee steht und je voller die
Personlichkeit dessen, der sie frither in Wort und Bild aus
dem Ungestalteten und Unsagbaren herausgehoben und erlebbar
gemacht und iiberliefert hat, und je grosser jener Andere, der
sie im Handeln verwirklichen will. Je héher in der Rangordnung
namlich, umso mehr nidhert sie sich den Normen, die unser
Wollen bestimmen, aber selbst nicht wirklich werden konnen.

90



Je bedeutender aber der Mensch, umso mehr besitzt er jene
innere Freiheit, um sich im Denken und Tun nur nach dem
echten Gehalt dieser Werte zu richten, gleichgiiltig wieviel sich
von ihnen verwirklichen lasst.

In einem Bilde koénnte man alles etwa so darstellen: der
eine, namlich der Intellektuelle, um das unschéne Wort der
Kiirze halber ein letztes Mal hinzuschreiben, stellt bereit und
siht und der andere nimmt und erntet. Dass die Saat einmal
aufgeht, darauf kann er zihlen. Wie sie aufgeht, sieht er
nicht und er hat auch kein Anrecht zu bestimmen, wann und
wie geerntet wird. Aber wenn auch manches am Wege liegen
bleibt, was verschligts? Verschwendung und Fiille und nicht
verniinftelnde Berechnung ist das Kennzeichen der Natur und,
wenn es auch tausendmal anders gefordert wird, so soll der
Menschengeist vor ihr nicht zuriickstehen.

91



	Die Politik und die "Intellektuellen"

