Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 7 (1939-1940)

Heft: 1

Artikel: Der Ursprung der Menschenrechte
Autor: Ernst, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759094

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 7. Jahrgang Mai 1939 Heft 1

Der Ursprung der Menschenrechte

Ein Versuch von Fritz Ernst.

Der Ursprung der Menschenrechte ist in erster Linie ein
Problem des geschulten Rechtshistorikers, sodann des
fragenden Menschen iiberhaupt. Hierzulande diirfte dazu eine
vererbte Neigung forderlich mitsprechen. Vom Grimm’schen
Worterbuch ausgehend, das den Begriff der Menschenrechte nur
bis zum Jahre 1783 zuriickverfolgt, miisste man der Schweiz das
linguistische Primat zuerkennen. Im Tell-Drama des Luzerner
Jesuiten Joseph Ignaz Zimmermann, gedruckt im Jahre 1777 zu
Basel, bekennt der Held vor seinem Weib, er kimpfe nicht so-
wohl fiir Haus und Hof, als vielmehr fiir die ,,Menschenrechte”.
Wir schitzen diese und dhnliche schweizerischen Aeusserungen
jener Jahre durchaus nicht gering ein; sie scheinen uns bedeu-
tungsvoll sowohl als Reflexe demokratischer Vorvergangenheit,
wie als Echo zeitgenossischen Geschehens und Antizipation kiinf-
tigen Verhaltens. Anderseits glauben wir nicht, dass man zur
einwandfreien Abklirung des zur Diskussion stehenden Ur-
sprungsproblems von jenen Stimmen und Stimmungen ausgehen
kann — dazu mochte ausreichend sein nur der Leitfaden eigner
und fremder Verfassungen.

Die Menschen- oder Freiheitsrechte der schweizerischen Na-
tion sind ihr verbrieft in den Verfassungen des Bundes und der
in ihm unloslich vereinigten fiinfundzwanzig Vélkerschaften. So-
weit die Bundesverfassung in Betracht kommt, und zwar die
giilltige von 1874 wie die ihr vorangegangene von 1848, so
handelt es sich bei den erwihnten Rechten um die Gleichheit vor
dem Gesetz, um die Freiheit des Handels und Gewerbes, des
Glaubens und Gewissens, der Presse und der Vereinsbildung.
Das Recht auf Eigentum erscheint in der Bundesverfassung nicht,
und die Stinde verhalten sich verschieden: der Tessin spricht
sich nicht dariiber aus, Ziirich schiitzt wenigstens ,,wohlerwor-
bene Privatrechte”, fiir den Aargau, St. Gallen und Luzern ist

1 1



das Eigentum ,,unverletzlich”, fiir die welschen Stinde ausnahms-
los ,inviolable”.') Woher stammen diese Bestimmungen? Wel-
cher Denkweise entstammen sie? Wann erscheinen sie zum
erstenmal? Schweizerischerseits wurden sie erstmals verkiindet
am 12, April 1798, von einem Fenster herab des Rathauses von
Aarau, unter dem Donner der Geschiitze und dem Jubel der
Bevolkerung. Die damals proklamierte Verfassung der Einen
und Unteilbaren Helvetischen Republik enthilt in ihrem Ein-
gangs-Teil, betitelt Haupt-Grundsitze, in leicht verkiirztem Um-
fang die genannten Bestimmungen. Entworfen war jenes Rechts-
Instrument vom Werkzeug der Geschichte im Uebergang der
Alten zur Neuen Eidgenossenschaft, dem Basler Zunftmeister
Peter Ochs, daher populdr verschimpft als ,,Ochsenbiichlein’’,
von ihm selber aber mit Recht genannt , Pariser-Verfassung”.

Tatséchlich entstand die Helvetische Verfassung nicht nur in
Paris, sondern auch unter dem Einfluss, ja der Einmischung der
Pariser Regierung, des Direktoriums. Damit ist uns der zu
beschreitende Weg gewiesen. Die franzosische Revolution hat
je im Jahre 1795, vorher im Juli und im Februar 1793, vor-
her im September 17901, d. h. insgesamt vier Konstitutionen oder
Konstitutions-Entwiirfe aufgestellt, denen allen beizugeben ist
eine ,,Déclaration des droits de 'homme et du citoyen”.2) Nur
diese letztere muss uns im folgenden beschiftigen. Sie geht in
ihrer ersten Fassung, mit urspriinglich 17 Artikeln, der ersten
Konstitution um volle zwei Jahre voraus: angenommen am
26. August 1789, bedeutet sie das staatsrechliche Kernstiick
der Revolution, ja ich mochte sagen, diese selber. Nicht durch
einen singulidren Willensakt kam es zur ,,Déclaration’”; sondern
durch das Zusammenspiel von vielen Kriften in einer schwer
abgrenzbaren Atmosphare — der fragliche Entstehungsprozess
ist daher nur schwer rekonstruierbar. Aber einzelne Tatsachen
heben sich doch klar hervor. Ein Monsieur de Servan unter-
breitete der Nationalversammlung schon am 30. Juli 1789 ein
,,Projet de déclaration des droits de 'homme”. La Fayette ist
ihm vorangegangen am 11. Juli desselben Jahres in der nim-

1) Sammlung der Bundes- und Kantonsverfassungen, im Auftrag des
Schweiz. Bundesrates von der Bundeskanzlei herausgegeben (1910).

2) Duguit und Monnier, Les constitutions et les principales lois poli-
tiques de la France (1915).



lichen Versammlung mit einer ,Premiére déclaration européenne
des droits de I’homme”. Das Postulat einer solchen Erklirung
fithrt naturgemiss abermals weiter zuriick: zwei Tage vor La
Fayette hatte Monnier, eine der prichtigsten Gestalten der
Nationalversammlung, als Sprecher der Verfassungs-Kommission
sich im erwihnten Sinne ausgesprochen. Aber die National-
versammlung, als eine zwar glorreiche Institution, hatte doch
ihre Voraussetzungen, u. a. in dem ungeheuren Beschwerde-
material, das die zu den Reichsstinden Abgeordneten in Tausen-
den von Cahiers mitbrachten: mehr als eins derselben, mit
Nachdruck dasjenige des Dritten Standes von Paris, erhebt den
Ruf nach den Menschenrechten.

Das Musée Carnavalet in Paris verwahrt eine prichtige Zeich-
nung des Malers David, der an den Zeitereignissen ja leiden-
schaftlich Anteil nahm und in der Darstellung des toten Marat
ein ebenso tiefes Bekenntnis seiner kiinstlerischen wie seiner
politischen Ueberzeugung ablegte. Die erwihnte, nicht ganz
zu Ende gefithrte Zeichnung nun stellt herkulisch die Freiheit
dar, thronend auf einem mythisch bespannten Triumphwagen,
dem der Genius voranschwebt und eine geistesverwandte Helden-
schar nachfolgt, darunter Wilhelm Tell, seinen Knaben mit
dem durchschossenen Apfel auf der Schulter: es ist das zweite
Mal, dass wir seine endgiiltige Einreihung in unseren Zusam-
menhang verschieben. In der franzésischen Diskussion um die
Menschenrechte fielen zwei Worte, die das Problem der un-
mittelbaren Antezedenz sachlich unausweichlich stellten. Mira-
beau, Mitglied des Fiinfer-Komitees fiir die Rechte-Erklirung,
bezog sich vor der Nationalversammlung ausdriicklich auf das
Beispiel der emanzipierten Kolonisten: ,les Américains ont fait
leur déclaration de droits”. Und sein genferischer Sekretir,
Etienne Dumont, schreibt in den seinem Herrn gewidmeten Er-
innerungen iiber die ganze Angelegenheit kurzweg: ,,c’était une
idée américaine”. Die beiden Aussagen enthalten nicht genau
dasselbe. Fiir Mirabeau handelt es sich um eine Frage der Vor-
gingigkeit, fiir Dumont um eine solche der Verursachung. Die
Frage fiir uns ist, ob beide Meinungen im Lichte der Ge-
schichte auch bestehen? Die Antwort darauf wird am besten er-
teilt durch die innerhalb unseres Themas massgebenden Ver-
treter der franzosischen Aufklirung.



Man hat nie ein Buch zutreffender betitelt, als Montesquieu
sein Hauptwerk von 1748: ,,De lesprit des lois’’. Das Phino-
men der Legalitit in all seinen Elementen und Ausstrahlungen
ist sein Inhalt. Montesquieu verabscheut alle Willkiir. Was aber
als Uebergriff anzusehen sei, das wird mehr gelegentlich als
grundsatzlich ausgesprochen. Mit der vielberufenen, mehr in
die englische Praxis hinein interpretierte, als daraus abstrahierte
Trennung der Gewalten, glaubt er auf dem Weg zum idealen
Rechtsstaat den entscheidenden Schritt feststellen zu kénnen.
In welchen Prinzipien sich diese Gewalten letztlich wiirden fin-
den miissen, war fiir ihn keinen Augenblick strittig. Das war
zum voraus schon bestimmt durch die Natur des Menschen:
,’homme a ses lois”. Man konnte sagen, Montesquieu kenne
zwar ein Menschenrecht, aber nicht die Menschenrechte. Voltaire
kannte und nannte sie: ,les droits de I"homme”. Man muss
ausdriicklich hinzufiigen, von welchem Voltaire hier die Rede
ist, nimlich vom alten, achtzigjihrigen, der mit grosserer Lei-
denschaft als je seiner Jugendliebe, der englischen Verfassung
huldigt, jener Verfassung, mit welcher verglichen ,,die Republik
Platos nur ein ldcherlicher Traum ist” — jener Verfassung, die
dauern wird ,solange als menschliche Dinge dauern koénnen”
— jener Verfassung, ohne deren Besitz die Staaten der Zukunft
yunvermeidlichen Revolutionen entgegengehen werden”. Was
aber die mit einer englischen Verfassung gesegneten Volker so
unverwundbar macht, sind ganz bestimmte Prinzipien dieser
Verfassung, die sich in Uebereinstimmung befinden mit den
,,droits de la nature’”’, die Voltaire in ziemlicher Vollstindigkeit
ausfithrt. Wir miissen nur noch angeben, wann und wo? nim-
lich in einem spatern Zusatz zu den ,,Questions sur I’Encyclo-
pédie”’, und zwar einem Zusatz von 1774, dem Jahr des ersten
Kontinentalkongresses von Philadelphia.?) Aber die hier sich
ergebende Koinzidenz erhebt sich zu eigentlicher Kausalitat in
einer Schrift von Condorcet, dem beredtesten Propheten der

3) Der textgeschichtlich komplizierte Tatbestand ergibt sich aus der
Vergleichung von Voltaire, Oeuvr. compl, Bd. XIX, S. 296 (1879)
mit Bd. XVII, S. IX (1878). Dagegen fand ich eine Voltaire’sche For-
mel: ,les droits de Phomme”, die ich in meinen Text aufnahm, nicht
dort, sondern nur bei Henri Sée: L’évolution de la pensée politique
en France au XVIlle siecle (1925), S. 117.



Perfektibilitit. Condorcets Abhandlung ,De Ulinfluence de la
Révolution de I’Amérique sur I’Europe’’, bezeichnend genug
dem Marquis de La Fayette gewidmet, beginnt sogleich mit
einer Erorterung iiber die durchaus kernhaft aufgefassten
Menschenrechte. Und diese Erorterung stammt aus dem Jahre
1786, d. h. der mathematischen Mitte zwischen 1783, dem Jahre
des Abschlusses der amerikanischen, und 1789, dem Jahr des
Ausbruchs der franzésischen Revolution.

Was immer die franzdsische Aufklirung des 18. Jahrhunderts
an Disposition fiir die Menschenrechte mitbringen mochte —
Mirabeau hat zutreffend gesagt: Amerika besitze das zeitliche
Primat ihrer Erklirung, und Dumont irrte sich nicht mit seiner
Behauptung: es bestehe dariiber hinaus eine Frankreich erfas-
sende Kausalitit. Aber hier beginnt erst unsere eigentliche Fest-
stellung. Sie liegt nicht auf der Hand. Die Unabhingigkeits-
erklirung des Kongresses von Philadelphia im Sommer 1776
billigt zwar allen Menschen zu, ,that they are endowed by
their Creator with certain unalienable rights; that these are
life, liberty and the pursuit of happiness — dass sie von
ihrem Schopfer mit gewissen unveriusserlichen Rechten aus-
gestattet wurden, lautend auf Leben, Freiheit und Streben
nach Gliickseligkeit.”” Aber das ist Doktrin und nicht System.
Die erste Verfassung gar der Union, ausgearbeitet 1787, giiltig
seit Friihling 1789, ist in diesem Punkt noch kiirzer und will
vor allem, ohne zu sagen wie, ,secure the blessings of liberty
to ourselves and our posterity — die Segnungen der Frei-
heit fiir uns und wunsere Nachkommen sichern.” Was
aber der nordamerikanischen Bundesverfassung abgeht, enthal-
ten in vollkommener Ausbildung die nordamerikanischen Staats-
verfassungen, die seit dem Sommer 1776 unter dem Vorantritt
Virginiens angenommen worden sind: ihnen pflegt voranzu-
g?hen eine ausdriickliche, umfassende, die wesentlichsten In-
dividual-Besitztiimer paragraphierende Bill of Rights”. Nie-
mand, der denselben die franzosische Menschenrechts-Erklarung
gegeniiberhilt, kann im Zweifel sein, dass er es dabei mit Vor-
bild und Abbild zu tun hatt). In unseren Augen aber ist iiber-

*) Diese Synopsis wurde m. W. erstmals durchgefithrt von Georg Jellinek :
Die Erklirung der Menschen- und Biirgerrechte (4. Aufl. 1027). Text
der amerikanischen Unabhingigkeitserklirung u. a. in der Encyclopedia

5



aus bedeutsam, dass die amerikanische Bill, gleich der franzo-
sischen Déclaration, nicht aus singuldrer Entschliessung, son-
dern sozusagen als Bekenntnis einer ganzen Generation zutage
trat. Vergessen wir indessen darob nicht die massgebenden
Genien.

Kaum je ist eine erlauchtere Fiihrung aufgetreten, als sie den
amerikanischen Kolonisten im Lauf ihrer Erhebung zuteil wurde.
Alle Welt hat sich verneigt vor dem hochgebornen General und
dem Diplomaten bescheidener Herkunft, vor George Washing-
ton und Benjamin Franklin. Man denkt zu wenig an den Dritten
in jenem grossen Bunde, an Thomas Jefferson. Gerne will ich
glauben, dass er von dort stammt, woher er selber sich herge-
leitet hat: ,von Wales, und zwar aus der Niahe des Mount
Snowdon, des hochsten Berges von Grossbritannien”. Jefferson
war Franklins Nachfolger als Gesandter in Paris und Wa-
shingtons Nachfolger als Prasident der Union. Aber nicht diese
hohen Aemter bezeichnen seine eigentliche Stellung in der Ge-
schichte der nordamerikanischen Revolution, deren grosster
Staatsrechtler er gewesen ist. Gewiss erscheint sein unmittel-
barer Einfluss nicht immer so greifbar wie bei der Abfassung
der ,,Declaration of Independance” — er ist gleichwohl der
eigentliche Exponent der Denkweise, die damals zum Durch-
bruch kam. Sein gelegentliches Bedauern aber iiber einen nicht
in Erfiillung gegangenen Wunsch erlaubt uns mindestens einen
Blick in seine Seele. Wenn er 1788 an James Madison die Hoff-
nung aussprach, dass doch auch noch die Unionsverfassung eine
Bill of Rights bekomme — ,,damit das Volk gegen die Bundes-
regierung nicht minder als gegen die Staatsregierungen ge-
wappnet sei’” — dann sind wir iiber die Richtung seines Stre-
bens unmoglich mehr im Zweifel. Wir haben dann nur noch
zu forschen nach dem tiefern Grund, der ihn zu dieser Haltung
zwang. In dieser Hinsicht diirfte sich in seinem Nachlass kein
merkwiirdigeres Manuskript gefunden haben, als ein von ihm
zusammengestelltes, seither gedrucktes Leben Jesu, in vierfa-
chem Wortlaut — némlich griechisch, lateinisch, franzésisch,

americana, Bd. 8, S. 562 (1937), der nordamerikanische Verfassungs-
zustand des 20. Jahrhunderts: The State Constitutions and the Federal
Constitution of the United States of America, hg. von Charles Kettle-
bourough (1918).



englisch — sich wiederholend und bedeutend, wie Jefferson
sich ausdriickte: ,,das erhabenste Gebidude der Moral, das je
vor den Menschen hingestellt worden ist.’’?) Wir kennen auch
noch andere Quellen von Jeffersons Politik. Um die unwider-
stehliche Leidenschaft zu ermessen, die ihn an den Freiheits-
gedanken fesselte, miissen wir vor allem seine Autobiographie
und seine Briefe lesen. Er war noch Student der Rechte, als er
zur Zeit des Streits um die sogenannte Stempel-Akte den ersten
unausléschlichen Eindruck durch ein Votum Patrick Henrys emp-
fing: ,,es schien mir, dass er sprach, wie Homer schrieb.” Diese
Einheit von Politik und Poesie beherrschte ihn zeitlebens. Sei-
nen Kampf ums Recht nun fithrte er vor allem mit Argumenten
der englischen Geschichte und Literatur. Fiir einen bestimmten
Gesetzesentwurf konsultierte er ,,alle britischen Bestimmungen
von der Magna Charta bis auf diesen Tag.” Fiir Grundsatz-
fragen aber hatte er einen besondern Gewihrsmann. Einem
Freund, der sich belehren wollte, schrieb er: ,Locke’s little
book on government is perfect as far as it goes’.

Dies kleine Buch John Lockes, von dem Jefferson riihmt, es sei
makellos, soweit es reiche, erschien 1689 unter dem Titel
»Iwo Treatises on Government”. Seine Bedeutung fiir unser
Problem veranlasst uns, darauf wie auf seinen Verfasser iiber-
haupt niher einzugehen. John Locke lebte, europiisch betrach-
tet, von der Mitte des Dreissigjihrigen bis gegen die Mitte
des Spanischen Erbfolge-Krieges, oder, innerhalb seiner eige-
nen Nationalgeschichte, im Zeitalter der Stuart und der von
ihnen heraufbeschworenen beiden Revolutionen — jenen bei-
den Revolutionen, die bei aller Gewalt ein Minimum von Anar-
chie, bei aller Willkiir ein Maximum von Rechtssinn zeitigten
und vor allem die letzten europiischen Frhebungen gewesen
sind, in denen religivse Motive dominierten. Damit sind wir
auch schon zu Locke zuriickgekehrt. Er war Schiiler und Lehrer
des Oxforder Christ Church College, in dessen Refektorium
UIS noch heute des Philosophen scharfgeschnittnes edles Ange-

) The Life and Morals of Jesus of Nazareth extracted from the Gospels
in Greek, Latin, French and English by Thomas Jefferson. (Washing-
ton 1904, Vgl. iiberhaupt die Ziircher Dissertation der Deutsch-Ameri-
kanerin Anna Louise Henne: Die staatstheoretischen Anschauungen
Thomas Jefferson (1934), mit einer sehr guten Bibliographie.



sicht begriisst. Wir iibergehen seine umfassende Bildung, seine
weiten Reisen, die von ihm erlittenen Verfolgungen, seine Rolle
in der Erkenntnis- und Erziehungslehre, in der Reinigung und
Bereicherung des europiischen Denkens iiberhaupt. Pierre Coste,
sein franzosischer Uebersetzer und erster Biograph, schrieb sehr
richtig: ,,Herr Locke liebte vor allem die niitzlichen Wahrhei-
ten””., Man muss aber hinzufiigen, dass es fiir Locke gar keine
andern als niitzliche Wahrheiten gab. Das hing damit zusammen,
dass er erfilllt war vom Glauben an die Parallelitit der Ver-
nunft und Zweckhaftigkeit, garantiert durch den nur richtig
auszulegenden Schoépfungsplan. Wir verweisen vor allem auf
seine im Lauf des Lebens wachsende religiose Priokkupation,
namentlich bezeugt durch sein Spidtwerk , The Reasonableness
of Christianity”’, sowie sein letztes Werk ,,Paraphrase and Notes
on the Epistles of Saint Paul”. Darin ringt, zum letztenmal
vor der eigentlichen Aufklirung, in Fortsetzung eines andert-
halbtausendjihrigen Prozesses, das Denken leidenschaftlich mit
dem Bibeltext, die Vernunft um die Offenbarung. Philologischer
Ehrgeiz und personliche Verantwortungsfreude kdmpfen mit der
Epik des Alten und Neuen Testaments, der Grosse der Prophe-
ten und dem Worte Jesu: in der Ueberzeugung, dass es bei
diesem Kampf nicht Sieger und Besiegte, sondern nur Sieger
gebe,

Lockes tiefe Religiositit ist auch das Fundament seiner Staats-
lehre: die mosaische Genesis auferlegt der menschlichen Ge-
sellschaft eine ganz bestimmte Ur-Ordnung zur Erfiilllung ganz
bestimmter Ur-Pflichten. Wir miissen uns recht vor Augen
fithren, welcher Schuldigkeit schon der vor- oder aussergesell-
schaftliche Mensch untersteht: ,,Die Versprechungen und Tausch-
vertraige zwischen einem Schweizer und einem Indianer in den
Wildern Amerikas — schreibt Locke — sind bindend fiir sie,
obgleich sie sich in ihrer Beziehung zu einander vollstindig in
einem Naturzustand befinden; denn Wahrheit und Worthalten
gebiithrt dem Menschen als Menschen, und nicht als Glied der
Gesellschaft’””. Der gesellschaftliche Zustand aber kann dieses
Gebithrende gewiss nicht vermindern, sondern nur sichern wol-
len. Dass man mit Lockes Ausgangspunkt auch zu ganz andern
Resultaten kommen kann, ist an sich vorstellbar und wird iiber-
dies erhirtet durch die zeitgenossischen Kontroversen. Locke

8



selber schrieb ja seine erste Abhandlung ,On Govern-
ment” im Ringen um die eigene Position, gegen den mit Adam
und von Adam an exemplifizierenden absoluten Patriarchalis-
mus, wie er sich vollkommen manifestierte in Robert Filmers
yPatriarcha’ ) Fiir uns aber kommt es nur darauf an, dass
Locke seine zweite Abhandlung ,,On Government”, die mit
derselben Symbolik arbeitet, zur Begriindung des menschen-
rechtlich eingeschrinkten Staats verfasste: mit der Begriindung
der vierfachen Anwartschaft des Individuums auf Leben, Gleich-
heit, Freiheit und auf Eigentum.

Das erste ist des Menschen Leben, dieses ,,Werk eines ein-
zigen allmichtigen, unendlich weisen Schopfers, geschaffen zu
dauern solange, wie es ihm und nicht, wie es einem andern
gefallt”. Das zweite ist die Gleichheit, wie sie notwendig sich
ergibt fiir »Aeschopfe derselben Gattung und desselben Ranges,
die ohne Unterschied zum Genuss all derselben Vorziige der
Natur und zum Gebrauch derselben Fihigkeiten geboren sind”.
Das dritte ist die Freiheit, die sich ergibt aus der Unmoglich-
keit der Knechtschaft, da niemand Unveriusserliches sich an-
eignen oder sich aneignen lassen kann: ,wer sein eignes Leben
nicht wegwerfen darf, kann auch keinem andern Gewalt dariiber
geben”, Das vierte ist das Eigentum, das auf der Grundlage des
Nahrungstriebs entsteht durch Ausscheidung aus dem Gemein-
besitz der Giiter und iibrigbleibt iiber die Fristung der un-
mittelbaren Not hinaus, ,jnachdem Erfindung und Kunst die
Lebensbediirfnisse verfeinerten”. Es ist hier nicht der Ort, den
majestiatischen Gedankenbau Lockes bis in die Finzelheiten zu
verfolgen, insbesondere sein hochentwickeltes Ehe- und Familien-
recht in seiner erstaunlichen Modernitit darzustellen. Darauf
ist aber ausdriicklich hinzuweisen, dass sein Buch gipfelt im
demokratischen Staatsrecht samt dem demokratischen Wider-
Standsrecht gegen Regierungs-Willkiir., Denn Lockes Buch ist
14 eingestandenermassen eine philosophisch-sittliche Rechtferti-
gu.ng des durch das englische Volk erfolgreich durchgefiihrten
Widerstandes gegen den monarchischen Absolutismus. Es ge-
bithrt sich aber aych die Feststellung, wer letztlich das eng-

®) Diese ist Lockes Zwei Abhandlungen in der deutschen Uebersetzung

von Hilmar Wilmanns beigegeben (Halle 1906), wonach ich bequem-
lichkeitshalber zitiere.



lische Volk zu diesem Widerstand befdhigte: der Puritanismus.
Und es gebithrt sich die weitere Feststellung, wo derselbe
letzten Endes wurzelte: in Ziirich und in Genf, wo Bischof
Hooper und John Knox unvergingliche Impulse empfangen ha-
ben. Es war der christliche Gottesstaat an der Limmat und am
Genfersee, es war die Polis schweizerischer Nation und prote-
stantischen Bekenntnisses, deren heimlichste Aspirationen im
angelsichsischen Staatsrecht paragraphiert worden sind. Es war
das durch Zwingli und Calvin aus dem Mittelalter iibernom-
mene Widerstandsrecht, vielmehr die daraus ableitbare Wider-
standspflicht, welche im England des 17. und im Amerika des
18. Jahrhunderts ihre hochste Weihe erhalten haben.’) Suchen
wir aber schweizerischerseits nach dem darunter verborgenen
Symbol, so zogern wir nicht, den urnerischen Réacher der be-
leidigten Natur und Sittlichkeit zu nennen, wie er erscheint bei
Ulrich Zwingli als ,,Wilhelm Tell, der gottskreftig Held”’, des-
sen Geste in der Geschichte der Menschenrechte eine welthisto-
rische Illustration erhalten sollte.

Nachdem wir die Genealogie der Menschenrechte bis in den
Diammer ihrer Konzeption zuriickverfolgen konnten, scheint es
verfithrerisch, sich ihres urspriinglichen Sinnes, dem Problem
ihrer seitherigen Wandlung und ihrer kiinftigen Selbstbehaup-
tung zuzuwenden: zundchst ihrer Kategorientafel. So nennen wir
das eigentiimliche System des Stolzes und der Sicherung, des
seelisch-leiblichen Betdtigungsdrangs, der metaphsisch-irdischen
Verwurzelung jenes angelsichsischen Individuums, das mit In-
brunst zu Felde zog gegen die Elemente und die Konige. Jenes
Individuum bendtigte zu seiner Selbstverwirklichung ein freies
Denken im Glauben und im Meinen, im Erleben und Mitteilen
— ein freies Dasein in Ruhe und Bewegung -- ein freies Tun
im Herstellen und Tauschen — ein freies Haben im Besitzen

") Der Verfasser ist sich der Kompliziertheit der Widerstandslehre bei
Zwingli und Calvin wohlbewusst. Vgl. Alfred Farners Ziircher Disser-
tation: Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli, 1930, insbes.
S. 62 ff. und Josef Bohatec: Calvin und das Recht, 1934, insbes.
S. 131 ff. Der springende Punkt ist u. E. in Luthers fast volliger Ne-
gativitit gegenitber der Widerstandslehre zu erblicken. Vgl. Fritz Kern:
Luther und das Widerstandsrecht (Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte, Bd. 37, Kanon. Abt. VI, Weimar 1916, S. 331 ff.).

10



und Vererben. Und darauf kommt nun alles an, dass wir jenes
menschenrechts-schopferische Individuum abheben gegen eine
Unzahl anderer, die wohl als exemplarisch, aber nicht als in
unserm Sinn verbindlich gelten kénnen. Nichts wére unrich-
tiger und verhingnisvoller, als anzunehmen, die Menschenrechte
seien ein Produkt der Sittlichkeit oder der Vernunft oder der
Religion schlechthin. Wie sehr wir die Unbeugsamkeit des
Sokrates innerhalb unseres Gedankenkreises hochschitzen mé-
gen, so hat doch dieser philosophische Mirtyrer nur einen eng-
begrenzten Platz innerhalb desselben. Wie sehr wir die Ver-
dienste des Aristoteles um das Naturrecht im allgemeinen und
die Lehre vom Eigentumsrecht im besondern anerkennen wol-
len, so ist damit wieder nur ein anderer Punkt unsres Systems
beriihrt. Auch ist durchaus nicht der christliche Mensch als
solcher in unserm Sinn als zuléinglich zu erkliren. Das Christen-
tum hat keineswegs immer selbst nur die Sklaverei bekdmpft.
Wenn das Evangelium, gar nicht selten, auf sie zu sprechen
kommt, so geschieht es stets, und zwar eschatologisch konse-
quent, ohne besondere Beurteilung. Paulus hat den entlaufenen
Sklaven Onesimus dem Philemon wieder zugesandt, nicht da-
mit derselbe den Zuriickgekehrten freigebe, sondern damit er
dem Reuigen verzeihe. Und Gregor I. hat die auf dem Markt-
Platz ausgestellten Sklaven aus dem Stamm der Angeln so schon
gefunden, dass er ihren Namen mit dem der Engel erklirt wis-
sen wollte. Dijese Ueberlieferung Bedas diirfte die erste anglo-
phile Bemerkung des Kontinent darstellen: nicht deswegen er-
scheint sie hier, sondern weil daraus hervorgeht, dass dem
Papstlichen Rom ums Jahr 600 die Sklaverei durchaus geliufig
war. Aber Locke bezeichnet dieselbe, im ersten Satz seiner Ersten
{\bhandlung, als einen so erbarmlichen Zustand, ,,dass es schwer
ISt zu begreifen, wie ein Englinder, geschweige ein Gentleman
als ihr Anwalt auftreten kann.” Jefferson, der noch ganz in der
Hochbliite dieser Institution aufwuchs, beregte die ersten ge-
S?tz_liChen Massnahmen zu deren Abschaffung. Und die fran-
zosische Revolution beseitigte sie mit einem Federstrich. Die
Menschenrechte sind eine der reifsten Friichte der christlichen
Kultur, nicht im Sjnpe einer selbstverstandlichen Filligkeit, son-
dern als Erfillung einer tiefsten Moglichkeit. Die Menschen-
rechte stellen, so betrachtet, weder nackt vitalen, noch bloss

11



religiosen Behauptungswillen, sondern vielmehr eine eigentiim-
liche Mischung beider Elemente dar: die christliche Biirger-
lichkeit, welche die paulinisch-augustinische Siindenlehre abge-
streift und sich in den Bannkreis einer optimistischen Anthro-
pologie begeben hats’) Was immer die Welt Fritheres oder
Aehnliches hervorgebracht haben mag, wo immer wir Ahnun-
gen und Andeutungen, Parallelen und Koinzidenzen entdecken
mogen, Menschenrechte strenger Observanz sind nur die abge-
leiteten, die sprechen konnen wie Pascal von den Konigreichen:
,Combien de royaumes nous ignorent!”’

Reden wir also von dem Reich, das die Menschenrechte kennt
und anerkennt. Entscheidend ist, welchen Platz es denselben
anweist? Die Antwort kann nur eine sein: die Grenzen. Die
Menschenrechte sind die Propyliden, durch die du erhobenen
Hauptes und aus eignem Willen das Staatsland betrittst. Hier
stehen wir vor einer ehrwiirdigen Lehre, die wir nicht linger
unbesprochen lassen konnen: der Lehre vom Staatsvertrag. We-
sentlich ist dabei nicht, wie wir uns ihn entstanden denken. Ob
der Staatsvertrag als historische Tatsache oder als iiberhistori-
scher Idealmasstab anzusehen sei — entscheidend ist der Ver-
tragsinhalt. Die sogenannte subjektive Rechtssphidre gehort ndm-
lich an sich so wenig zur Lehre vom Staatsvertrag an sich, dass
derjenige Staatsrechtsphilosoph, an den wir in diesem Zusam-
menhang zuerst denken, ndmlich J. J. Rousseau als Verfasser
des ,,Contrat social”’, ausser Betracht fillt: seine fatale Ein-
stimmigkeitsdoktrin hat ihn verhindert, dem Einzelnen in seiner
zentralen Wichtigkeit nachzugehen. Daneben gibt es aber einen
klassischen, menschenrechtlich beschrinkten Staatsvertrag, in er-
ster Linie den John Lockes, wonach das biirgerlich-christliche
Individuum mit seinem ersten und unabdingbaren Wort jeden
Totalititsanspruch des Staates fiir alle Zeit ausschliesst. Hier
kann ich das Bedenken nicht verschweigen, es mochte die schwei-

8) Wenn ich Locke recht verstehe, so lehnt er die Erbsiinde mit einem
kosmischen Rechtsgrund ab, mit einem metaphysisch ausgedehnten
,nulla poena sine lege”, hier giiltig fiir den Siindenfall Adams und
Evas vorgingig dem mosaischen Gesetz: ,It is true, indeed, sin was
universally committed in the world by all men, all the time before
the positive law of God delivered by Moses; but it is as true that
there is no certain, determined punishment affixed to sin, without a
positive law declaring it”. (Locke, Bd. VIII, London 1812, S. 3231.)

12



zerische Bundesverfassung allzu unfeierlich vorgegangen sein,
als sie die ‘Menschenrechte unter die iibrigen Bestimmungen
unseres obersten Rechtsinstruments verstreute. Dass diese ver-
streuten Freiheitsrechte im iibrigen mit einem Wall von Para-
graphen umgeben sind, ist uns ein schlechter Trost. Denn es
verhélt sich doch so, wie vorlingst ein grosser Ziircher Staats-
rechtslehrer am Objekt des Eigentums ausfithrte: ,wiirde es
nur auf dem Willen des Gesetzgebers beruhen, so konnte es
ebenso gut von der Willkiir des Gesetzgebers einer neuen Ver-
teilung unterworfen oder ganz aufgehoben werden”.?) Darum
sagen wir ganz allgemein, dass die Menschenrechte, weit ent-
fernt, irgend einen Teil, selbst nicht den Anfang der Verfas-
Sung zu bedeuten, vielmehr deren Priambel darstellen. Darin
macht uns das Gegenbeispiel Jeffersons nicht irre, der sie in
seinen Verfassungsentwurf fiir Virginien hineingenommen hat:
er handelte damals im Gefiihl mehr einer Rechts-Tradition als
einer Rechts-Neuerung. Ebenso wenig iiberzeugt uns Mirabeaus
Einwand vor der Nationalversammlung: ein primirer Menschen-
rechts-Freibrief sei fast unausdenkbar, ,lorsqu’il doit servir de
préambule 3 une constitution qui n’est pas connue”. Denn es
ist ja nicht nur beweisbar, sondern auch bewiesen, dass der
Staat, der seine Omnipotenz entfalten darf, dem Individuum
nichts iibrig lisst. Darum hatte La Fayette recht mit seinem
von der Nationalversammlung adoptierten Postulat: ,,qu’on
mette la déclaration de ’homme i la téte de la Constitution”.
Denn noch einmal und zum letztenmal, die Menschenrechte
sind abwehrend die biirgerliche Verwahrung, bejahend das reli-
giése Gelobnis des seiner Wiirde voll bewussten Individuums
beim Eintritt in die Staatsgemeinschaft: ,Non omnis mo-
l’iar”,
Nun nehmen die Menschenrechte keine praktischen Losungen
! Aussicht, wie bei der Freiheit der individuellen Meinung
1¢ Staatsrison auf ihre Rechnung kommen, noch wer bei der
‘Nantastbarkeit des Privateigentums den Staatshaushalt finan-
ZIeren soll. Die Menschenrechte erkliren nur, und dies mit auf-
richtigstem Gewissen, dass sie bei ihrer religiosen Verwurze-
1y I e Bl-‘untslchli, Gesammelte kleine Schriften Bd. 1, S. 183. Zur An-
schauung  des gegenwartigen Juristen vgl. die grundlegende Abhand-

lung von Hans Huber: Die Garantie der individuellen Verfassungsrechte
(Zeitschrift fir Schw. Recht, N. F. XXV, 1936).

in

13



lung keinen Konflikt mit einer sittlichen Regierung fiirchten,
wohl aber mit einer unsittlichen wiinschen miissen. Und was die
Staatsfinanzierung anbetrifft, so nimmt das menschenrechtlich
orientierte Individuum dieselbe umso leichter, als es in seinem
Stolz keinerlei materielle Begehren anzumelden hat. Es steht,
mindestens 6konomisch, dem Staate gegeniiber auf dem Stand-
punkt von Wilhelm v. Humboldts ,Ideal des Zusammenexi-
stierens menschlicher Wesen, in dem jedes nur aus sich selbst
und um seiner selbst willen sich entwickelte’’.r) Die Menschen-
rechte mochten also am liebsten ausserhalb des Staates bleiben.
Das ist aber unmoglich, weil sie des Staats-Schutzes bediirfen.
Dies zugestanden, mdéchten sie wenigstens ausserhalb des Ge-
setzes sein. Das ist aber auch unmdglich, weil die unvermeid-
lichen Friktionen nach dem Richter rufen und der Richter auf
ein Gesetz sich stiitzen muss. Wozu aber werden Menschen-
rechte, die Regulative anerkennen? Zu Elementen des politi-
schen Prozesses. Dies allein schon hitte den Menschenrechten
schwere Priifungen auferlegt. Aber damit nicht genug, vergassen
die Menschenrechte auch ihres Ursprungs: sie wurden laizis-
tisch, dann autonom, dann schemenhaft. Jefferson hatte in der
Unabhingigkeitserklirung geschrieben: ,all men are created free
and independent”. Die franzosische Praambel zur Verfassung
sagt nur: ,les hommes naissent et demeurent libres et égaux”.
Es bedeutet aber einen Unterschied, ob man erschaffen oder
grade nur geboren ist. Locke hatte das Eigentum religiés ge-
fasst und danach beschriankt. Jefferson in seiner Gebundenheit
dachte so wenig an ein fesselloses Eigentum, dass er Privat-
monopole ausschliessen und daritber hinaus Ausgleichssteuern
einfithren wollte. Die franzésische Revolution aber, die zu Gott
ein eher laxes Verhiltnis hatte, vergottlichte dafiir, nichts we-

10)W. v. Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksam-
keit des Staates zu bestimmen (II. Abschnitt). Wie tief die menschen-
rechtlerische Nationalversammlung von 1780 den Konflikt zwischen
der Unantastbarkeit des biirgerlichen Eigentums und der Steuerpflicht
des Biirgers empfunden hat, geht u. a. hervor aus Art. XXII des Pro-
jekts des Sechsten Bureaus: ,La contribution publique étant une por-
tion retranchée de la propriété de chaque citoyen, il a le droit d’en
constater la nécessité, de la consentir librement, d’en suivre I’emploi,
et d’en déterminer la quotité, I’assiette, le recouvrement et la durée”.
(Réimpression de P’ancien Moniteur Bd. I, (1856), S. 383).

14



niger als zufillig,'t) das Eigentum: es ist ihr unantastbar und
heilig — ,un droit inviolable et sacré”. Unnotig auszufiithren,
was aus seiner Unantastbarkeit und Heiligkeit, aber hochst denk-
wiirdig, was aus dem wirklich Heiligen geworden ist. Locke
schloss in seinem Verfassungs-Entwurf von 1669 firr die Kron-
kolonie Carolina Niederlassung und Betitigung eines Jeden
aus, ,,that does not acknowledge a God — der keinen Gott an-
erkennt.” Die rund hundert Jahre jiingern amerikanischen Staats-
verfassungen begniigen sich gemeinhin mit einem ,natural and
unalienable right to worship God — einem natiirlichen und un-
verausserlichen Recht, Gott zu verehren.” Die franzosische Re-
volution verspricht dem Individuum wenigstens Unbehelligtheit
»POUr ses opinions, méme religieuses”. Die Sowjetverfassung
von 1918, die sonst die Tafel der christlich- biirgerlichen
Menschenrechte ausgewischt hat, geht im genannten Punkt ein
letztes Schrittchen weiter und verkiindet in Artikel 13: ,die
Freiheit der religiosen und antireligiésen Propaganda’”. Das war
die Aufldsung des Gottesstaats. Alle Welt beklagt seither die
Erschiitterung der Menschenrechte. Aber das 20. Jahrhundert
hat weniger die Menschenrechte zu erschiittern angefangen, als

vielmehr ihre langst bestehende Erschiitterung jedermann of-
fenbar gemacht.

Wie aber ist unter solchen Umstinden eine Zukunft der
Menschenrechte denkbar? Die Antwort auf diese Frage kann
vielleicht in der Praxis, nicht aber in der Theorie schwerfallen.
Nach dem Gesagten ist unzweifelhaft, dass die Zukunft der
Menschenrechte zusammenfillt mit der Zukunft der christlichen
Biirgerlichkeit. Niemand glaubt, Formen wiirden eigengesetz-
lich weiterbestehen, wenn schon die schopferische Substanz da-
hingeschmolzen ist. Niemand glaubt, das Kleid kénne den Dienst
der Personlichkeit verrichten, fiir die es verfertigt wurde. Die-
selben Friichte konuen nur am selben Baume reifen. Es ist am
besten, auf alle Ausfliichte zu verzichten. Die Spekulation auf
ein absolutes biirgerliches Selbstbewusstsein antizipiert als These

) Man findet iiber die materiellen Impulse zur Déclaration, insbesondere
thres Freiwirtschafts-Artikels, sehr triftige Bemerkungen bei Hans Nab-
holz: Ueber das Verhiltnis der politischen zur Wirtschaftsgeschichte

(Bulletin of the Intern, Committee of Hist. Sciences t. V, No. 19, 1933,
S. 437 1),

N 19

BIBLIOTHEK ¢¢p ET.0 Y

ZURICH



die unerldssliche Bedingung. Ebensowenig beruhigend scheint
der Verlass auf die erreichte Rechtssicherheit. Erstens stehen
die Menschenrechte an sich, wiewohl an die Rechtsidee gebun-
den und auf den Rechtsstaat angewiesen, in einer unaufheb-
baren Spannung zum positiven Recht, vielmehr iiber demselben.
Zweitens stehen sie, sofern gleichwohl im Recht verankert, auf
iiberaus schwankem Boden, wie alle Rechtsgeschichte lehrt.
Drittens aber steht unsre Zeit unter einem eignen Stern, der an
gewisse Konjunkturen der Vergangenheit erinnert. Als man dem
Feldherrn Marius den Vorwurf machte, er hitte die Verfassung
Roms verletzt, antwortete er: ,,er habe im Waffenldarm die
Stimme des Gesetzes nicht vernehmen koénnen’... Noch ist ein
grosser Teil der Menschheit den Menschenrechten zugetan. Nicht
iiberall sind ihre lautesten Verteidiger die hiefiir berufensten.
Aber iiberall stosst die Verteidigung auf schwere Hindernisse,
die teils der Abfall von einer wahrhaft menschenrechtlichen
Gesinnung, teils die Weltstunde aufgetiirmt. Der Leser glaube
nicht, dass wir ihn in Kleinmut entlassen wollen. Es scheint
uns nur misslich, um bestimmter Erwartungen willen an ¢ine be-
stimmte soziale Klasse, an ein bestimmtes juristisches Phino-
men oder gar an ein bestimmtes Zeitalter appellieren zu miis-
sen. Wohl aber gibt es noch einen ganz andern Appell: an die
Weltgeschichte iiberhaupt. Gewiss, sie ist ein ungeheures
Triimmerfeld begrabner Hoffnungen und Wiinsche, nicht nur
ein siebenfaches, nein ein siebenhundertfaches, so oft zerstortes
als wiederaufgebautes Troja — aber dies also unleugbar: wieder
aufgebaut. Die Weltgeschichte, als das Schauspiel endloser Va-
riation, kennt diese erhabene Konstante: die Irreduktibilitit der
Seele. Es spricht aus der katastrophenreichen Universalhistorie
eine nie widerrufene Erneuerungskraft, ein auf die Dauer nie
verleugnetes Verjiilngungswunder. Das Wissen darum ist iiber
den Erdkreis in unverginglichen Symbolen ausgestreut. Eins ist
der Phonix, der aus seiner Asche immer wieder aufersteht — ein
andres sind die ,,Morgenroten, die noch nicht geleuchtet haben”.

16



	Der Ursprung der Menschenrechte

