
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1939-1940)

Heft: 1

Artikel: Der Ursprung der Menschenrechte

Autor: Ernst, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 7. Jahrgang Mai 1939 Heft 1

Der Ursprung der Menschenrechte
Ein Versuch von Fritz Ernst.

Der Ursprung der Menschenrechte ist in erster Linie ein
Problem des geschulten Rechtshistorikers, sodann des

fragenden Menschen überhaupt. Hierzulande dürfte dazu eine
vererbte Neigung förderlich mitsprechen. Vom Grimmschen
Wörterbuch ausgehend, das den Begriff der Menschenrechte nur
bis zum Jahre 1783 zurückverfolgt, miisste man der Schweiz das

linguistische Primat zuerkennen. Im Teil-Drama des Luzerner
Jesuiten Joseph Ignaz Zimmermann, gedruckt im Jahre 1777 zu

Basel, bekennt der Held vor seinem Weib, er kämpfe nicht
sowohl für Haus und Hof, als vielmehr für die „Menschenrechte".
Wir schätzen diese und ähnliche schweizerischen Aeusserungen
jener Jahre durchaus nicht gering ein; sie scheinen uns
bedeutungsvoll sowohl als Reflexe demokratischer Vorvergangenheit,
wie als Echo zeitgenössischen Geschehens und Antizipation künftigen

Verhaltens. Anderseits glauben wir nicht, dass man zur
einwandfreien Abklärung des zur Diskussion stehenden
Ursprungsproblems von jenen Stimmen und Stimmungen ausgehen
kann — dazu möchte ausreichend sein nur der Leitfaden eigner
und fremder Verfassungen.

Die Menschen- oder Freiheitsrechte der schweizerischen
Nation sind ihr verbrieft in den Verfassungen des Bundes und der
in ihm unlöslich vereinigten fünfundzwanzig Völkerschaften.
Soweit die Bundesverfassung in Betracht kommt, und zwar die

gültige von 1874 wie die ihr vorangegangene von 1848, so
handelt es sich bei den erwähnten Rechten um die Gleichheit vor
dem Gesetz, um die Freiheit des Handels und Gewerbes, des
Glaubens und Gewissens, der Presse und der Vereinsbildung.
Das Recht auf Eigentum erscheint in der Bundesverfassung nicht,
und die Stände verhalten sich verschieden: der Tessin spricht
sich nicht darüber aus, Zürich schützt wenigstens „wohlerworbene

Privatrechte", für den Aargau, St. Gallen und Luzern ist

i 1



das Eigentum „unverletzlich", für die welschen Stände ausnahmslos

„inviolable".1) Woher stammen diese Bestimmungen? Welcher

Denkweise entstammen sie? Wann erscheinen sie zum
erstenmal? Schweizerischerseits wurden sie erstmals verkündet
am 12. April 1798, von einem Fenster herab des Rathauses von
Aarau, unter dem Donner der Geschütze und dem Jubel der
Bevölkerung. Die damals proklamierte Verfassung der Einen
und Unteilbaren Helvetischen Republik enthält in ihrem
Eingangs-Teil, betitelt Haupt-Grundsätze, in leicht verkürztem
Umfang die genannten Bestimmungen. Entworfen war jenes Rechts-
Instrument vom Werkzeug der Geschichte im Uebergang der
Alten zur Neuen Eidgenossenschaft, dem Basler Zunftmeister
Peter Ochs, daher populär verschimpft als „Ochsenbüchlein",
von ihm selber aber mit Recht genannt „Pariser-Verfassung".

Tatsächlich entstand die Helvetische Verfassung nicht nur in
Paris, sondern auch unter dem Einfluss, ja der Einmischung der
Pariser Regierung, des Direktoriums. Damit ist uns der zu
beschreitende Weg gewiesen. Die französische Revolution hat

je im Jahre 1795, vorher im Juli und im Februar 1793, vorher

im September 1791, d. h. insgesamt vier Konstitutionen oder
Konstitutions-Entwürfe aufgestellt, denen allen beizugeben ist
eine „Déclaration des droits de l'homme et du citoyen".2) Nur
diese letztere muss uns im folgenden beschäftigen. Sie geht in

ihrer ersten Fassung, mit ursprünglich 17 Artikeln, der ersten
Konstitution um volle zwei Jahre voraus: angenommen am
26. August 1789, bedeutet sie das staatsrechliche Kernstück
der Revolution, ja ich möchte sagen, diese selber. Nicht durch
einen singulären Willensakt kam es zur „Déclaration", sondern
durch das Zusammenspiel von vielen Kräften in einer schwer

abgrenzbaren Atmosphäre — der fragliche Entstehungsprozess
ist daher nur schwer rekonstruierbar. Aber einzelne Tatsachen

heben sich doch klar hervor. Ein Monsieur de Servan
unterbreitete der Nationalversammlung schon am 30. Juli 1789 ein

„Projet de déclaration des droits de l'homme". La Fayette ist
ihm vorangegangen am 11. Juli desselben Jahres in der näm-

Sammlung der Bundes- und Kantonsverfassungen, im Auftrag des

Schweiz. Bundesrates von der Bundeskanzlei herausgegeben (1910).

2) Duguit und Monnier, Les constitutions et les principales lois
politiques de la France (1915).

2



lichen Versammlung mit einer „Première déclaration européenne
des droits de l'homme". Das Postulat einer solchen Erklärung
führt naturgemäss abermals weiter zurück: zwei Tage vor La

Fayette hatte Monnier, eine der prächtigsten Gestalten der

Nationalversammlung, als Sprecher der Verfassungs-Kommission
sich im erwähnten Sinne ausgesprochen. Aber die
Nationalversammlung, als eine zwar glorreiche Institution, hatte doch
ihre Voraussetzungen, u. a. in dem ungeheuren Beschwerdematerial,

das die zu den Reichsständen Abgeordneten in Tausenden

von Cahiers mitbrachten : mehr als eins derselben, mit
Nachdruck dasjenige des Dritten Standes von Paris, erhebt den
Ruf nach den Menschenrechten.

Das Musée Carnavalet in Paris verwahrt eine prächtige Zeichnung

des Malers David, der an den Zeitereignissen ja
leidenschaftlich Anteil nahm und in der Darstellung des toten Marat
ein ebenso tiefes Bekenntnis seiner künstlerischen wie seiner

politischen Ueberzeugung ablegte. Die erwähnte, nicht ganz
zu Ende geführte Zeichnung nun stellt herkulisch die Freiheit
dar, thronend auf einem mythisch bespannten Triumphwagen,
dem der Genius voranschwebt und eine geistesverwandte Heldenschar

nachfolgt, darunter Wilhelm Teil, seinen Knaben mit
dem durchschossenen Apfel auf der Schulter: es ist das zweite
Mal, dass wir seine endgültige Einreihung in unseren
Zusammenhang verschieben. In der französischen Diskussion um die
Menschenrechte fielen zwei Worte, die das Problem der
unmittelbaren Antezedenz sachlich unausweichlich stellten. Mirabeau,

Mitglied des Fünfer-Komitees für die Rechte-Erklärung,
bezog sich vor der Nationalversammlung ausdrücklich auf das

Beispiel der emanzipierten Kolonisten: „les Américains ont fait
leur déclaration de droits". Und sein genferischer Sekretär,
Etienne Dumont, schreibt in den seinem Herrn gewidmeten
Erinnerungen über die ganze Angelegenheit kurzweg: „c'était une
idée américaine". Die beiden Aussagen enthalten nicht genau
dasselbe. Für Mirabeau handelt es sich um eine Frage der Vor-
gängigkeit, für Dumont um eine solche der Verursachung. Die
Frage für uns ist, ob beide Meinungen im Lichte der
Geschichte auch bestehen? Die Antwort darauf wird am besten
erteilt durch die innerhalb unseres Themas massgebenden
Vertreter der französischen Aufklärung.

3



Man ihat nie ein Buch zutreffender betitelt, als Montesquieu
sein Hauptwerk von 1748: „De l'esprit des lois". Das Phänomen

der Legalität in all seinen Elementen und Ausstrahlungen
ist sein Inhalt. Montesquieu verabscheut alle Willkür. Was aber
als Uebergriff anzusehen sei, das wird mehr gelegentlich als

grundsätzlich ausgesprochen. Mit der vielberufenen, mehr in
die englische Praxis hinein interpretierte, als daraus abstrahierte
Trennung der Gewalten, glaubt er auf dem Weg zum idealen
Rechtsstaat den entscheidenden Schritt feststellen zu können.
In welchen Prinzipien sich diese Gewalten letztlich würden finden

müssen, war für ihn keinen Augenblick strittig. Das war
zum voraus schon bestimmt durch die Natur des Menschen:
„l'homme a ses lois". Man könnte sagen, Montesquieu kenne

zwar ein Menschenrecht, aber nicht die Menschenrechte. Voltaire
kannte und nannte sie: „les droits de l'homme". Man muss
ausdrücklich hinzufügen, von welchem Voltaire hier die Rede

ist, nämlich vom alten, achtzigjährigen, der mit grösserer
Leidenschaft als je seiner Jugendliebe, der englischen Verfassung
huldigt, jener Verfassung, mit welcher verglichen „die Republik
Piatos nur ein lächerlicher Traum ist" — jener Verfassung, die
dauern wird „solange als menschliche Dinge dauern können"
— jener Verfassung, ohne deren Besitz die Staaten der Zukunft
„unvermeidlichen Revolutionen entgegengehen werden". Was
aber die mit einer englischen Verfassung gesegneten Völker so

unverwundbar macht, sind ganz bestimmte Prinzipien dieser
Verfassung, die sich in Uebereinstimmung befinden mit den

„droits de la nature", die Voltaire in ziemlicher Vollständigkeit
ausführt. Wir müssen nur noch angeben, wann und wo? nämlich

in einem spätem Zusatz zu den „Questions sur l'Encyclopédie",

und zwar einem Zusatz von 1774, dem Jahr des ersten

Kontinentalkongresses von Philadelphia.3) Aber die hier sich

ergebende Koinzidenz erhebt sich zu eigentlicher Kausalität in
einer Schrift von Condorcet, dem beredtesten Propheten der

3) Der textgeschichtlich komplizierte Tatbestand ergibt sich aus der
Vergleichung von Voltaire, Oeuvr. compl., Bd. XIX, S. 296 (1879)
mit Bd. XVII, S. IX (1878). Dagegen fand ich eine Voltaire'sche
Formel: „les droits de l'homme", die ich in meinen Text aufnahm, nicht
dort, sondern nur bei Henri Sée: L'évolution de la pensée politique
en France au XVlIIe siècle (1925), S. 117.

4



Perfektibilität. Condorcets Abhandlung „De l'influence de la

Révolution de l'Amérique sur l'Europe", bezeichnend genug
dem Marquis de La Fayette gewidmet, beginnt sogleich mit
einer Erörterung über die durchaus kernhaft aufgefassten
Menschenrechte. Und diese Erörterung stammt aus dem Jahre
1786, d. h. der mathematischen Mitte zwischen 1783, dem Jahre
des Abschlusses der amerikanischen, und 1789, dem Jahr des

Ausbruchs der französischen Revolution.
Was immer die französische Aufklärung des 18. Jahrhunderts

an Disposition für die Menschenrechte mitbringen mochte —
Mirabeau hat zutreffend gesagt: Amerika besitze das zeitliche
Primat ihrer Erklärung, und Dumont irrte sich nicht mit seiner
Behauptung: es bestehe darüber hinaus eine Frankreich erfassende

Kausalität. Aber hier beginnt erst unsere eigentliche
Feststellung. Sie liegt nicht auf der Hand. Die Unabhängigkeitserklärung

des Kongresses von Philadelphia im Sommer 1776

billigt zwar allen Menschen zu, „that they are endowed by
their Creator with certain unalienable rights; that these are
life, liberty and the pursuit of happiness — dass sie von
ihrem Schöpfer mit gewissen unveräusserlichen Rechten
ausgestattet wurden, lautend auf Leben, Freiheit und Streben
nach Glückseligkeit." Aber das ist Doktrin und nicht System.
Die erste Verfassung gar der Union, ausgearbeitet 1787, gültig
seit Frühling 1789, ist in diesem Punkt noch kürzer und will
vor allem, ohne zu sagen wie, „secure the blessings of liberty
to ourselves and our posterity — die Segnungen der Freiheit

für uns und unsere Nachkommen sichern." Was
aber der nordamerikanischen Bundesverfassung abgeht, enthalten

in vollkommener Ausbildung die nordamerikanischen
Staatsverfassungen, die seit dem Sommer 1776 unter dem Vorantritt
Virginiens angenommen worden sind: ihnen pflegt voranzugehen

eine ausdrückliche, umfassende, die wesentlichsten In-
dividual-Besitztümer paragraphierende „Bill of Rights".
Niemand, der denselben die französische Menschenrechts-Erklärung
gegenüberhält, kann im Zweifel sein, dass er es dabei mit Vorbild

und Abbild zu tun hat4). In unseren Augen aber ist über-

4) Diese Synopsis wurde m. W. erstmals durchgeführt von Georg Jellinek:
Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte (4. Aufl. 1927). Text
der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung u. a. in der Encyclopedia

5



aus bedeutsam, dass die amerikanische Bill, gleich der
französischen Déclaration, nicht aus singulärer Entschliessung,
sondern sozusagen als Bekenntnis einer ganzen Generation zutage
trat. Vergessen wir indessen darob nicht die massgebenden
Genien.

Kaum je ist eine erlauchtere Führung aufgetreten, als sie den
amerikanischen Kolonisten im Lauf ihrer Erhebung zuteil wurde.
Alle Welt hat sich verneigt vor dem hochgebornen General und
dem Diplomaten bescheidener Herkunft, vor George Washington

und Benjamin Franklin. Man denkt zu wenig an den Dritten
in jenem grossen Bunde, an Thomas Jefferson. Gerne will ich
glauben, dass er von dort stammt, woher er selber sich hergeleitet

hat: „von Wales, und zwar aus der Nähe des Mount
Snowdon, des höchsten Berges von Grossbritannien". Jefferson
war Franklins Nachfolger als Gesandter in Paris und
Washingtons Nachfolger als Präsident der Union. Aber nicht diese
hohen Aemter bezeichnen seine eigentliche Stellung in der
Geschichte der nordamerikanischen Revolution, deren grösster
Staatsrechtler er gewesen ist. Gewiss erscheint sein unmittelbarer

Einfluss nicht immer so greifbar wie bei der Abfassung
der „Declaration of Indépendance" — er ist gleichwohl der
eigentliche Exponent der Denkweise, die damals zum Durchbruch

kam. Sein gelegentliches Bedauern aber über einen nicht
in Erfüllung gegangenen Wunsch erlaubt uns mindestens einen
Blick in seine Seele. Wenn er 1788 an James Madison die Hoffnung

aussprach, dass doch auch noch die Unionsverfassung eine

Bill of Rights bekomme — „damit das Volk gegen die
Bundesregierung nicht minder als gegen die Staatsregierungen
gewappnet sei" — dann sind wir über die Richtung seines Strebens

unmöglich mehr im Zweifel. Wir haben dann nur noch

zu forschen nach dem tiefern Grund, der ihn zu dieser Haltung
zwang. In dieser Hinsicht dürfte sich in seinem Nachlass kein
merkwürdigeres Manuskript gefunden haben, als ein von ihm

zusammengestelltes, seither gedrucktes Leben Jesu, in vierfachem

Wortlaut — nämlich griechisch, lateinisch, französisch,

americana, Bd. 8, S. 562 (1937), der nordamerikani9che Verfassungs-
zustand des 20. Jahrhunderts: The State Constitutions and the Federal
Constitution of the United States of America, hg. von Charles Kettle-
bourough (1918).

6



englisch — sich wiederholend und bedeutend, wie Jefferson
sich ausdrückte: „das erhabenste Gebäude der Moral, das je
vor den Menschen hingestellt worden ist."5) Wir kennen auch
noch andere Quellen von Jeffersons Politik. Um die unwiderstehliche

Leidenschaft zu ermessen, die ihn an den Freiheitsgedanken

fesselte, müssen wir vor allem seine Autobiographie
und seine Briefe lesen. Er war noch Student der Rechte, als er
zur Zeit des Streits um die sogenannte Stempel-Akte den ersten
unauslöschlichen Eindruck durch ein Votum Patrick Henrys
empfing: „es schien mir, dass er sprach, wie Homer schrieb." Diese
Einheit von Politik und Poesie beherrschte ihn zeitlebens. Seinen

Kampf ums Recht nun führte er vor allem mit Argumenten
der englischen Geschichte und Literatur. Für einen bestimmten
Gesetzesentwurf konsultierte er „alle britischen Bestimmungen
von der Magna Charta bis auf diesen Tag." Für Grundsatzfragen

aber hatte er einen besondern Gewährsmann. Einem
Freund, der sich belehren wollte, schrieb er: „Locke's little
book on government is perfect as far as it goes".

Dies kleine Buch John Lockes, von dem Jefferson rühmt, es sei

makellos, soweit es reiche, erschien 1689 unter dem Titel
„Two Treatises on Government". Seine Bedeutung für unser
Problem veranlasst uns, darauf wie auf seinen Verfasser
überhaupt näher einzugehen. John Locke lebte, europäisch betrachtet,

von der Mitte des Dreissigjährigen bis gegen die Mitte
des Spanischen Erbfolge-Krieges, oder, innerhalb seiner eigenen

Nationalgeschichte, im Zeitalter der Stuart und der von
ihnen heraufbeschworenen beiden Revolutionen — jenen beiden

Revolutionen, die bei aller Gewalt ein Minimum von Anarchie,

bei aller Willkür ein Maximum von Rechtssinn zeitigten
und vor allem die letzten europäischen Erhebungen gewesen
S1ud, in denen religiöse Motive dominierten. Damit sind wir
auch schon zu Locke zurückgekehrt. Er war Schüler und Lehrer
des Oxforder Christ Church College, in dessen Refektorium
uns noch heute des Philosophen scharfgeschnittnes edles Ange-

The Life and Morals of Jesus of Nazareth extracted from the Gospels
in Greek, Latin, French and English by Thomas Jefferson. (Washington

1904). Vgl. überhaupt die Zürcher Dissertation der Deutsch-Amerikanerin

Anna Louise Henne: Die staatstheoretischen Anschauungen
Thomas Jefferson (1934), mit einer sehr guten Bibliographie.

7



sieht begrüsst. Wir übergehen seine umfassende Bildung, seine
weiten Reisen, die von ihm erlittenen Verfolgungen, seine Rolle
in der Erkenntnis- und Erziehungslehre, in der Reinigung und
Bereicherung des europäischen Denkens überhaupt. Pierre Coste,
sein französischer Uebersetzer und erster Biograph, schrieb sehr

richtig: „Herr Locke liebte vor allem die nützlichen Wahrheiten".

Man muss aber hinzufügen, dass es für Locke gar keine
andern als nützliche Wahrheiten gab. Das hing damit zusammen,
dass er erfüllt war vom Glauben an die Parallelität der
Vernunft und Zweckhaftigkeit, garantiert durch den nur richtig
auszulegenden Schöpfungsplan. Wir verweisen vor allem auf
seine im Lauf des Lebens wachsende religiöse Präokkupation,
namentlich bezeugt durch sein Spätwerk „The Reasonableness
of Christianity", sowie sein letztes Werk „Paraphrase and Notes
on the Epistles of Saint Paul". Darin ringt, zum letztenmal
vor der eigentlichen Aufklärung, in Fortsetzung eines

anderthalbtausendjährigen Prozesses, das Denken leidenschaftlich mit
dem Bibeltext, die Vernunft um die Offenbarung. Philologischer
Ehrgeiz und persönliche Verantwortungsfreude kämpfen mit der

Epik des Alten und Neuen Testaments, der Grösse der Propheten

und dem Worte Jesu: in der Ueberzeugung, dass es bei
diesem Kampf nicht Sieger und Besiegte, sondern nur Sieger
gebe.

Lockes tiefe Religiosität ist auch das Fundament seiner Staatslehre:

die mosaische Genesis auferlegt der menschlichen
Gesellschaft eine ganz bestimmte Ur-Ordnung zur Erfüllung ganz
bestimmter Ur-Pflichten. Wir müssen uns recht vor Augen
führen, welcher Schuldigkeit schon der vor- oder aussergesell-
schaftliche Mensch untersteht: „Die Versprechungen und
Tauschverträge zwischen einem Schweizer und einem Indianer in den

Wäldern Amerikas — schreibt Locke — sind bindend für sie,

obgleich sie sich in ihrer Beziehung zu einander vollständig in
einem Naturzustand befinden; denn Wahrheit und Worthalten
gebührt dem Menschen als Menschen, und nicht als Glied der
Gesellschaft". Der gesellschaftliche Zustand aber kann dieses

Gebührende gewiss nicht vermindern, sondern nur sichern wollen.

Dass man mit Lockes Ausgangspunkt auch zu ganz andern
Resultaten kommen kann, ist an sich vorstellbar und wird überdies

erhärtet durch die zeitgenössischen Kontroversen. Locke

8



selber schrieb ja seine erste Abhandlung „On Government"

im Ringen um die eigene Position, gegen den mit Adam
und von Adam an exemplifizierenden absoluten Patriarchalismus,

wie er sich vollkommen manifestierte in Robert Filmers
,,Patriarcha".s) Für uns aber kommt es nur darauf an, dass
Locke seine zweite Abhandlung „On Government", die mit
derselben Symbolik arbeitet, zur Begründung des menschenrechtlich

eingeschränkten Staats verfasste: mit der Begründung
der vierfachen Anwartschaft des Individuums auf Leben, Gleichheit,

Freiheit und auf Eigentum.
Das erste ist des Menschen Leben, dieses „Werk eines

einzigen allmächtigen, unendlich weisen Schöpfers, geschaffen zu
dauern solange, wie es ihm und nicht, wie es einem andern
gefällt". Das zweite ist die Gleichheit, wie sie notwendig sich
ergibt für „Geschöpfe derselben Gattung und desselben Ranges,
die ohne Unterschied zum Genuss all derselben Vorzüge der
Natur und zum Gebrauch derselben Fähigkeiten geboren sind".
Das dritte ist die Freiheit, die sich ergibt aus der Unmöglichkeit

der Knechtschaft, da niemand Unveräusserliches sich
aneignen oder sich aneignen lassen kann: „wer sein eignes Leben
nicht wegwerfen darf, kann auch keinem andern Gewalt darüber
geben". Das vierte ist das Eigentum, das auf der Grundlage des

Nahrungstriebs entsteht durch Ausscheidung aus dem Gemeinbesitz

der Güter und übrigbleibt über die Fristung der
unmittelbaren Not hinaus, „nachdem Erfindung und Kunst die
Lebensbedürfnisse verfeinerten". Es ist hier nicht der Ort, den
majestätischen Gedankenbau Lockes bis in die Einzelheiten zu
verfolgen, insbesondere sein hochentwickeltes Ehe- und Familienrecht

in seiner erstaunlichen Modernität darzustellen. Darauf
lst aber ausdrücklich hinzuweisen, dass sein Buch gipfelt im
demokratischen Staatsrecht samt dem demokratischen
Widerstandsrecht

gegen Regierungs-Willkür. Denn Lockes Buch ist
Ja eingestandenermassen eine philosophisch-sittliche Rechtfertigung

des durch das englische Volk erfolgreich durchgeführten
Widerstandes gegen den monarchischen Absolutismus. Es ge-
bührt sich aber auch die Feststellung, wer letztlich das eng-
6) Diese ist Lockes Zwei Abhandlungen in der deutschen Uebersetzung

von Hilmar Wilmanns beigegeben (Halle 1906), wonach ich bequem-
liehkeitshalber zittere.

9



lische Volk zu diesem Widerstand befähigte: der Puritanismus.
Und es gebührt sich die weitere Feststellung, wo derselbe
letzten Endes wurzelte: in Zürich und in Genf, wo Bischof
Hooper und John Knox unvergängliche Impulse empfangen
haben. Es war der christliche Gottesstaat an der Limmat und am
Genfersee, es war die Polis schweizerischer Nation und
protestantischen Bekenntnisses, deren heimlichste Aspirationen im
angelsächsischen Staatsrecht paragraphiert worden sind. Es war
das durch Zwingli und Calvin aus dem Mittelalter übernommene

Widerstandsrecht, vielmehr die daraus ableitbare
Widerstandspflicht, welche im England des 17. und im Amerika des

18. Jahrhunderts ihre höchste Weihe erhalten haben.7) Suchen

wir aber schweizerischerseits nach dem darunter verborgenen
Symbol, so zögern wir nicht, den urnerischen Rächer der
beleidigten Natur und Sittlichkeit zu nennen, wie er erscheint bei
Ulrich Zwingli als „Wilhelm Teil, der gottskreftig Held", dessen

Geste in der Geschichte der Menschenrechte eine welthistorische

Illustration erhalten sollte.

Nachdem wir die Genealogie der Menschenrechte bis in den

Dämmer ihrer Konzeption zurückverfolgen konnten, scheint es

verführerisch, sich ihres ursprünglichen Sinnes, dem Problem
ihrer seitherigen Wandlung und ihrer künftigen Selbstbehauptung

zuzuwenden: zunächst ihrer Kategorientafel. So nennen wir
das eigentümliche System des Stolzes und der Sicherung, des

seelisch-leiblichen Betätigungsdrangs, der metaphsisch-irdischen
Verwurzelung jenes angelsächsischen Individuums, das mit
Inbrunst zu Felde zog gegen die Elemente und die Könige. Jenes
Individuum benötigte zu seiner Selbstverwirklichung ein freies
Denken im Glauben und im Meinen, im Erleben und Mitteilen
— ein freies Dasein in Ruhe und Bewegung — ein freies Tun
im Herstellen und Tauschen — ein freies Haben im Besitzen

7) Der Verfasser ist sich der Kompliziertheit der Widerstandslehre bei

Zwingli und Calvin wohlbewusst. Vgl. Alfred Farners Zürcher Dissertation:

Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli, 1930, insbes.
S. 62 ff. und Josef Bohatec: Calvin und das Recht, 1934, insbes.
S. 131 ff. Der springende Punkt ist u. E. in Luthers fast völliger Ne-

gativität gegenüber der Widerstandslehre zu erblicken. Vgl. Fritz Kern:
Luther und das Widerstandsrecht (Zeitschrift der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte, Bd. 37, Kanon. Abt. VI, Weimar 1916, S. 331 ff.).

10



und Vererben. Und darauf kommt nun alles an, dass wir jenes
menschenrechts-schöpferische Individuum abheben gegen eine
Unzahl anderer, die wohl als exemplarisch, aber nicht als in
unserm Sinn verbindlich gelten können. Nichts wäre unrichtiger

und verhängnisvoller, als anzunehmen, die Menschenrechte
seien ein Produkt der Sittlichkeit oder der Vernunft oder der
Religion schlechthin. Wie sehr wir die Unbeugsamkeit des
Sokrates innerhalb unseres Oedankenkreises hochschätzen
mögen, so hat doch dieser philosophische Märtyrer nur einen
engbegrenzten Platz innerhalb desselben. Wie sehr wir die
Verdienste des Aristoteles um das Naturrecht im allgemeinen und
die Lehre vom Eigentumsrecht im besondern anerkennen wollen,

so ist damit wieder nur ein anderer Punkt unsres Systems
berührt. Auch ist durchaus nicht der christliche Mensch als
solcher in unserm Sinn als zulänglich zu erklären. Das Christentum

hat keineswegs immer selbst nur die Sklaverei bekämpft.
Wenn das Evangelium, gar nicht selten, auf sie zu sprechen
kommt, so geschieht es stets, und zwar eschatologisch konsequent,

ohne besondere Beurteilung. Paulus hat den entlaufenen
Sklaven Onesimus dem Philemon wieder zugesandt, nicht
damit derselbe den Zurückgekehrten freigebe, sondern damit er
dem Reuigen verzeihe. Und Gregor I. hat die auf dem Marktplatz

ausgestellten Sklaven aus dem Stamm der Angeln so schön
gefunden, dass er ihren Namen mit dem der Engel erklärt wissen

wollte. Diese Ueberlieferung Bedas dürfte die erste anglophile

Bemerkung des Kontinent darstellen: nicht deswegen
erscheint sie hier, sondern weil daraus hervorgeht, dass dem
Päpstlichen Rom ums Jahr 600 die Sklaverei durchaus geläufig
war. Aber Locke bezeichnet dieselbe, im ersten Satz seiner Ersten
Abhandlung, als einen so erbärmlichen Zustand, „dass es schwer
lst zu begreifen, wie ein Engländer, geschweige ein Gentleman
als ihr Anwalt auftreten kann." Jefferson, der noch ganz in der

ochblüte dieser Institution aufwuchs, beregte die ersten
gesetzlichen Massnahmen zu deren Abschaffung. Und die
franzosische Revolution beseitigte sie mit einem Federstrich. Die
Menschenrechte sind eine der reifsten Früchte der christlichen
Kultur, nicht im Sinne einer selbstverständlichen Fälligkeit,
sondern als Erfüllung einer tiefsten Möglichkeit. Die Menschenrechte

stellen, so betrachtet, weder nackt vitalen, noch bloss

11



religiösen Behauptungswillen, sondern vielmehr eine eigentümliche

Mischung beider Elemente dar: die christliche
Bürgerlichkeit, welche die paulinisch-augustinische Sündenlehre
abgestreift und sich in den Bannkreis einer optimistischen Anthropologie

begeben hat.8) Was immer die Welt Früheres oder
Aehnliches hervorgebracht haben mag, wo immer wir Ahnungen

und Andeutungen, Parallelen und Koinzidenzen entdecken

mögen, Menschenrechte strenger Observanz sind nur die
abgeleiteten, die sprechen können wie Pascal von den Königreichen:
„Combien de royaumes nous ignorent!"

Reden wir also von dem Reich, das die Menschenrechte kennt
und anerkennt. Entscheidend ist, welchen Platz es denselben
anweist? Die Antwort kann nur eine sein: die Grenzen. Die
Menschenrechte sind die Propyläen, durch die du erhobenen

Hauptes und aus eignem Willen das Staatsland betrittst. Hier
stehen wir vor einer ehrwürdigen Lehre, die wir nicht länger
unbesprochen lassen können: der Lehre vom Staatsvertrag.
Wesentlich ist dabei nicht, wie wir uns ihn entstanden denken. Ob
der Staatsvertrag als historische Tatsache oder als überhistorischer

Idealmasstab anzusehen sei — entscheidend ist der
Vertragsinhalt. Die sogenannte subjektive Rechtssphäre gehört nämlich

an sich so wenig zur Lehre vom Staatsvertrag an sich, dass

derjenige Staatsrechtsphilosoph, an den wir in diesem

Zusammenhang zuerst denken, nämlich J. J. Rousseau als Verfasser
des „Contrat social", ausser Betracht fällt: seine fatale
Einstimmigkeitsdoktrin hat ihn verhindert, dem Einzelnen in seiner
zentralen Wichtigkeit nachzugehen. Daneben gibt es aber einen

klassischen, menschenrechtlich beschränkten Staatsvertrag, in
erster Linie den John Lockes, wonach das bürgerlich-christliche
Individuum mit seinem ersten und unabdingbaren Wort jeden
Totalitätsanspruch des Staates für alle Zeit ausschliesst. Hier
kann ich das Bedenken nicht verschweigen, es möchte die schwei-

8) Wenn ich Locke recht verstehe, so lehnt er die Erbsünde mit einem
kosmischen Rechtsgrund ab, mit einem metaphysisch ausgedehnten
„nulla poena sine lege", hier gültig für den Sündenfall Adams und
Evas vorgängig dem mosaischen Oesetz : „It is true, indeed, s.in was

universally committed in the world by all men, all the time before
the positive law of God delivered by Moses; but it is as true that
there is no certain, determined punishment affixed to sin, without a

positive law declaring it". (Locke, Bd. VIII, London 1812, S. 323 f.)

12



zerische Bundesverfassung allzu unfeierlich vorgegangen sein,
als sie die Menschenrechte unter die übrigen Bestimmungen
unseres obersten Rechtsinstruments verstreute. Dass diese
verstreuten Freiheitsrechte im übrigen mit einem Wall von
Paragraphen umgeben sind, ist uns ein schlechter Trost. Denn es
verhält sich doch so, wie vorlängst ein grosser Zürcher
Staatsrechtslehrer am Objekt des Eigentums ausführte: „würde es

nur auf dem Willen des Gesetzgebers beruhen, so könnte es
ebenso gut von der Willkür des Gesetzgebers einer neuen
Verteilung unterworfen oder ganz aufgehoben werden".9) Darum
sagen wir ganz allgemein, dass die Menschenrechte, weit
entfernt, irgend einen Teil, selbst nicht den Anfang der Verfassung

zu bedeuten, vielmehr deren Präambel darstellen. Darin
macht uns das Gegenbeispiel Jeffersons nicht irre, der sie in
seinen Verfassungsentwurf für Virginien hineingenommen hat:
er handelte damals im Gefühl mehr einer Rechts-Tradition als
einer Rechts-Neuerung. Ebenso wenig überzeugt uns Mirabeaus
Einwand vor der Nationalversammlung: ein primärer Menschen-
rechts-Freibrief sei fast unausdenkbar, „lorsqu'il doit servir de
préambule à une constitution qui n'est pas connue". Denn es
ist ja nicht nur beweisbar, sondern auch bewiesen, dass der
Staat, der seine Omnipotenz entfalten darf, dem Individuum
nichts übrig lässt. Darum hatte La Fayette recht mit seinem
von der Nationalversammlung adoptierten Postulat: „qu'on
mette la déclaration de l'homme à la tête de la Constitution".
Denn noch einmal und zum letztenmal, die Menschenrechte
sind abwehrend die bürgerliche Verwahrung, bejahend das
religiöse Gelöbnis des seiner Würde voll bewussten Individuums
heim Eintritt in die Staatsgemeinschaft: „Non omni s mo-
riar".

Nun nehmen die Menschenrechte keine praktischen Lösungen
'n Aussicht, wie bei der Freiheit der individuellen Meinung

!e Staatsräson auf ihre Rechnung kommen, noch wer bei der
nantastbarkeit des Privateigentums den Staatshaushalt

finanzieren soll. Die Menschenrechte erklären nur, und dies mit
aufrichtigstem Gewissen, dass sie bei ihrer religiösen Verwurze-
J) J. C. Bluntschli, Oesammelte kleine Schriften Bd. 1, S. 183. Zur

Anschauung des gegenwärtigen Juristen vgl. die grundlegende Abhandlung

von Hans Huber: Die Garantie der individuellen Verfassungsrechte
(Zeitschrift für Schw. Recht, N. F. XXV, 1936).

13



lung keinen Konflikt mit einer sittlichen Regierung fürchten,
wohl aber mit einer unsittlichen wünschen müssen. Und was die
Staatsfinanzierung anbetrifft, so nimmt das menschenrechtlich
orientierte Individuum dieselbe umso leichter, als es in seinem
Stolz keinerlei materielle Begehren anzumelden hat. Es steht,
mindestens ökonomisch, dem Staate gegenüber auf dem Standpunkt

von Wilhelm v. Humboldts „Ideal des Zusammenexi-
stierens menschlicher Wesen, in dem jedes nur aus sich selbst
und um seiner selbst willen sich entwickelte".10) Die Menschenrechte

möchten also am liebsten ausserhalb des Staates bleiben.
Das ist aber unmöglich, weil sie des Staats-Schutzes bedürfen.
Dies zugestanden, möchten sie wenigstens ausserhalb des
Gesetzes sein. Das ist aber auch unmöglich, weil die unvermeidlichen

Friktionen nach dem Richter rufen und der Richter auf
ein Gesetz sich stützen muss. Wozu aber werden Menschenrechte,

die Regulative anerkennen? Zu Elementen des politischen

Prozesses. Dies allein schon hätte den Menschenrechten
schwere Prüfungen auferlegt. Aber damit nicht genug, vergassen
die Menschenrechte auch ihres Ursprungs: sie wurden laizistisch,

dann autonom, dann schemenhaft. Jefferson hatte in der
Unabhängigkeitserklärung geschrieben: „all men are created free
and independent". Die französische Präambel zur Verfassung
sagt nur: „les hommes naissent et demeurent libres et égaux".
Es bedeutet aber einen Unterschied, ob man erschaffen oder
grade nur geboren ist. Locke hatte das Eigentum religiös ge-
fasst und danach beschränkt. Jefferson in seiner Gebundenheit
dachte so wenig an ein fesselloses Eigentum, dass er
Privatmonopole ausschliessen und darüber hinaus Ausgleichssteuern
einführen wollte. Die französische Revolution aber, die zu Gott
ein eher laxes Verhältnis hatte, vergöttlichte dafür, nichts we-

10)W. v. Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit

des Staates zu bestimmen (II. Abschnitt). Wie tief die menschen-
rechtlerische Nationalversammlung von 1789 den Konflikt zwischen
der Unantastbarkeit des bürgerlichen Eigentums und der Steuerpflicht
des Bürgers empfunden hat, geht u. a. hervor aus Art. XXII des

Projekts des Sechsten Bureaus: „La contribution publique étant une portion

retranchée de la propriété de chaque citoyen, il a le droit d'en
constater la nécessité, de la consentir librement, d'en suivre l'emploi,
et d'en déterminer la quotité, l'assiette, le recouvrement et la durée".
(Réimpression de l'ancien Moniteur Bd. I, (1856), S. 383).

14



niger als zufällig,11) das Eigentum: es 1st ihr unantastbar und
heilig — „un droit inviolable et sacré". Unnötig auszuführen,
was aus seiner Unantastbarkeit und Heiligkeit, aber höchst
denkwürdig, was aus dem wirklich Heiligen geworden ist. Locke
schloss in seinem Verfassungs-Entwurf von 1669 für die
Kronkolonie Carolina Niederlassung und Betätigung eines Jeden
aus, „that does not acknowledge a Ood — der keinen Gott
anerkennt." Die rund hundert Jahre jüngern amerikanischen
Staatsverfassungen begnügen sich gemeinhin mit einem „natural and
unalienable right to worship God — einem natürlichen und
unveräusserlichen Recht, Gott zu verehren." Die französische
Revolution verspricht dem Individuum wenigstens Unbehelligtheit
„pour ses opinions, même religieuses". Die Sowjetverfassung
von 1918, die sonst die Tafel der christlich - bürgerlichen
Menschenrechte ausgewischt hat, geht im genannten Punkt ein
letztes Schrittchen weiter und verkündet in Artikel 13: „die
Freiheit der religiösen und antireligiösen Propaganda". Das war
die Auflösung des Gottesstaats. Alle Welt beklagt seither die
Erschütterung der Menschenrechte. Aber das 20. Jahrhundert
hat weniger die Menschenrechte zu erschüttern angefangen, als
vielmehr ihre längst bestehende Erschütterung jedermann
offenbar gemacht.

Wie aber ist unter solchen Umständen eine Zukunft der
Menschenrechte denkbar? Die Antwort auf diese Frage kann
vielleicht in der Praxis, nicht aber in der Theorie schwerfallen.
Nach dem Gesagten ist unzweifelhaft, dass die Zukunft der
Menschenrechte zusammenfällt mit der Zukunft der christlichen
Bürgerlichkeit. Niemand glaubt, Formen würden eigengesetzlich

weiterbestehen, wenn schon die schöpferische Substanz da-
hingeschmolzen ist. Niemand glaubt, das Kleid könne den Dienst
der Persönlichkeit verrichten, für die es verfertigt wurde.
Dieselben Früchte können nur am selben Baume reifen. Es ist am
besten, auf alle Ausflüchte zu verzichten. Die Spekulation auf
ein absolutes bürgerliches Selbstbewusstsein antizipiert als These

)Man findet über die materiellen Impulse zur Déclaration, insbesondere
ihies Freiwirtschafts-Artikels, sehr triftige Bemerkungen bei Hans
Nabholz: Ueber das Verhältnis der politischen zur Wirtschaftsgeschichte
(Bulletin of the Intern. Committee of Hist. Sciences t. V, No. 19, 1933,
S. 437 f.).

15



die unerlässliche Bedingung. Ebensowenig beruhigend scheint
der Verlass auf die erreichte Rechtssicherheit. Erstens stehen
die Menschenrechte an sich, wiewohl an die Rechtsidee gebunden

und auf den Rechtsstaat angewiesen, in einer unaufheb-
baren Spannung zum positiven Recht, vielmehr über demselben.
Zweitens stehen sie, sofern gleichwohl im Recht verankert, auf
überaus schwankem Boden, wie alle Rechtsgeschichte lehrt.
Drittens aber steht unsre Zeit unter einem eignen Stern, der an

gewisse Konjunkturen der Vergangenheit erinnert. Als man dem
Feldherrn Marius den Vorwurf machte, er hätte die Verfassung
Roms verletzt, antwortete er: „er habe im Waffenlärm die
Stimme des Gesetzes nicht vernehmen können"... Noch ist ein

grosser Teil der Menschheit den Menschenrechten zugetan. Nicht
überall sind ihre lautesten Verteidiger die hiefür berufensten.
Aber überall stösst die Verteidigung auf schwere Hindernisse,
die teils der Abfall von einer wahrhaft menschenrechtlichen
Gesinnung, teils die Weltstunde aufgetürmt. Der Leser glaube
nicht, dass wir ihn in Kleinmut entlassen wollen. Es scheint
uns nur misslich, um bestimmter Erwartungen willen an eine
bestimmte soziale Klasse, an ein bestimmtes juristisches Phänomen

oder gar an ein bestimmtes Zeitalter appellieren zu müssen.

Wohl aber gibt es noch einen ganz andern Appell: an die
Weltgeschichte überhaupt. Gewiss, sie ist ein ungeheures
Trümmerfeld begrabner Hoffnungen und Wünsche, nicht nur
ein siebenfaches, nein ein siebenhundertfaches, so oft zerstörtes
als wiederaufgebautes Troja — aber dies also unleugbar: wieder
aufgebaut. Die Weltgeschichte, als das Schauspiel endloser
Variation, kennt diese erhabene Konstante: die Irreduktibilität der
Seele. Es spricht aus der katastrophenreichen Universalhistorie
eine nie widerrufene Erneuerungskraft, ein auf die Dauer nie
verleugnetes Verjüngungswunder. Das Wissen darum ist über
den Erdkreis in unvergänglichen Symbolen ausgestreut. Eins ist
der Phönix, der aus seiner Asche immer wieder aufersteht — ein
andres sind die „Morgenröten, die noch nicht geleuchtet haben".

16


	Der Ursprung der Menschenrechte

