
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 11

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

Hinweis auf deutsche Bücher

Im Karl Rauch-Verlag, Leipzig, sind zwei Bände Schriften Josef
Hofmillers erschienen, die man dankbaren Herzens empfangen darf.
Der erste, „Versuche", ist als Erweiterung eines früheren Schriftenbandes
anzusehen und zeigt auf schönste Weise des Verfassers heisse Liebe zur
Kunst, die ihn darin den Romantikern verwandt scheinen lässt. Die
„Versuche" bezeugen den Willen einer Generation, aber einer sehr
belasteten, der Hofmiller zum Lichte und zur Erkenntnis verhelfen will.
Um die Jahrhundertwende sind die vorliegenden Kritiken geschrieben
worden, und sie haben schon heute einen dokumentarischen Charakter,
ja, man könnte sagen, dass die kritische Kraft Hofmillers oft eine
seherische war, die wir heute erst ganz zu begreifen vermögen. Von den
frühesten kritischen Versuchen an war Hofmiliers Bemühung darauf
gerichtet, das Gültige vom Zufälligen zu scheiden, das zeitlich Bedingte
am Bleibenden zu messen, so dass etwa eine Würdigung von Gorkis
„Nachasyl" 1903 mit dem Satze enden konnte: „Szenen aus der Tiefe?
Darauf — pfeifen wir! Gebt uns Szenen aus der Höhe!" Das erst laut
klingende Wort Hofmillers verliert sich rasch. In seinen Musikkritiken ist er
still horchend und zart charakterisierend. Schon meisterlich sind und auch
hier mit dem festen Ziele, die Dekadenz zu überwinden, die Essays über
Nietzsche (1902 und 1903), die zum Besten gehören, was die Nietzsche-
Kritik hervorgebracht hat. Wundervoll wägend, gegen die Missverständnisse

aus allen Seiten wehrend, ist der Aufsatz „Nietzsches Testament",
in dem eine mutig klare, im Unterton leidenschaftliche, in der Formulierung

stilvoll stolze Zeichnung einer Generation, das ist der um 1870

Geborenen, enthalten ist. „Der Philosoph, der diese Jüngeren am
nachhaltigsten angeregt hat, ist Friedrich Nietzsche. Sie sehen schlechterdings
nicht ein, an wen sonst sie hätten anknüpfen sollen, wenn sie auch seinen

Vorgängern die Ehrfurcht nicht versagen. Seinen Ansichten unbedingt zu

glauben oder zu folgen, fällt ihnen nicht im Traume ein. Aber sie
verehren in ihm den letzten bedeutenden Denker seit Schopenhauer." Diesem

Denker hat Hofmiller einen zweiten Stein gesetzt, indem er ihn von
einer menschlichen Seite schaute, in seiner Freundschaft mit Rohde. Der
Aufsatz „Nietzsche und Rohde" ist durch das Erscheinen des
Briefwechsels zwischen den beiden angeregt worden. Er deckt die Spannung
zwischen den Freunden auf, die angefangen hatten wie Wackenroder
und Tieck, in seligem Glauben des einen an den andern. Hofmiller deutet

mit dem feinsten Takt, der immer sein eigen war, wie Rohde in

Amt und Ehe sein Feuer verlor, während Nietzsche in die letzten
Einsamkeiten schritt, vor denen Rohde sich fürchtete, vielleicht deswegen,

706



weil er sich nicht mehr entwickelte. Hofmiller stellt die Geschichte der
Freundschaft und ihres Konfliktes so dar, dass aus dem persönlichen
Fall das Typische erkennbar wird, nämlich „der Antagonismus zwischen
dem hochbegabten und gemütvollen Fachmensehen und dem Philosophen.
Dem einen ist die Philosophie ein Jugenderlebnis voll feinen Duftes dem
andern Inhalt des ganzen Lebens, das Leben selbst... Dass beide ihr
Gegensätzliches erkannten, zu versöhnen suchten, wo es nichts zu
versöhnen gab: das ist das Tragische und Ergreifende." Hofmiller ist
Nietzsche kein posaunender Verkünder, aber ein schicksalempfindlicher
Versteher in einer Zeit, die es am allersehwersten hatte, das Phänomen
Nietzsche über Wagnergeist und Naturalismus und Dekadenz hinaus zu
begreifen.

Man liebt Hofmillers „Versuche", die u. a. Maeterlinck gelten und
Emerson und Fogazaro, um des Adels willen, mit dem sie konzipiert
sind, eines Adels, dem Freimut eigen ist und Unbestechlichkeit im
Glauben an deutschen und europäischen Geist, kurz jene unbedingte
Haltung, die sich letztlich auf Sicherheit des künstlerischen Bewusstseins
stützt und alles Urteilen vom Verurteilten so fern hält wie von der Un-
bescheidenheit geschwollenen Lobpreisens. So dass bereits im frühen
Schriftstellertum Hofmillers die Sprache ihren gemässigt ausgewogenen
Fluss hat, die ihr erhalten blieb und Hofmiller immer kostbar macht.

Der andere Band ist ein „Revolutionstagebuch 1918/19"; er enthält
Aufzeichnungen vom August 1918 bis zum Juli 1919, umfasst also die
Novemberunruhen und die unglückselige Periode der Münchner
Räterepublik Kurt Eisners. Es ist erstaunlich, wie sicher Hofmiller, nicht
der Kritiker, sondern der frei beobachtende Staatsbürger die Ereignisse
erlebt und beurteilt hat. Er ist kein Literat wie Eisner, der Revolution
„aus dem> Geiste" machen wollte; er ist einfach ein kluger Mann, der
die Zeit aus ihr selbst und ihren Exponenten erfasst hat. Er, Hofmiller,
kennt einen Volksgeist, weil er dem Volke zugehörte; darum konnte er
die Unpopularität des Umsturzes aus der scheinbar simplen Tatsache
ablesen, dass die bayrische Revolution stumm war, kein Lied hatte. „Dass
eine Bewegung, die nicht singt, wirklich aus dem Volk stammt, das
glaubt kein Mensch, der 1914 miterlebt hat." Man erkennt den Standpunkt,

von dem aus Hofmiller das politische Treiben einschätzt: was
ist ihm eine Revolution, eine neue Staatsform, wenn nicht ein Ringen
um vaterländische Herzgüter die Zielsetzung bestimmt? Manchmal trifft
er sarkastisch die bodenlose Hilflosigkeit der Umstürzler, die einem
geschwächten Bürgertum nur leere Reden und halbwüchsige Burschen auf
den Hals jagen können, vom Volk sprechen und kein Volk sind. „Eisner
tut sich viel zu gut auf die Unblutigkeit seiner Revolution. Als ob nicht
die meisten Revolutionen mit idealen Redensarten angefangen hätten Die
Ostersonntagsochsen, die ich am Karsamstag in italienischen Kleinstädten
sah, waren auch alte mit Blumen geschmückt, ihre Hörner vergoldet und
die weisse Haut mit blauen Ornamenten bemalt." Hofmiller hat nicht so
sehr unter den unzulänglichen Pröbeleien der bayrischen Sansculotten

707



gelitten wie unter dem Verlust der nationalen Würde. Er gibt viele
Beispiele, darunter folgendes: „Neulich in der 6. Klasse fragte ich 'das

Grammatik - Stück ab, in welchem unter anderm vorkam nommez
d'autres villes de France. Vergnügt nannte ein Teil der Klasse
Strassburg und Metz, wie wenn sie einen recht guten Witz machten. Ein
französischer Schüler würde sich lieber die Zunge abbeissen." Die Anekdote

zeigt den Quell von Hofmillers Trauer. Sein Mut, die Dinge
erkennen zu wallen, liess ihn die materielle Not der Zeit ertragen, die er
registrierte, ohne zu klagen. Der Ton der Aufzeichnungen ist herb,
gelegentlich durch Humor aufgehellt, aber ohne jedes Lachen. Woher hätte
das Lachen kommen können, wenn eine Notiz lauten musste: „Abends
im Hofbräukeller. Die alten Stammgäste nehmen sich, um trotz der
Beleuchtung (wie ein Heiliges Grab) ihre Zeitung lesen zu können, Licht-
stümpfchen mit, Wachsstöcke und dergleichen. Es sieht gespenstisch aus,
wie ein Märchen von Grimm, wo jedes Lichtlein ein Menschenleben
bedeutet." So erlebte Hofmiller das Märchen von Deutschlands trübster
Zeit.

Hofmillers Schriften haben eine wesentliche Gültigkeit für die
Geschichte des Geistes. Denn ob nun der feinste deutsche Essayist die Grundlagen

der Epoche prüft oder ob er die härteste Realität betrachtet:
immer ist H ofmilier eine so klare Persönlichkeit, dass sie souverän genannt
werden darf.

Carl Helbling.

Georg Jenatsch

Als sich der damals im achtzehnten Lebensjahre stehende „Georgius
Jenatius" 1614 im Zürcher Lektorium das geistige Rüstzeug eines künftigen

Kanzelredners aneignete, um sich, seiner Familientradition gemäss, zu
einem evangelischen Prädikanten auszubilden, spendete sein Professor dem

äusserst intelligenten und hochbegabten Engadiner massloses Lob: „Gloria,
Jenati, iuvenum sophiaeque medulla ..." (Jenatsch, du Ruhmesstern der
Jugend, du Krone der Weisheit...)

Und ein scheinbar prophetisch begabter Schulkamerad, Georg Wiezel,

sang ihm die schmeichelnden Worte, wenn er sich nicht täusche, so werde
Jenatsch einst der Ruhm und das grosse Licht seines Vaterlandes werden:
,Ni fallor, patriae es futurus olim nostrae gloria lumen atque magnum."

Aber nicht nur diese schmeichelnden Stimmen, sondern auch eine, ihm
von einem Astrologen ins Gesicht geworfene Bemerkung sollten sich
erfüllen: „Iste homo morietur morte violenta." Dieser Mann wird eines
gewaltsamen Todes sterben!

Dank der grossen, gewissenhaften Arbeit Alexander Pfisters1)
löst sich dieser Jenatsch, schon zu seinen Lebzeiten eine viel umstrittene
Persönlichkeit, aus dem Nebel mythischer Unsachlidhkeit hervor und

J) Georg Jenatsch, sein Leben und seine Zeit. Verlag Benno Schwabe
und Co. 1938.

70S



taucht in seiner ganzen historischen Grösse und Problematik vor unserem
geistigen Auge auf. Die Aktualität dieses Pfarrers, Diktators, Konvertiten,

Verräters, Helden und Patrioten ist unverkennbar. Dennoch
vermeidet Pfister — sich nur an die Historie haltend — jedwede Beziehung
zur Moderne. Und es ist gut so: mag sich der Leser anhand der heute
wohl am erschöpfendsten Auskunft gebenden Biographie Pfisters selbst
ein Bild anfertigen und die geistigen Brücken zur heutigen Zeit schlagen.

In klaren Zügen zeichnet Pfister das äusserst verwickelte politische
Geschehen der damaligen Zeit, und, immer wenn es beginnt interessant
zu werden, sehen wir Jenatsch, den „Bündner Teil", wie er wohl zu
Unrecht geheissen wurde, aus dem Strudel der Geschehnisse auftauchen
und bestimmend in das Schicksal seines Landes, ja ganz Europas
eingreifen.

Seit ihrer Entstehung hatte die Schweiz die verantwortungs- aber auch
ehrenvolle Aufgabe im Leben der europäischen Völkerfamilie, Hüterin,
und im Notfalle Verteidigerin der für die Lebensinteressen ihrer Nachbarn
und darüber hinaus ganz Europas so wichtigen Alpenpässe zu sein. 1st

es heute aber die Schweiz als Ganzes, der diese Aufgabe zufällt, so waren

es im 17. Jahrhundert vor allem die drei Bünde, in deren Mitte sich,
wie das Kreuz im Schweizer Wappen, diese Pässe ausbreiteten. Die
katholischen Mächte rüsteten zum Vernichtungskampfe gegen den deutschen
Protestantismus, und so wurde es für Spanien-Oesterreich zur Lebensfrage,

sich die Pässe durchs Veltlin und Bünden zu sichern. Frankreich
aber, das namentlich unter Heinrich IV die venezianische Politik
unterstützte, war seit jeher ein alter Bundesgenosse Rhätiens und der
evangelischen Städte der Eidgenossenschaft und suchte dementsprechend
seinen Anspruch auf die Pässe geltend zu machen.

Für Bünden hiess die Lebensfrage nun, den Angriff Spanien-Oesterreichs

auf seine Pässe abzuwehren, und —• im Schutze Frankreichs —
seine Freiheit zu bewahren. Der Konflikt konnte so nicht ausbleiben, und
die innere Gespaltenheit der Bündner durch die Glaubensfrage bot den
Grossmächten fruchtbaren Boden zum Aussäen ihrer diplomatischen In-
triguen. Wollte Bünden heil aus dem Kampfe kommen, so musste es selbst
bei der Aufziehung dieser Intriguensaat mithelfen und einen Mann finden,
der sich nicht scheute, über Leichen und gebrochene Verträge ohne jede
Gewissensbisse hinwegzuschreiten. Jenatsch war der rechte Mann zur
rechten Zeit.

Aus einer langen Reihe evangelischer Prädikanten stammend, wurde
Jenatsch zunächst selbst zum feurigsten Vertreter seines Glaubens und
scheute sich nicht, von der Kanzel herab Aufruhr zu stiften um schon als
Pfarrer dem Worte durch die Tat Nachdruck zu verschaffen. Sein massloses

Treiben rief den Bürgerkrieg hervor und feuerte die Spanier zu
jenen grausamen Veltlinermorden an. „Genatzius dasz gottlosz maul,
aerger denn ein fisch, der da faul" sah nun die Zeit gekommen, die
Bibel mit dem Schwerte zu vertauschen. Zunächst tauchte er unter
Mansfeld und Tilly in das Gewoge des dreissig-jährigen Krieges unter

709



und wandte sich erst 1624, als in Frankreich Richelieu ans Ruder kam,
wieder dem Schicksale Bündens zu. Sein Verhältnis zu Venedig, das Zeit
seines Lebens auf einer echten Zuneigung beruhte, vertiefte sich, als er
sich der Interessenpolitik Richelieus bewusst wurde, und1 erst der „gute
Herzog Rohan" vermochte sein Vertrauen füir Frankreich wieder zu
gewinnen. Richelieu jedoch war kein Rohan und wiederum sah sich Jenatsch
durch Frankreich enttäuscht. Der Pakt mit dem Teufel, mit dem ver-
hassten Spanien-Oesterreich war die einzige Rettung aus der Not.
Jenatsch unterdrückte seine eigenen Sympathiegefühile, beging Verrat an
Frankreich, schloss diesen Pakt und trieb die Franzosen samt Rohan aus
dem Lande. In Jenatschs ehemaligem Freunde Guter fand Richelieu ein
williges Werkzeug zur erneuten französischen Einmischung, und diesen
Bestrebungen, wie einer nicht ganz abgeklärten Blutrache der von Planta
fiel Jenatsch am 24. Januar 1639 zum Opfer. „N'est il pas vray qu'il
estoit un méchant homme?" war der Dank des französischen Königs
bei der Nachricht von Jenatsch's Ermordung. Das Bündner Volk jedoch
baute auf dessen Werk von nun an seine ganze Politik auf, erlangte
seine Freiheit wieder und gelangte zu einer langandauernden Friedensperiode.

„Er war in seinem Wesen eine seltsame Mischung von brutaler Kraft,
Gewalt, Leidenschaft, mythischer Empfindung und Frömmigkeit" schreibt
Pfister von Jenatsch. Und wirklich: als Prädikant vergötzte er die Macht
als einzige Triebkraft seines Geschehens, war ein ausgesprochener Feind
aller demokratischen Bestrebungen, trachtete nach der Errichtung einer
theokratischen Diktatur des evangelischen Glaubens und betrachtete die
Gerechtigkeit als eine Funktion von Macht und Gewalt. Der Grundsatz,
der Zweck heilige die Mittel und das von ihm selbst immer wieder
betonte „Vivere e lasciar vivere" gingen in seiner ungewöhnlichen und
imposanten Persönlichkeit eine seltsame Ehe ein, deren Frucht das unsichere
Gefühl ist, das wir diesem Manne gegenüber empfinden.

Es ist vielleicht bezeichnend, dass C. F. Meyer bei seiner Jenatsch-
Bearbeitung immer das Bild Bismarcks vor Augen schwebte. In vielem

scheint er auch ein würdiger Schüler Machiavellis gewesen zu sein. —
Seinen Uebertritt zur katholischen Kirche hat man wohl mit Unrecht
als nur im politischen Interesse liegend verdächtigt. (C. F. Meyer!) Es
sind uns genügend Beweise überliefert, dass er es mit seiner Konversion
tief ernst meinte, und er selbst sah sie als eine Führung durch Gottes
Gnade an. Auch wurde aus dem Saulus kein Paulus, wie es die Inschrift
auf seinem Churer Grabmal irrtümlicherweise verkündet, denn nach seiner

Konversion trat Jenatsch warm und bis zu seinem Tode für die
Gewissensfreiheit ein. An die Stelle der brutalen Gewalt war eine tiefere
Einsicht getreten, doch sein alter Trotz ist ihm geblieben. So schreibt
er: „Mit Gottes Hilfe habe ich oft Teufel und Welt bezwungen. Ich werde
sie noch ferner bezwingen, wenn auch meinen Feinden darob der Bauch

platzt." Und einem Pater, der — nachdem Jenatsch schon zum
Katholizismus übergetreten war — die Verfolgung der Protestanten gepredigt

710



hatte, hält er vor „di predieare una tale bestial,ità, indegnità, por-
cheria

Jenatsch ist der Typus des Volksführers, dessen ganzes Leben seiner
Heimat und deren Befreiung gilt, ohne sich um Recht und Leben anderer
zu kümmern, aber auch ohne nur das Geringste mehr zu fordern als Freiheit

und Unabhängigkeit seines Landes. Können wir seinen Auffassungen

von Recht und Gewissen auch nicht zustimmen, so bewundern wir
dennoch seine Liebe zur Heimat, die Weitherzigkeit seiner religiösen
Auffassung und nicht zuletzt die Kraft und Beharrlichkeit, mit der er
sein einmal gestecktes Ziel verfolgte. „Er wurde nicht gerächt, von
niemandem beweint... Habet Abscheu vor diesem Verräter" heisst es
in einem ladinischen Gedicht seiner Amtsbrüder. Die Nachwelt hat ihm
ein schöneres Denkmal gesetzt, nicht zuletzt in dem Werke Pfisters.

Ein Vergleich mit der C. F. Meyer'schen Charakterisierung des
Jenatsch drängt sich naturgemäss bei einer Betrachtung dieser Persönlichkeit

auf. Dass der Zürcher Dichter unter der Last des geschichtlichen
Stoffes beinahe zusammengebrochen ist, wird einem bei der Lektüre
der Biographie Pfisters nur allzu klar und man steht bewundernd vor der
Arbeit Meyers, der nicht nur den geschichtlichen Begebenheiten in vollem

Masse Rechnung trug, sondern diese mit dichterischer Genialität in
seinen Roman zu erhellen und zu vergeistigen wusste. Jenatschs Gestalt
trotzt uns aus Meyers Dichtung ebenso mutig entgegen wie aus Pfisters
Historie. Arnold Ktinzli.

Arthur Schopenhauer: Sämtliche Werke

Nach der ersten, von Julius Frauenstädt besorgten Ausgabe neu bearbeitet
und herausgegeben von Arthur Hübscher. F. A. Brockhaus, Leipzig 1937.

Herausgeber und Verleger haben ein grosses Werk der Schopenhauer-
Philologie unternommen: die Texte aller Werke des Philosophen werden
mit peinlicher Genauigkeit durchgesehen, bereinigt und für wissenschaftliche

Arbeit eingerichtet. „Schopenhauer hat der äusseren Form seiner
Werke durchaus nicht die Sorgfalt angedeihen lassen, die man nach
seinen Worten voraussetzen müsste,"... obwohl er noch zuletzt seinen
Fluch über jeden aussprach, der bei künftigen Drucken seiner Werke
irgend etwas daran ändere, „sei es eine Periode, oder auch nur ein Wort,
eine Silbe, ein Buchstaben oder ein Interpunktionszeichen." Der Nachwelt,

die ihn — wie er sicher annahm — lesen werde, legte er damit
eine Verpflichtung zu philologischer Arbeit an seinen Texten auf. „Eine
erschöpfende Vergleichung der Textfassungen der früheren Auflagen, die
handschriftlichen Zusätze ihrer Handexemplare und der übrige
handschriftliche Nachlass" ist, wie einer der früheren Editoren sagt, die
nähere Umschreibung dieser Verpflichtung. Bisher hielt man sich wesentlich
an die Ausgaben letzter Hand. „Ausser den Manuskriptbüchern und

711



Handexemplaren, mit deren Erschliessung sich die Editionsarbeit der
vergangenen Jahrzehnte beschäftigt hat, besitzen wir eine Reihe von
Handschriften Schopenhauers, die bisher völlig unbeachtet geblieben sind
und heute zum ersten Male der Gestaltung des Textes mit zugrunde
gelegt werden können." Wichtige Manuskripte, wie der 2. Band der
„Welt als Wille und Vorstellung", grössere und kleinere Zusätze in der
handschriftlichen Fassung der 2. Auflage der „Ethik" u.a.m. liegen
vor. „Die Grundlagen für die Textkritik sind damit wesentlich verbreitert;

mehr noch: Neben die sekundären Quellen, die in den
Handexemplaren und Manuskriptbüchern vorliegen, Niederschriften also, die
immer nur als Material für die Bearbeitung neuer Auflagen gedient
haben, treten nun zum ersten Male die primären Quellen : die Manuskripte,
die. unmittelbar als Druckvorlage Verwendung gefunden haben."
Damit, sagt Arthur Hübscher, sind „überhaupt zum ersten Male die
Voraussetzungen für eine wirklich dem Sinne- Schopenhauers entsprechende
Textgestaltung" gegeben.

Die Reihefolge der Werke richtet Hübscher nicht lehrgerecht nach

der bekannten Lese Ordnung Schopenhauers ein, sondern entwicklungsgeschichtlich

in Anlehnung an den ersten Herausgeber Frauenstädt, dem

er eine Ehrenrettung durch seine Polemik gegen Grisebach zuteil werden
lässt, letzterer hatte Schopenhauers Leseordnung seiner Edition zugrunde
gelegt, welche das Hauptwerk, die „Welt als Wille und Vorstellung" an
den Anfang stellte und die anderen Werke anschloss. Das Pro und
Contra möge man in Hübschers „Einleitung" im vorliegenden Band 1

der „Sämtlichen Werke" nachlesen; hier sei nur die Bemerkung gemacht,
dass Hübschers Anordnung den modernen historisierenden Anschauungen
mehr entspricht als jene Grisebachs.

Der Neuausgabe des grossen Pessimisten hat der Herausgeber ein

„Lebensbild" von rund 100 Druckseiten vorangestellt, das mit dem

hingebenden Fleiss eines alten Chronisten gearbeitet ist. Der neuesten

Schopenhauer-Biographie Walther Schneiders (Bermann-Fischer Verlag
1937) erteilt Hübscher eine scharfe — u. E. nicht verdiente — Censur.

Das handliche Format der Bände, die Klarheit des Satzspiegels wie
der gewählten Drucktypen müssen als vorbildlich bezeichnet werden.

Paul Schmitt.

Bezugsbedingungen :

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr.

Erscheint jeweilen anfangs des Monats.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz Sc Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Zürich

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 60 60

712


	Kleine Rundschau

