
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 11

Artikel: Vom totalen Staat und seinen ideologischen Voraussetzungen

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom totalen Staat und seinen
ideologischen Voraussetzungen

Von Hans Barth*)

Der Elitebegriff und der Geist als Maske der Macht.

Der Moralist Sorel konnte die Anwendung des sozialen
Mythos in einem völlig moralfreien Sinne nicht vermeiden. Der
Mythos vom Generalstreik stand für Sorel immerhin im Dienste
der Schaffung eines idealen Zustandes der europäischen
Menschen, wo Freiheit und Disziplin sich in einer durch die Technik

bedingten rigorosen Sachlichkeit verbanden, um das

gigantische Werk des technischen Zeitalters — eine umfassende
menschenwürdige Existenz zu schaffen — zu vollenden. Zur
endgültigen Beseitigung der moralischen Struktur des
Mythosbegriffes bedurfte es aber noch eines andern Umstandes. Man
musste die im 19. Jahrhundert sich langsam vollziehende
Destruktion der moralischen Vorstellungen und Gesetze in
Verbindung bringen mit der von Sorel erstrebten moralischen
Tendenz des Mythos. Sorel wusste — er war nicht umsonst ein
Schüler von Marx —, dass die herrschenden Ideen, die Rechtsund

Staatsauffassungen eines Zeitalters abhängig sind von den
Klasseninteressen derer, die diese Anschauungen vertreten und

geschaffen haben. Es war nur folgerichtig, diese
Interessenbedingtheit des ideologischen Ueberbaus auch auf die Moral
anzuwenden und bei dem Nachweis zu enden, den ja schon Marx
und Engels geführt hatten, dass auch alle moralischen Verbote
und Gebote, die in einer Gesellschaft herrschen, nur Ausfluss
bestimmter gesellschaftlicher Interessen sind und daher sich
weder allgemeinverpflichtend noch „ewig" zu nennen das Recht
haben. Sorel hat aber die ursprünglich moralische Tendenz von
Proudhon, den er als den grössten französischen Philosophen des
19. Jahrhunderts preist, nicht nur verehrt, sondern mit
eigentümlich zäher Energie festgehalten. Es ist kein Zufall, dass er
einmal einen Brief an Proudhon mit Zustimmung anführt. „II faut
travailler à réaliser en nous-même notre ideale, sans quoi la
vie est une dégringolade continue, et comme les orangs après
*) Fortsetzung und Schluss des Beitrages im Februar-Heft der N. S. R.

673



avoir commencé par la gentillesse nous finissons par la

brutalité."82) Das war Sorels eigene und tiefste Ueberzeugung.
Das war das Erbe eines grossen Begriffs von Humanität und
Menschenwürde, der stark bei Proudhon und Sorel nachwirkt.
Aber die einmal begonnene Reduktion sämtlicher moralischer
Gefühle und Gesetze auf die Klassenlage und deren Interessen
konnte nicht wohl eingeschränkt werden. Sie nahm vielmehr
ihren unabänderlichen Lauf bis überhaupt nichts mehr
zurückzuführen war, d. h. bis jeder geistige Inhalt oder Wert aus
seinem interessebedingten Ursprung hergeleitet war. Diese
Reduktion der geistigen Welt war aber zugleich die Destruktion
der moralischen Welt. Denn wenn alle geistigen und normativen

Inhalte nur Ausdruck von Interessen waren, so musste die

verpflichtende Kraft dieser Inhalte notwendig abhängig sein

von der Grösse und Macht der dahinterstehenden Interessen.
Die geistige Welt wurde zu Funktion der Klassenlage. Da aber

gemeinsame Interessen sich zur Erreichung gemeinsamer Zwecke
zusammenschliessen und auf diese Weise soziale und politische
Macht entsteht, so wird die geistige Welt zu einer Funktion
der Macht.

Man kann diesen Vorgang vorzüglich an der Philosophie
Friedrich Nietzsches exemplifizieren. Man kann aber auch —
und das liegt uns in diesem Zusammenhang näher — als
Beispiel die Soziologie des Marchese Vilfredo Pareto heranziehen.

Im Mittelpunkt von Paretos Soziologie steht der Begriff der
Elite. Sie ist die führende und herrschende Schicht in einem

gesellschaftlichen Gebilde. Damit stellt sich Pareto auf den

Boden eines Satzes, den Marx und Engels im Kommunistischen
Manifest ausgesprochen haben und auf den sich der italienische
Soziologe nachdrücklich beruft. „Alle bisherigen Bewegungen
waren Bewegungen von Minoritäten oder im Interesse von
Minoritäten." Während aber Marx und Engels gerade diesen
Zustand aufheben wollten, indem durch die proletarische
Revolution die Majorität zum Subjekt der geschichtlichen Bewegung

gemacht werden sollte, hielt Pareto dieses Vorhaben für
eine Illusion. Wohl ändern sich die Führerschichten, nicht aber
die Tatsache, dass es in allen gesellschaftlichen Verhältnissen
Führende und Geführte gibt. Was die gesamte Geschichte zu

32) Sorel an Berth, Méfaits des Intellectuels, S. XXXIV.

674



berichten weiss, ist der stete Wechsel von Aufstieg und Niedergang

der Eliten, ist der Kampf der Führerschichten untereinander,

der aufsteigenden gegen die gerade herrschenden, die
sich an der Macht zu erhalten suchen. „La storia e un cimitero
di aristocrazie."33) Entscheidend ist nun, dass Pareto den Kampf
der Eliten in der Gesellschaft nicht nur bloss als einen Kampf
um die politische und soziale Macht darstellt, sondern dass

dieser Kampf um die Herrschaft — wie schon Marx gelehrt
hatte — sich auch in die geistige Welt erstreckt. Der
gesellschaftliche Machtkampf ist zugleich ein geistiger Kampf.
Pareto hat seine Lehre vom Kreislauf der Eliten bereits in seinem

grossen Werk Les Systèmes socialistes (1902) entwickelt. Sein

riesiger Trattato di Sociologia generale (1915/16) ist eigentlich
nur der allseitigen, vor allem auch psychologischen Begründung
dieser Lehre gewidmet, wobei Pareto — um seinen Behauptungen

ein Maximum an Objektivität zu sichern — seine
erläuternden Beispiele vornehmlich aus der antiken, der griechischen

und römischen Geschichte und Philosophie entnimmt. Da
der Mensch nach Pareto erfahrungsgemäss die Neigung hat, seine

Handlungen logisch und moralisch zu rechtfertigen, spielt im
Kampf um die soziale Macht der Kampf der Ideen eine
bedeutsame Rolle. Alle Ideen erscheinen als Mittel im Kampf um
die Macht. Die aufsteigenden Aristokratien erwecken demgemäss
den Anschein, dass sie für allgemeinmenschliche Güter, als da

sind soziale Gerechtigkeit, Freiheit und Humanität, einsetzen
und nur nach der Verwirklichung dieser Ideale trachten. Diese

allgemeinen Ideale der Menschheit haben aber in Tat und Wahrheit

nur den Sinn — er kann denen, die vorgeben für ihn zu
kämpfen, durchaus unbewusst sein —, die eigenen, subjektiven
Interessen zu verdecken und sich auf diese Weise der Unterstützung
durch viele Parteigänger zu versichern, damit der eigene
Eintritt in die führende Schicht möglich werde. Entscheidend für
die Stellung der Elite ist aber ausschliesslich der Besitz der
wirtschaftlichen und politischen Macht. Die gesamte Welt der
Ideen und Ideale, der Werte und sittlichen Gesetze, von denen
unter Umständen eine überzeugende und verpflichtende
Wirkung auf grosse Teile einer Gesellschaft ausgehen kann, hat
bloss den Zweck, den Besitz der Macht in den Händen der eben

33) Pareto, Trattato di Sociologia, § 2053.

675



herrschenden Elite zu gewährleisten. So ist die Verbreitung
einer Ueberzeugung durch sittliche Grundsätze nur ein Mittel,
sich die Macht zu verschaffen oder sie in ihrem Bestand zu
erhalten.34) „C'est par la force que les institutions sociales
s'établissent et c'est par la force qu'elles se maintiennent. Toute
élite qui n'est pas prête à livrer bataille, pour défendre ses

positions, est en pleine décadence."35) Der Kampf der Eliten ist
für Pareto nur eine Form des allgemeinen „struggle for life",
wie ihn Darwin als fundamentale Lebenserscheinung gelehrt
hatte. Ob wir es nun mit einem Gegensatz religiöser Anschauungen

und Kulte zu tun haben oder mit einem Widerstreit von
Rechtsauffassungen und Staatslehren, von ethischen Systemen
und Ueberlieferungen, am Grunde dieser geistigen Auseinandersetzungen

liegt immer und überall der Kampf der Klassen und
Eliten. Die Kämpfe, die sich in der geistigen Welt abspielen
und die den Anschein erwecken als ob sich hier durch Vernunft
begründbare oder auf allgemeingültige Werte gestützte Anschauungen

entgegenständen, entpuppen sich in Paretos
skeptischdestruktiver Analyse als blosse Formen des sozialen
Machtkampfes, als „Formen des Klassenkampfes."36) Dem Faktum
der Zirkulation der Eliten und damit des Klassenkampfes kann
sich der Mensch nicht entziehen, handelt es sich doch in diesem

Kampf um eine ursprüngliche Erscheinung des Lebenswillens
selbst. Da die Eliten nicht von Dauer sind, wechseln mit ihnen
auch die gesamten, von ihnen zu den Zwecken zuerst der
Erringung und nachher der Erhaltung der Macht erzeugten
geistigen Welten, Hierarchien der Werte, religiösen Formen und
Kulte und sittlichen Gesetze. Sie sind ja ausschliesslich
Ausdruck des irrationalen willensmässigen Lebensdranges. Und zwar
nehmen sie den Charakter der Rationalität an, weil, wie Pareto

meint, eine Sucht, alles zu rationalisieren zum Wesen des
Menschen gehört. „Die Menschen haben eine ausgesprochene
Neigung, ihren Handlungen einen logischen Firnis zu geben."37)
Die Rationalisierung oder Logifizierung hat aber mit wirklicher
Rationalität nicht das mindeste zu tun. Eine Entscheidung über

34) Les Systèmes socialistes, Band I, S. 39.

35) op. cit., I, S. 40.

36)op. cit., Band II, S. 454/5.
37)Trattato di Sociologia, § 154.

676



die Gerechtigkeit einer Rechtsordnung ist daher vollkommen
aussichtslos. Eine Rechtsordnung lässt sich höchstens darauf
hin untersuchen, ob sie einer herrschenden Elite dienlich ist
oder nicht. Eine Rechtsordnung ist also weder Ausfluss und
Kundgabe eines göttlichen Willens noch Ausdruck einer in der
Natur der menschlichen Vernunft begründeten einheitlichen
Gesetzmässigkeit. Sie ist und bleibt das Erzeugnis einer Macht.
Sie erhält sich solange, als die Macht, die sie schuf, erhalten
bleibt; sie wird vernichtet mit dieser Macht, wenn diese von
ihnen zerfällt oder durch eine stärkere Gewalt überwunden wird.
Eine herrschende Elite kann auch aus inneren Gründen
zerfallen, dann nämlich, wenn „humanitäre" und „sentimentale"
Erwägungen die rigorose Anwendung der Gewalt verhindern.
Wer die Waffen hat, muss auch den Mut haben, sie zu gebrauchen.38)

Der Zerfall des Machtgedankens ist also geradezu ein

Symptom für den innern Zerfall einer Elite. Diesen
humanitärsentimentalen und — wie Pareto gerne zu sagen liebt —
demokratischen Einflüsterungen sei um Wende vom 19. zum 20.

Jahrhundert das Bürgertum zugänglich geworden. Pareto steht
mit diesen Anschauungen mit Sorel in einer Front. Beide
beklagen die Auflösung aller kriegerischen Tugenden des Bürgertums

und sagen ihm daher seinen endgültigen Untergang voraus,

es sei denn, was Sorel glaubte, dass ein Krieg eine Umkehr
bewirke. Der Hauptvorwurf besteht darin, dass das Bürgertum
nicht mehr in der Lage sei, seine Macht zu handhaben und
gegebenenfalls rücksichtslos einzusetzen.

Im Grunde genommen ist Paretos Soziologie der Eliten eine

Theorie des latenten Bürgerkriegs und es verlohnt sich in
diesem Zusammenhang wohl, sich — in allerdings nur knappen
Zügen — einige Merkmale der Strategie und Taktik der
bolschewistischen Revolution in Erinnerung zu rufen.

Klassenkampf und Bürgerkrieg.

Das Ziel Lenins war „die Vernichtung des Staates". Das

bedeutete, dass die Gewaltanwendung in der klassenlosen
Gesellschaft überhaupt aufhören sollte; „denn die Menschen werden

sich gewöhnen, die elementaren Regeln des gesellschaft-

33) Les Systèmes socialistes, Band II, S. 452.

677



lichen Zusammenlebens ohne Gewalt und ohne Unterordnung
einzuhalten."33) Hand in Hand mit diesem utopischen Ziel ging
Lenins Vorstellung, in der noch die letzten Anklänge von Marxens

„realem Humanismus" seiner philosophischen
Jugendschriften spürbar sind, dass in der klassenlosen Gesellschaft
zur „Abschaffung der Arbeitsteilung unter den Menschen"
geschritten werden könne und dass man dadurch „zur Erziehung
und Heranbildung von allseitig entwickelten und allseitig
geschulten Menschen, die alles zu tun verstehen", „nach einer
langen Reihe von Jahren" gelangen werde.40) Doch vor
diesem Ziel lag die Revolution, in der die Gewaltanwendung und
der Terror ihre furchtbarsten Triumphe feiern sollte. „Um das

Individuum heilig zu machen, muss das gesellschaftliche Regime
abgeschafft werden, das dieses Individuum ans Kreuz schlägt.
Diese Aufgabe aber kann nur durch Blut und Eisen erfüllt
werden."41) Diese Worte Trotzkis stehen in einer gegen Kautsky
gerichteten Schrift. Denn Kautsky hatte dem Bolschewismus
als „Erbsünde" vorgeworfen, dass er die Demokratie durch
die Regierungsform der Diktatur verdränge42) und dass er durch
die Anwendung des Terrors den „Kampf der Köpfe" zu einem

„Kampf der Fäuste" zurückbilde.43) Der Gegensatz zwischen
Kautsky und Trotzki ist darum erwähnenswert, weil er erkennen

lässt, dass Trotzki für die Zeit des Bürgerkrieges, in den
ein revolutionärer, rigoros geführter Klassenkampf notwendigerweise

münden muss, eine Staatsform erstrebte, die sich nur
wenig von dem unterscheidet, was wir den totalen Staat nennen.

Auch hier zeigt sich deutlich, dass der totale Staat des

an die Macht gekommenen revolutionären Proletariats nach
dem Vorbild des Kriegsstaates konstruiert wird. „Während des

Krieges werden alle Institutionen und Organe der Staatsgewalt
zu Organen der Kriegsführung", daher, folgert Trotzki, muss
auch eine „Militarisierung der Arbeit im Arbeiterstaate"
durchgeführt werden.44) Die Angleichung des Arbeiters an den Sol-

33) Lenin, Staat und Revolution, Sämtliche Werke, Bd. XXI, S. 537.

40) Lenin, Werke, Bd. XXV, S. 234.

41) Trotzki, Terrorismus und Kommunismus, Hamburg 1920, S. 48.

42) Karl Kautsky, Terrorismus und Kommunismus. Ein Beitrag zur
Naturgeschichte der Revolution, Berlin 1919, S. 144.

4S) Kautsky, op. cit. S. 152.

44) Trotzki, op. cit. S. 113 ff.

678



daten kündigt sich schon in den „Briefen aus der Ferne" von
Lenin an. Bereits 1917 hatte der damals noch in der Schweiz
lebende Revolutionär, offenbar tief beeindruckt von der
Mobilisierung sämtlicher einem kriegführenden Volke zur Verfügung
stehender Kräfte in Deutschland und Frankreich, gefordert, dass
eine „allgemeine Arbeitspflicht" auch in Russland verwirklicht
werden müsse.45) Diesen Gedanken baut Trotzki aus: die Arbeitspflicht

kann nur realisiert werden durch die Militarisierung
der Arbeit auf der Grundlage des staatlichen Zwanges. Die
„Verteilung der Arbeiter setzt die Unterordnung der zu
Verteilenden unter den Wirtschaftsplan des Staates voraus."46) Hält
man hinzu, dass der Träger und der Ausführende des Willens
des bolschewistischen Staates „die revolutionäre Vorhut des

Proletariats" — die kommunistische Partei war, so ist dadurch
das Vorbild des Einparteienstaates geschaffen. Man braucht
ja diese Staatsform keineswegs überall im gleichen Sinne zu
verwenden. Auf alle Fälle kann jeglicher Zwang eines
allmächtigen Staates durch den Willen der herrschenden Partei,
die nun die Funktion der führenden Elite übernimmt, gerechtfertigt

werden.

Doch kehren wir zurück zur Analyse von Paretos Lehre vom
Kreislauf der Eliten.

Zerstörung der Vernunft.

Pareto, der eine Art bürgerlicher Machiavelli sein wollte,
hat in der Vorgeschichte der Ideologie des totalen Staates
darum eine bedeutsame Stellung, weil seine Elitenlehre auf
engste und verhängnisvollste Weise verbunden war mit einer
radikalen Reduktion aller geistigen Werte und Gebilde auf
die Macht. Es gibt mit Ausnahme der ausschliesslich
quantitative Beziehungen in Natur und Anthropologie
suchenden, an der Mathematik orientierten Wissenschaften nichts,
was einer Eigengesetzlichkeit des Geistes gleichkäme. Nur die
Mathematik und die quantifizierende Naturwissenschaft, die mit
der Mathematik und nach ihrem Vorbild arbeitet, erzielen wahre,
weil verifizierbare Sätze. Alle übrige Tätigkeit des menschlichen

46) Lenin, Werke, Bd. XX/1, S. 49.

4,i) Trotzki, op. cit. S. 117.

679



Geistes steht willkürlich oder unwillkürlich im Dienste des

ursprünglichen Lebenskampfes und erschöpft sich darin, kräftige
Aufstiegstendenzen innerhalb eines gesellschaftlichen Beziehungsnetzes

sittlich oder religiös zu rechtfertigen und dadurch mit
dem Scheine der Allgemeinverbindlichkeit verklärend zu
umgeben. Wer von Recht und Vernunft im gesellschaftlichen Kampfe
spricht, wer sie geradezu als ordnende Prinzipien erstrebt und
verteidigt, ist ein Tor. Pareto nennt es denn auch einen
„absurden Glauben", der den Gedanken des guten Rechts und der
Vernunft an die Stelle von Macht und Gewalt setzen wolle.47)

Mit diesem Bekenntnis ist ein bedeutsamer Prozess, der
vehement im 19. Jahrhundert einsetzte, zu einem Ende gekommen.
Mit diesem Bekenntnis nimmt eine schrankenlose Machtanwendung

— vor allem bei der Entscheidung in der Welt des Geistes,
der Religion und des Gewissens — im 20. Jahrhundert ihren
Anfang. Nicht dass diese Gedanken neu wären. Griechen haben
sie ausgesprochen: Kallikles und Trasymachos48) ; Machiavelli
hat um diese Zusammenhänge gewusst und vollends die
politische, ja auch die kirchliche Praxis hat sich je und je
dieser Rezepte bedient. Aber es wurde doch erst — wenn man
von Ansätzen in der französischen Aufklärung absieht — im
19. Jahrhundert zur umfassenden systematischen Aufgabe, die

Zurückführung alles geistigen Gehaltes auf Interessen zu

bewerkstelligen und erst dem 20. Jahrhundert blieb es vorbehalten,

aus dieser Destruktion die praktisch-politischen Konsequenzen

zu ziehen.49)

47) Trattato di Sociologia, § 2582.

4S) Vergl. Piatons Dialoge Oorgias und der Staat, ferner Adolf Menzel,
Kallikles oder über die Lehre vom Recht des Stärkern im Altertum,
Wien 1923.

49) Die Zusammenhänge zwischen Sorel-Pareto und Mussolini sind zu be¬

kannt als dass sie hier besonders hervorgehoben werden müssten. Outen

Aufschluss geben die genannten Schriften von Berth, Pirou und

Freund. Man vergleiche ferner O. A. Borgese, Goliath, the March of
Fascism, New York 1937, und die kleine materialreiche, gute Schrift
von Hans Kohn, Force and Reason, Cambridge (Mass.) 1937. Siehe

auch Walter Witzenmann, Politischer Aktivismus und sozialer Mythos,
Berlin 1935, S. 140 ff. — Dass der Nationalsozialismus entschieden

beim Faschismus in die Schule gegangen ist, vornehmlich in den

Anfangszeiten, dürfte offenkundig sein.

680



Mit Bacon von Verulam setzt ein bewusster Kampf gegen die
Vorurteile des menschlichen Geschlechts ein und zwar deshalb,
weil Vorurteile das Geschäft der Vernunft, die Wirklichkeit
zu erkennen, beeinträchtigen und darum den Fortschritt der
Erkenntnis und die durch sie bewirkte Beherrschung der Natur

verhindern. Französische Aufklärer, die mit Vorliebe auf
Bacon zurückgriffen, führten wiederum einen leidenschaftlichen
Streit wider die préjugés auf allen Gebieten geistiger Tätigkeit.
Auch ihnen bedeutete der Kampf gegen Vorurteile eine Inthronisierung

der Vernunft, deren unumschränkte Herrschaft
Ordnung und Glück der Menschheit gewährleisten konnte. Es war
im 18. Jahrhundert kein Geheimnis, dass der Unterschied der
Stände einen Unterschied des Geschmacks, der Leidenschaften
und der Vorurteile bedinge. Es wurde aber grundsätzlich nicht
in Frage gestellt, dass die Vernunft diese Vorurteile nicht
überwinden könne. Die Zugehörigkeit zu einem bestimmten
Stand brachte keineswegs notwendigerweise eine Deformation
der Vernunft mit sich. Darum vermochte die Vernunft eine

allseitig befreiende Wirkung auszuüben und Vorurteile, die dem
rechten und vernünftigen Aufbau der Gesellschaft im Wege
standen, zu vernichten. Noch Karl Marx sprach von „bürgerlichen

Vorteilen."00) Aber bei ihm setzt nun eine
folgenschwere, verhängnisvolle Wendung ein: die Klassenlage wird
konstitutiv für das, was die Vernunft erkennt, fordert und
bewirkt. Die Vernunft ist abhängig von der Klassenlage, sie
steht in ihrem Dienst, ihr Werk ist getrübt von den Interessen
dessen, dem sie angehört. Und zwar ist diese Wirkung der
Klassenlage eine notwendige Wirkung, der sich die Vernunft
nicht entziehen kann. Die Vernunft ist also grundsätzlich
unfrei und gebunden an die gesellschaftliche Stellung ihrer Träger.

Allerdings ist diese „Gesetzmässigkeit" auch bei Marx nicht
ohne Ausnahme, wie hätte sonst er, der einer bürgerlichen
Mittelschicht entstammte, die Vernunft des Proletariat erkennen

und zum Ausdruck bringen können? Die Bindung des Be-
wusstseins und damit der Vernunft an die Klassenlage musste
also auch für Marx — wenigstens in Ausnahmefällen — das
Moment der Freiheit enthalten. Aber der Schritt von Marx
zur radikalen und totalen Reduktion der Vernunft auf die
50) Marx-Engels Gesamtausgabe, 1. Abteilung, Band VI, S. 536.

44 681



Klassenlage und die durch dieselbe bedingten Interessen, auf
den Lebenswillen und die Triebe war nur ein kleiner. Mit wichtigen

Vorbehalten hat auf dem Gebiete der Philosophie
Schopenhauer diesen Prozess begünstigt; rücksichtslos hat erst
Nietzsche die Konsequenzen gezogen aus Schopenhauers Lehre,
wonach der Intellekt geschaffen wurde als Instrument im Dienste
des Lebens. Nietzsche führte die uneingeschränkte Reduktion
der gesamten geistigen Welt und der Vernunft auf den Willen
zur Macht durch, der nunmehr an die Stelle von Schopenhauers

universalem Lebenswillen trat. Es fehlte nur noch die
praktische Anwendung dieser „méfaits des intellectuels." Auch
diese sollte dem Abendlande nicht erspart bleiben. So vereinigt
sich denn die von Marx, Bergson und Nietzsche mitgeformte
Mythenlehre Sorels mit der Soziologie des Kreislaufs der Eliten
von Pareto zu dem denkwürdigen Ergebnis einer radikalen
Abdikation der Vernunft vor der Gewalt. In der Tat: wenn
die Vernunft kein Mass der Dinge und Geschehnisse ist, wenn
im gesellschaftlichen und staatlichen Leben eine vernunft-
gemässe Erörterung der vorhandenen Probleme nicht stattfinden

kann — weil die Vernunft als Instrument der Erkenntnis
und als Mass von sittlichen Forderungen selbst nur „Ausdruck"
von Klasseninteressen und sozialer Macht sein soll —, dann

bleibt allerdings nichts anders übrig als der Appell an die

Gewalt und des Mythos der direkten Aktion.

682


	Vom totalen Staat und seinen ideologischen Voraussetzungen

