Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 11

Artikel: Vom totalen Staat und seinen ideologischen Voraussetzungen
Autor: Barth, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom totalen Staat und seinen
ideologischen Voraussetzungen
Von Hans Barth®)

Der Elitebegriff und der Geist als Maske der Macht.

Der Moralist Sorel konnte die Anwendung des sozialen My-
thos in einem vollig moralfreien Sinne nicht vermeiden. Der
Mythos vom Generalstreik stand fiir Sorel immerhin im Dienste
der Schaffung eines idealen Zustandes der europdischen Men-
schen, wo Freiheit und Disziplin sich in einer durch die Tech-
nik bedingten rigorosen Sachlichkeit verbanden, um das gi-
gantische Werk des technischen Zeitalters — eine umfassende
menschenwiirdige Existenz zu schaffen — zu vollenden. Zur
endgiiltigen Beseitigung der moralischen Struktur des Mythos-
begriffes bedurfte es aber noch eines andern Umstandes. Man
musste die im 19. Jahrhundert sich langsam vollziehende De-
struktion der moralischen Vorstellungen und Gesetze in Ver-
bindung bringen mit der von Sorel erstrebten moralischen Ten-
denz des Mythos. Sorel wusste — er war nicht umsonst ein
Schiiller von Marx —, dass die herrschenden Ideen, die Rechts-
und Staatsauffassungen eines Zeitalters abhingig sind von den
Klasseninteressen derer, die diese Anschauungen vertreten und
geschaffen haben. Es war nur folgerichtig, diese Interessen-
bedingtheit des ideologischen Ueberbaus auch auf die Moral
anzuwenden und bei dem Nachweis zu enden, den ja schon Marx
und Engels gefiihrt hatten, dass auch alle moralischen Verbote
und Gebote, die in einer Gesellschaft herrschen, nur Ausfluss
bestimmter gesellschaftlicher Interessen sind und daher sich
weder allgemeinverpflichtend noch ,,ewig” zu nennen das Recht
haben. Sorel hat aber die urspriinglich moralische Tendenz von
Proudhon, den er als den grossten franzésischen Philosophen des
19. Jahrhunderts preist, nicht nur verehrt, sondern mit eigen-
timlich ziher Energie festgehalten. Es ist kein Zufall, dass er
einmal einen Brief an Proudhon mit Zustimmung anfiihrt. ,,I1 faut
travailler a réaliser en nous-méme notre ideale, sans quoi la
vie est une dégringolade continue, et comme les orangs apres

*) Fortsetzung und Schluss des Beitrages im Februar-Heft der N. S. R.

673



avoir commencé par la gentillesse nous finissons par la bru-
talité.”’s2) Das war Sorels eigene und tiefste Ueberzeugung.
Das war das Erbe eines grossen Begriffs von Humanitit und
Menschenwiirde, der stark bei Proudhon und Sorel nachwirkt.
Aber die einmal begonnene Reduktion sidmtlicher moralischer
Gefithle und Gesetze auf die Klassenlage und deren Interessen
konnte nicht wohl eingeschrinkt werden. Sie nahm vielmehr
ihren unabidnderlichen Lauf bis iiberhaupt nichts mehr zuriick-
zufithren war, d. h. bis jeder geistige Inhalt oder Wert aus
seinem interessebedingten Ursprung hergeleitet war. Diese Re-
duktion der geistigen Welt war aber zugleich die Destruktion
der moralischen Welt. Denn wenn alle geistigen und norma-
tiven Inhalte nur Ausdruck von Interessen waren, so musste die
verpflichtende Kraft dieser Inhalte notwendig abhingig sein
von der Grosse und Macht der dahinterstehenden Interessen.
Die geistige Welt wurde zu Funktion der Klassenlage. Da aber
gemeinsame Interessen sich zur Erreichung gemeinsamer Zwecke
zusammenschliessen und auf diese Weise soziale und politische
Macht entsteht, so wird die geistige Welt zu einer Funktion
der Macht. .

Man kann diesen Vorgang vorziiglich an der Philosophie
Friedrich Nietzsches exemplifizieren. Man kann aber auch —
und das liegt uns in diesem Zusammenhang naher — als Bei-
spiel die Soziologie des Marchese Vilfredo Pareto heranziehen.

Im Mittelpunkt von Paretos Soziologie steht der Begriff der
Elite. Sie ist die fithrende und herrschende Schicht in einem
gesellschaftlichen Gebilde. Damit stellt sich Pareto auf den
Boden eines Satzes, den Marx und Engels im Kommunistischen
Manifest ausgesprochen haben und auf den sich der italienische
Soziologe nachdriicklich beruft. ,,Alle bisherigen Bewegungen
waren Bewegungen von Minorititen oder im Interesse von
Minorititen.”” Wihrend aber Marx und Engels gerade diesen
Zustand aufheben wollten, indem durch die proletarische Re-
volution die Majoritit zum Subjekt der geschichtlichen Bewe-
gung gemacht werden sollte, hielt Pareto dieses Vorhaben fiir
eine Illusion. Wohl dndern sich die Fiihrerschichten, nicht aber
die Tatsache, dass es in- allen gesellschaftlichen Verhiltnissen
Fithrende und Gefiihrte gibt. Was die gesamte Geschichte zu

32) Sorel an Berth, Méfaits des Intellectuels, S. XXXIV.

674



berichten weiss, ist der stete Wechsel von Aufstieg und Nieder-
gang der Eliten, ist der Kampf der Fiihrerschichten unterein-
ander, der aufsteigenden gegen die gerade herrschenden, die
sich an der Macht zu erhalten suchen. ,La storia e un cimitero
di aristocrazie.”’s3) Entscheidend ist nun, dass Pareto den Kampf
der Eliten in der Gesellschaft nicht nur bloss als einen Kampf
um die politische und soziale Macht darstellt, sondern dass
dieser Kampf um die Herrschaft — wie schon Marx gelehrt
hatte — sich auch in die geistige Welt erstreckt. Der gesell-
schaftliche Machtkampf ist zugleich ein geistiger Kampf. Pa-
reto hat seine Lehre vom Kreislauf der Eliten bereits in seinem
grossen Werk Les Systémes socialistes (1902) entwickelt. Sein
riesiger Trattato di Sociologia generale (1915/16) ist eigentlich
nur der allseitigen, vor allem auch psychologischen Begriindung
dieser Lehre gewidmet, wobei Pareto — um seinen Behaup-
tungen ein Maximum an Objektivitit zu sichern — seine er-
liuternden Beispiele vornehmlich aus der antiken, der griechi-
schen und romischen Geschichte und Philosophie entnimmt. Da
der Mensch nach Pareto erfahrungsgemaiss die Neigung hat, seine
Handlungen logisch und moralisch zu rechtfertigen, spielt im
Kampf um die soziale Macht der Kampf der Ideen eine be-
deutsame Rolle. Alle Ideen erscheinen als Mittel im Kampf um
die Macht. Die aufsteigenden Aristokratien erwecken demgemiss
den Anschein, dass sie fiir allgemeinmenschliche Giiter, als da
sind soziale Gerechtigkeit, Freiheit und Humanitat, einsetzen
und nur nach der Verwirklichung dieser Ideale trachten. Diese
allgemeinen Ideale der Menschheit haben aber in Tat und Wahr-
heit nur den Sinn — er kann denen, die vorgeben fiir ihn zu
kimpfen, durchaus unbewusst sein —, die eigenen, subjektiven In-
teressen zu verdecken und sich auf diese Weise der Unterstiitzung
durch viele Parteiginger zu versichern, damit der eigene Ein-
tritt in die fithrende Schicht moglich werde. Entscheidend fiir
die Stellung der Elite ist aber ausschliesslich der Besitz der
wirtschaftlichen und politischen Macht. Die gesamte Welt der
Ideen und Ideale, der Werte und sittlichen Gesetze, von denen
unter Umstinden eine iiberzeugende und verpflichtende Wir-
kung auf grosse Teile einer Gesellschaft ausgehen kann, hat
bloss den Zweck, den Besitz der Macht in den Hinden der eben
33) Pareto, Trattato di Sociologia, § 2053. A

675



herrschenden Elite zu gewihrleisten. So ist die Verbreitung
einer Ueberzeugung durch sittliche Grundsidtze nur ein Mittel,
sich die Macht zu verschaffen oder sie in ihrem Bestand zu er-
halten.’t) | C’est par la force que les institutions sociales s’é-
tablissent et c’est par la force qu’elles se maintiennent. Toute
élite qui n’est pas préte a livrer bataille, pour défendre ses po-
sitions, est en pleine décadence.”®) Der Kampf der Eliten ist
fiir Pareto nur eine Form des allgemeinen ,struggle for life”,
wie ihn Darwin als fundamentale Lebenserscheinung gelehrt
hatte. Ob wir es nun mit einem Gegensatz religioser Anschauun-
gen und Kulte zu tun haben oder mit einem Widerstreit von
Rechtsauffassungen und Staatslehren, von ethischen Systemen
und Ueberlieferungen, am Grunde dieser geistigen Auseinander-
setzungen liegt immer und iiberall der Kampf der Klassen und
Eliten. Die Kéampfe, die sich in der geistigen Welt abspielen
und die den Anschein erwecken als ob sich hier durch Vernunft
begriindbare oder auf allgemeingiiltige Werte gestiitzte Anschau-
ungen entgegenstinden, entpuppen sich in Paretos skeptisch-
destruktiver Analyse als blosse Formen des sozialen Macht-
kampfes, als ,,Formen des Klassenkampfes.”’s¢) Dem Faktum
der Zirkulation der Eliten und damit des Klassenkampfes kann
sich der Mensch nicht entziehen, handelt es sich doch in diesem
Kampf um eine urspriingliche Erscheinung des Lebenswillens
selbst. Da die Eliten nicht von Dauer sind, wechseln mit ihnen
auch die gesamten, von ihnen zu den Zwecken zuerst der Er-
ringung und nachher der Erhaltung der Macht erzeugten gei-
stigen Welten, Hierarchien der Werte, religiosen Formen und
Kulte und sittlichen Gesetze. Sie sind ja ausschliesslich Aus-
druck des irrationalen willensmissigen Lebensdranges. Und zwar
nehmen sie den Charakter der Rationalitit an, weil, wie Pareto
meint, eine Sucht, alles zu rationalisieren zum Wesen des Men-
schen gehort. ,,Die Menschen haben eine ausgesprochene Nei-
gung, ihren Handlungen einen logischen Firnis zu geben.’’s?)
Die Rationalisierung oder Logifizierung hat aber mit wirklicher
Rationalitat nicht das mindeste zu tun. Eine Entscheidung iiber

84¢) Les Systémes socialistes, Band I, S. 39.
85) op. cit.,, I, S. 40.

%) op. cit., Band II, S. 454/5.

87) Trattato di Sociologia, § 154.

676



die Gerechtigkeit einer Rechtsordnung ist daher vollkommen
aussichtslos. Eine Rechtsordnung ldsst sich hochstens darauf
hin untersuchen, ob sie einer herrschenden Elite dienlich ist
oder nicht. Eine Rechtsordnung ist also weder Ausfluss und
Kundgabe eines gottlichen Willens noch Ausdruck einer in der
Natur der menschlichen Vernunft begriindeten einheitlichen Ge-
setzmassigkeit. Sie ist und bleibt das Erzeugnis einer Macht.
Sie erhilt sich solange, als die Macht, die sie schuf, erhalten
bleibt; sie wird vernichtet mit dieser Macht, wenn diese von
ihnen zerfillt oder durch eine stirkere Gewalt iiberwunden wird.
Eine herrschende Elite kann auch aus inneren Griinden zer-
fallen, dann ndmlich, wenn ,humanitire” und ,sentimentale”
Erwiagungen die rigorose Anwendung der Gewalt verhindern.
Wer die Waffen hat, muss auch den Mut haben, sie zu gebrau-
chen.ss) Der Zerfall des Machtgedankens ist also geradezu ein
Symptom fiir den innern Zerfall einer Elite. Diesen humanitir-
sentimentalen und — wie Pareto gerne zu sagen liebt — demo-
kratischen Einfliisterungen sei um Wende vom 19. zum 20.
Jahrhundert das Biirgertum zuginglich geworden. Parefo steht
mit diesen Anschauungen mit Sorel in einer Front. Beide be-
klagen die Auflosung aller kriegerischen Tugenden des Biirger-
tums und sagen ihm daher seinen endgiiltigen Untergang vor-
aus, es sei denn, was Sorel glaubte, dass ein Krieg eine Umkehr
bewirke. Der Hauptvorwurf besteht darin, dass das Biirgertum
nicht mehr in der Lage sei, seine Macht zu handhaben und ge-
gebenenfalls riicksichtslos einzusetzen.

Im Grunde genommen ist Paretos Soziologie der Eliten eine
Theorie des latenten Biirgerkriegs und es verlohnt sich in
diesem Zusammenhang wohl, sich — in allerdings nur knappen
Ziigen — einige Merkmale der Strategie und Taktik der bol-
schewistischen Revolution in Erinnerung zu rufen.

Klassenkampf und Biirgerkrieg.

Das Ziel Lenins war ,die Vernichtung des Staates’”. Das
bedeutete, dass die Gewaltanwendung in der klassenlosen Ge-
sellschaft iiberhaupt aufhéren sollte; ,denn die Menschen wer-
den sich gewdhnen, die elementaren Regeln des gesellschaft-

%) Les Systémes socialistes, Band II, S. 452,

677



lichen Zusammenlebens ohne Gewalt und ohne Unterordnung
einzuhalten.”??) Hand in Hand mit diesem utopischen Ziel ging
Lenins Vorstellung, in der noch die letzten Anklinge von Mar-
xens ,realem Humanismus” seiner philosophischen Jugend-
schriften spiirbar sind, dass in der klassenlosen Gesellschaft
zur , Abschaffung der Arbeitsteilung unter den Menschen” ge-
schritten werden konne und dass man dadurch ,zur Erziehung
und Heranbildung von allseitig entwickelten und allseitig ge-
schulten Menschen, die alles zu tun verstehen’, ,nach einer
langen Reihe von Jahren” gelangen werde.*) Doch vor die-
sem Ziel lag die Revolution, in der die Gewaltanwendung und
der Terror ihre furchtbarsten Triumphe feiern sollte. ,,Um das
Individuum heilig zu machen, muss das gesellschaftliche Regime
abgeschafft werden, das dieses Individuum ans Kreuz schlagt.
Diese Aufgabe aber kann nur durch Blut und Eisen erfiillt
werden.”#) Diese Worte Trotzkis stehen in einer gegen Kautsky
gerichteten Schrift. Denn Kautsky hatte dem Bolschewismus
als ,,Erbsiinde” vorgeworfen, dass er die Demokratie durch
die Regierungsform der Diktatur verdriange#) und dass er durch
die Anwendung des Terrors den , Kampf der Kopfe”’ zu einem
,Kampf der Fiuste” zuriickbilde.**) Der Gegensatz zwischen
Kautsky und Trotzki ist darum erwihnenswert, weil er erken-
nen lasst, dass Trotzki fiir die Zeit des Biirgerkrieges, in den
ein revolutiondrer, rigoros gefithrter Klassenkampf notwendiger-
weise miinden muss, eine Staatsform erstrebte, die sich nur
wenig von dem unterscheidet, was wir den totalen Staat nen-
nen. Auch hier zeigt sich deutlich, dass der totale Staat des
an die Macht gekommenen revolutiondren Proletariats nach
dem Vorbild des Kriegsstaates konstruiert wird. ,,Wihrend des
Krieges werden alle Institutionen und Organe der Staatsgewalt
zu Organen der Kriegsfithrung”’, daher, folgert Trotzki, muss
auch eine , Militarisierung der Arbeit im Arbeiterstaate” durch-
gefithrt werden.#t) Die Angleichung des Arbeiters an den Sol-
39) Lenin, Staat und Revolution, Simtliche Werke, Bd. XXI, S. 537.

) Lenin, Werke, Bd. XXV, S. 234.

&) Trotzki, Terrorismus und Kommunismus, Hamburg 1020, S. 48.

2) Karl Kautsky, Terrorismus und Kommunismus. Ein Beitrag zur Natur-

geschichte der Revolution, Berlin 1919, S. 144,

3) Kautsky, op. cit. S. 152.
44) Trotzki, op. cit. S. 113 ff.

678



daten kiindigt sich schon in den ,,Briefen aus der Ferne” von
Lenin an. Bereits 1917 hatte der damals noch in der Schweiz
lebende Revolutionir, offenbar tief beeindruckt von der Mobi-
lisierung sdmtlicher einem kriegfithrenden Volke zur Verfiigung
stehender Krifte in Deutschland und Frankreich, gefordert, dass
eine ,allgemeine Arbeitspflicht” auch in Russland verwirklicht
werden miisse.#5) Diesen Gedanken baut Trotzki aus: die Arbeits-
pflicht kann nur realisiert werden durch die Militarisierung
der Arbeit auf der Grundlage des staatlichen Zwanges. Die
nsverteilung der Arbeiter setzt die Unterordnung der zu Ver-
teilenden unter den Wirtschaftsplan des Staates voraus.’”«) Hilt
man hinzu, dass der Trager und der Ausfithrende des Willens
des bolschewistischen Staates ,,die revolutionire Vorhut des
Proletariats’” — die kommunistische Partei war, so ist dadurch
das Vorbild des Einparteienstaates geschaffen. Man braucht
ja diese Staatsform keineswegs iiberall im gleichen Sinne zu
verwenden. Auf alle Fille kann jeglicher Zwang eines all-
méchtigen Staates durch den Willen der herrschenden Partei,
die nun die Funktion der fiithrenden Elite iibernimmt, gerecht-
fertigt werden.

Doch kehren wir zuriick zur Analyse von Paretos Lehre vom
Kreislauf der Eliten.

Zerstorung der Vernunft.

Pareto, der eine Art biirgerlicher Machiavelli sein wollte,
hat in der Vorgeschichte der Ideologie des totalen Staates
darum eine bedeutsame Stellung, weil seine Elitenlehre auf
engste und verhidngnisvollste Weise verbunden war mit einer
radikalen Reduktion aller geistigen Werte und Gebilde auf
die Macht. Es gibt mit Ausnahme der ausschliesslich
quantitative Beziehungen in Natur und Anthropologie su-
chenden, an der Mathematik orientierten Wissenschaften nichts,
was einer Eigengesetzlichkeit des Geistes gleichkime. Nur die
Mathematik und die quantifizierende Naturwissenschaft, die mit
der Mathematik und nach ihrem Vorbild arbeitet, erzielen wahre,
weil verifizierbare Sidtze. Alle iibrige Titigkeit des menschlichen

1) Lenin, Werke, Bd. XX/1, S. 40.
46) Trotzki, op. cit. S. 117.

679



Geistes steht willkiirlich oder unwillkiirlich im Dienste des ur-
spriinglichen Lebenskampfes und erschopft sich darin, kriftige
Aufstiegstendenzen innerhalb eines gesellschaftlichen Beziehungs-
netzes sittlich oder religios zu rechtfertigen und dadurch mit
dem Scheine der Allgemeinverbindlichkeit verklirend zu um-
geben. Wer von Recht und Vernunft im gesellschaftlichen Kampfe
spricht, wer sie geradezu als ordnende Prinzipien erstrebt und
verteidigt, ist ein Tor. Pareto nennt es denn auch einen ,,ab-
surden Glauben”, der den Gedanken des guten Rechts und der
Vernunft an die Stelle von Macht und Gewalt setzen wolle.*7)

Mit diesem Bekenntnis ist ein bedeutsamer Prozess, der ve-
hement im 19. Jahrhundert einsetzte, zu einem Ende gekommen.
Mit diesem Bekenntnis nimmt eine schrankenlose Machtanwen-
dung — vor allem bei der Entscheidung in der Welt des Geistes,
der Religion und des Gewissens — im 20. Jahrhundert ihren An-
fang. Nicht dass diese Gedanken neu wiren. Griechen haben
sie ausgesprochen: Kallikles und Trasymachost); Machiavelli
hat um diese Zusammenhinge gewusst und vollends die poli-
tische, ja auch die kirchliche Praxis hat sich je und je
dieser Rezepte bedient. Aber es wurde doch erst — wenn man
von Ansidtzen in der franzoésischen Aufklirung absieht — im
19. Jahrhundert zur umfassenden systematischen Aufgabe, die
Zuriickfithrung alles geistigen Gehaltes auf Interessen zu be-
werkstelligen und erst dem 20. Jahrhundert blieb es vorbehal-
ten, aus dieser Destruktion die praktisch-politischen Konsequen-
zen zu ziehen.t)

47) Trattato di Sociologia, § 2582.

48) Vergl. Platons Dialoge Gorgias und der Staat, ferner Adolf Menzel,
Kallikles oder iiber die Lehre vom Recht des Stirkern im Altertum,
Wien 1923,

©) Die Zusammenhinge zwischen Sorel-Pareto und Mussolini sind zu be-
kannt als dass sie hier besonders hervorgehoben werden miissten. Gu-
ten Aufschluss geben die genannten Schriften von Berth, Pirou und
Freund. Man vergleiche ferner G. A. Borgese, Goliath, the March of
Fascism, New York 1937, und die kleine materialreiche, gute Schrift
von Hans Kohn, Force and Reason, Cambridge (Mass.) 1937. Siehe
auch Walter Witzenmann, Politischer Aktivismus und sozialer Mythos,
Berlin 1935, S. 140 ff. — Dass der Nationalsozialismus entschieden
beim Faschismus in die Schule gegangen ist, vornehmlich in den An-
fangszeiten, diirfte offenkundig sein.

680



Mit Bacon von Verulam setzt ein bewusster Kampf gegen die
Vorurteile des menschlichen Geschlechts ein und zwar deshalb,
weil Vorurteile das Geschiaft der Vernunft, die Wirklichkeit
zu erkennen, beeintrichtigen und darum den Fortschritt der
Erkenntnis und die durch sie bewirkte Beherrschung der Na-
tur verhindern. Franzosische Aufklarer, die mit Vorliebe auf
Bacon zuriickgriffen, fithrten wiederum einen leidenschaftlichen
Streit wider die préjugés auf allen Gebieten geistiger Tatigkeit.
Auch ihnen bedeutete der Kampf gegen Vorurteile eine Inthroni-
sierung der Vernunft, deren unumschrinkte Herrschaft Ord-
nung und Gliick der Menschheit gewihrleisten konnte. Es war
im 18. Jahrhundert kein Geheimnis, dass der Unterschied der
Stinde einen Unterschied des Geschmacks, der Leidenschaften
und der Vorurteile bedinge. Es wurde aber grundsitzlich nicht
in Frage gestellt, dass die Vernunft diese Vorurteile nicht
iiberwinden konne. Die Zugehorigkeit zu einem bestimmten
Stand brachte keineswegs notwendigerweise eine Deformation
der Vernunft mit sich. Darum vermochte die Vernunft eine
allseitig befreiende Wirkung auszuiiben und Vorurteile, die dem
rechten und verniinftigen Aufbau der Gesellschaft im Wege
standen, zu vernichten. Noch Karl Marx sprach von ,biirger-
lichen Vorteilen.”’s0) Aber bei ihm setzt nun eine folgen-
schwere, verhdngnisvolle Wendung ein: die Klassenlage wird
konstitutiv fiir das, was die Vernunft erkennt, fordert und be-
wirkt. Die Vernunft ist abhingig von der Klassenlage, sie
steht in ihrem Dienst, ihr Werk ist getriibt von den Interessen
dessen, dem sie angehort. Und zwar ist diese Wirkung der
Klassenlage eine notwendige Wirkung, der sich die Vernunft
nicht entziehen kann. Die Vernunft ist also grundsitzlich un-
frei und gebunden an die gesellschaftliche Stellung ihrer Tri-
ger, Allerdings ist diese ,,Gesetzmissigkeit’” auch bei Marx nicht
ohne Ausnahme, wie hitte sonst er, der einer biirgerlichen
Mittelschicht entstammte, die Vernunft des Proletariat erken-
nen und zum Ausdruck bringen konnen? Die Bindung des Be-
wusstseins und damit der Vernunft an die Klassenlage musste
also auch fiir Marx — wenigstens in Ausnahmefillen — das
Moment der Freiheit enthalten. Aber der Schritt von Marx
zur radikalen und totalen Reduktion der Vernunft auf die

) Mal:x-Engels Gesamtausgabe, 1. Abteilung, Band VI, S. 536.

4 681



Klassenlage und die durch dieselbe bedingten Interessen, auf
den Lebenswillen und die Triebe war nur ein kleiner. Mit wich-
tigen Vorbehalten hat auf dem Gebiete der Philosophie Scho-
penhauer diesen Prozess begiinstigt; riicksichtslos hat erst
Nietzsche die Konsequenzen gezogen aus Schopenhauers Lehre,
wonach der Intellekt geschaffen wurde als Instrument im Dienste
des Lebens. Nietzsche fiihrte die uneingeschrinkte Reduktion
der gesamten geistigen Welt und der Vernunft auf den Willen
zur Macht durch, der nunmehr an die Stelle von Schopen-
hauers universalem Lebenswillen trat. Es fehlte nur noch die
praktische Anwendung dieser ,méfaits des intellectuels.” Auch
diese sollte dem Abendlande nicht erspart bleiben. So vereinigt
sich denn die von Marx, Bergson und Nietzsche mitgeformte
Mythenlehre Sorels mit der Soziologie des Kreislaufs der Eliten
von Pareto zu dem denkwiirdigen Ergebnis einer radikalen
Abdikation der Vernunft vor der Gewalt. In der Tat: wenn
die Vernunft kein Mass der Dinge und Geschehnisse ist, wenn
im gesellschaftlichen und staatlichen Leben eine vernunft-
gemisse Erorterung der vorhandenen Probleme nicht stattfin-
den kann — weil die Vernunft als Instrument der Erkenntnis
und als Mass von sittlichen Forderungen selbst nur ,,Ausdruck”
von Klasseninteressen und sozialer Macht sein soll —, dann
bleibt allerdings nichts anders iibrig als der Appell an die
Gewalt und des Mythos der direkten Aktion.

682



	Vom totalen Staat und seinen ideologischen Voraussetzungen

