
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 10

Artikel: Vom totalen Staat und seinen ideologischen Voraussetzungen

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom totalen Staat und seinen
ideologischen Voraussetzungen

Von Hans Barth*)

Die Willensbildung im totalitären Staat.

Jas brennendste Problem des totalen Staates, der seinen Tota-

litätsanspruch auf geistig-geschichtliche Inhalte oder
biologische Elemente stützt, ist die Frage nach der Schaffung der
seelischen Geschlossenheit eines Volkes. Der Theoretiker des

totalen Staats war also vor die Aufgabe gestellt, eine Anzahl
von geistigen und biologischen Gemeinsamkeiten namhaft zu
machen, die in unverbrüchlicher Geltung das „Wesen" eines
Volkes bestimmen sollten. Dieses „Wesen" hatte eine
eigentümliche doppelte Funktion: einerseits sollte es angeben, welches
die naturhaft-biologischen und geschichtlich wirksamen Kräfte
in der Lebensgeschichte eines Volkes seien. Die Erforschung
des Wesens des Volkes lässt somit sich als reine Tatsachenforschung

begreifen. Anderseits aber hatte das „Wesen" des

Volkes eine unverkennbar normative Funktion. Das „Wesen"
enthielt einen Niederschlag aller geschichtlichen Sehnsüchte und
Wünsche eines Volkes. Im „Wesen" wurde sichtbar, welcher Art
das seelisch geschlossene Volk sein sollte. Das Wesen war ein

Masstab, an welchem man ablesen konnte, wie nahe oder wie
fern ein geschichtliches Volk in einem bestimmten Zeitpunkt
seiner Entwicklung dem Ideal stand. Das Wesen war der
Inbegriff aller idealen Gesetze, die verwirklicht werden sollten,
wenn nur ein Volk seine geschichtliche Sendung zu erfüllen
strebte. Da die doppelte Funktion dieses Wesensbegriffs selten
rein erkannt wird, gehen denn auch empirische Erkenntnis und
wertende Beurteilung ständig ineinander über. Der Wesenbegriff
machte vor allem die Abhaltung und Ausscheidung des Wesensfremden

möglich. In diesem Sinne war für Ludendorff das

Christentum eine „Glaubensfremdlehre, die im tiefsten Widerspruch

mit (dem deutschen) Rassengut steht". „Christenlehre
und die Lebensgestaltung nach ihr ist die tiefste Ursache völki-

*) Vergl. den Beitrag Wirklichkeit und Ideologie des totalen Staates im
Dez.-Heft 1938 der N. S.R.

614



sehen Zusammenbruchs in der Not des totalen Kriegs."1)
Ludendorff scheint nicht zu bedenken, dass im Weltkrieg
vornehmlich „christliche" Völker einander gegenüberstanden. Der
„Wesens"-Begriff vereinigte Faktisches und Normatives. Lins

beschäftigt in diesem Zusammenhang die Beziehung des Wesensbegriffs

zum Begriff der Totalität. Die geforderte seelische
Geschlossenheit des Volkes ist dann möglich, wenn es eine
letzte verbindende Einheit eines Volkes gibt, die nicht in der
Verfügungsmacht des Einzelnen steht, der er vielmehr
unterworfen ist, wie einem unabwendbaren Schicksal. Von dieser Einheit

geht der totale Anspruch an alle Glieder des Volkes aus.
Diese Einheit — so glaubt man — ist zu finden in der Rasse.

„Die Rasse ist die naturhafte Grundlage des Volkes."2) Die Einheit

des Volkes setzt die Einheit der Rasse voraus. Es gibt —
behauptet Alfred Rosenberg — „blut-seelische Urgründe",
welche die Einheit eines Volkstums bilden.3) Die Einheit des

Volkes wird auf der Fiktion der Einheit einer Rasse und der ihr
verbundenen Rassenseele aufgebaut. Denn eine Fiktion ist es,

von rassischer Einheit der abendländischen Völker aus gehen
zu wollen. Nur bei niedern Kulturen und im Anfang der
Rassenbildung sind Rasse, Volk und Kultur ein und dasselbe.4) Die
geschichtliche Entwicklung, an deren Ende die europäischen Völker,

wie wir sie seit einigen Jahrhunderten kennen, stehen, ist
unter anderem auch die Geschichte von Rassenmischungen und

Rassenüberlagerungen.. „Nach der Verschmelzung von Kelten,
Germanen und Slawen zu den Grundlagen des Deutschen sind
die Verhältnisse auf deutschem Boden im wesentlichen zur
Ruhe gekommen."5) Die Geschichte der Völker des Abend-

]) Der totale Krieg, S. 19. Noch 1922 in dem Buche „Kriegführung und
Politik" erklärte Ludendorff, dass eine „Einheitsfront tiefinnerlichen
christlichen Glaubens zu Gott" für Deutschland möglich und erstrebenswert

sei.

-) Ernst Rudolf Huber, Verfassung, Hamburg 1937, S. 57.

") Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, 27. Auflage, S. 697.

4) Karl Salier, Der Weg der deutschen Rasse, Leipzig, 1933, S. 19.

°) Salier, op. cit. S. 32. Die gleiche Erkenntnis spricht 50 Jahre frühei
Ernst Renan in seinem berühmten Vortrag von 1882 aus: Qu'est-ce
qu'une Nation? aus: „L'Allemagne est germanique, celtique et slave.
La France est celtique, ibérique, germanique. L'Italie est le pays où

l'ethnographie est le plus embarassé."

615



landes ist keineswegs die Manifestation einer einheitlichen
Rassenseele. „La vérité est", sagt Renan, „qu'il n'y a pas de

race pure et que faire reposer la politique sur l'analyse éthno-
graphique c'est la faire porter sur une chimère." Durch diese
Einsicht werden die individuellen Eigenarten der europäischen
Völker nicht geleugnet. Ihr Grund wird nur in andern, in
geographischen, klimatischen, geschichtlichen und geistig-kulturellen

Umständen gesucht. Die „neugeborene Weltanschauung
unserer Zeit", die Alfred Rosenberg vertritt, erklärt dagegen:
„die rassegebundene Volksseele ist das Mass aller unserer
Gedanken, Willenssehnsucht und Handlungen, der letzte Masstab
unserer Gedanken."

Da es in Europa de facto keine rassisch-einheitlichen Völker
gibt, so kann folgerichtig in der supponierten Rasse und Rassenseele

auch kein Totalitätsanspruch seinen Ursprung nehmen.6)
Wir haben es aber hier nicht in erster Linie mit den

Belehnungen, die uns Geschichte und Völkerkunde vermitteln, zu

tun, sondern mit der Ideologie des totalen Staates, die weniger
eine wissenschaftliche Erkenntnis als vielmehr ein Instrument
im politischen Machtkampf sein will — oder ist.

Es ist nunmehr nur eine notwendige Folge innerhalb der
Ideologie des totalen Staates, wenn aus der Fiktion einer
einheitlichen rassischen Substanz eines Volkes auf eine einheitliche

politische, geistige und religiöse Weltanschauung geschlossen

wird. Einer bestimmten Rasse als „der naturhaften Grundlage

des Volkes", entspricht eine bestimmte Weltanschauung,
eine bestimmte Gestaltung des staatlichen und wirtschaftlichen
Lebens und eine bestimmte Art des religiösen Verhaltens und
der religiös-verehrungswürdigen Gegenstände.

Die Einheit der rassischen Voraussetzungen eines Volkes
verbürgt also die Einheit des weltanschaulichen, staatlichen und
religiösen „Ueberbaus", der sich über den biologischen Elementen

und Ordnungen erhebt. Diese Weltanschauung ist verpflichtend

für alle Volksglieder, deren Bindung voraussetzungsgemäss
sich in geistige Wirklichkeiten umsetzen, also bewusst werden,

6) Viel Material, welches die geradezu ungeheuerliche Rassen m ischung
aller europäischen Völker aufzeigt, verarbeitet Werner Sombart in dem

Buche Vom Menschen. Versuch einer geistwissenschaftlichen
Anthropologie, Berlin 1938, S. 172 und 353 ff.

616



auf einer Abstammungsgemeinschaft beruht. Sofern nun das

zunächst „naturhaft", biologisch gebundene und geeinte Volk
zum Bewusstsein seiner selbst kommt, das heisst sofern die
anlagemässig längst im Blut vorhandenen Kräfte und Tendenzen

tritt das Volk in den Kreis der wahrhaft geschichtlichen Völker.

Es erkennt nun seine geschichtliche Sendung, und sein

Nationalismus besteht darin, sämtliche in seiner rassischen
Einheitlichkeit liegenden Eigenschaften zu bewusster politischer
und geschichtlicher Entfaltung zu bringen. „Das politische Volk
ist — schreibt der Staatsrechtslehrer E. R. Huber — als
geschichtliche Erscheinung durch die Prinzipien der Einheit und
Ganzheit bestimmt."7) Die Einheit des Volkes gründet — wir
wissen es schon — in der naturhaften Einheit der Art. Das

Prinzip der Ganzheit besagt, „dass das politische Volk nicht auf
einen Ausschnitt aus dem manschlichen Wirkungsbereich
beschränkt werden kann, sondern dass es eine universale,
allumfassende und alldurchdringende Erscheinung ist." Diese
völkische Ganzheit wird als politische Totalität bezeichnet.8) Sie

bedeutet „die vorbehaltlose Verbindlichkeit des alles
umfassenden und alles durchdringenden völkischen Lebensgesetzes".
Die politische Totalität oder „völkische Ganzheit" bringt also

zum Ausdruck, dass die in der biologischen Einheit der Art
begründete eine Einheit des „völkischen Lebensgesetzes" sämtliche

Lebensbereichc des einzelmenschlichen Daseins gleichmäs-
sig organisierend und verpflichtend durchdringt. Wirtschaft, Kultur

und Recht sind somit nicht eigengesetzliche Gestaltungen
der Menschen und der Gemeinschaft, sondern sie werden durch
den Anspruch der politischen Totalität, wonach die völkische
Einheit alles Leben gleichartig und gleichsinnig zu ordnen hat,
erfasst und dem einheitlich „völkischen Lebensgesetz"
unterworfen oder — wie man nunmehr auch sagen kann — sie werden

gleichgeschaltet, wobei Gleichschaltung nichts anderes
bedeutet als die Durchsetzung jenes in der Einheit der Rasse be-

7) Vergl. Ernst Rudolf Huber, Verfassung, Hamburg 1937, S. 61. Wir
folgen der Huberschen Staatslehre im folgenden, weil sie uns eine
adäquate Theorie des Führerstaates zu geben scheint. Eine wesentlich
differenziertere Analyse des Führerproblems enthält neuerdings Heinrich
Triepel, Die Hegemonie, ein Buch von' führenden Staaten, Stuttgart
1938, vor allem § 2—5.

8) op cit. S. 61 ff.

ro 617



gründeten einheitlichen Lebensgesetzes. Die politische Totalität
fordert die Aufhebung aller Freiheitsrechte gegenüber der
Staatsgewalt. „Es gibt keine persönliche, vorstaatliche und ausser-
staatliche Freiheit des Einzelnen, die vom Staat zu respektieren
wäre.9) Es gibt folgerichtig auch keine Freiheit des Gewissens.
Das Gewissen erhält höchstens die Funktion, eine Stimme der
„blutseelischen Urgründe" zu sein, in der ein verschüttetes
Rassebewusstsein und das „völkische Lebensgesetz" sich
offenbaren. Der Begriff der politischen Totalität dient somit dazu,
„die seelische Geschlossenheit des Volkes", wie Ludendorff sie

als die zur Führung des totalen Kriegs der Zukunft unerlässliche
Bedingung forderte, herzustellen. Die Notwendigkeit des Krieges

schien den totalen Staat zu fordern. Sie erzeugte die Ideologie

des totalen Staates, die nun wiederum die wirtschaftliche
und seelische Organisation des Volkes für den Kriegsfall in
die Hand nimmt.

Es entsteht nunmehr die Frage, auf welche Weise diese
einheitliche und ganzheitliche Substanz des Volkes die konkrete
politische Willensbildung vornehme? Selbst wenn man zugäbe,
dass „blutseelische Urgründe", wie Rosenberg glaubhaft
machen will, in stufenweiser „lebensgesetzlicher Gliederung" die
Rassenseele, das Volkstum, die Persönlichkeit und schliesslich
den Kulturkreis bestimme und schaffe, müsste ja noch immer
gefragt werden, wer nun eigentlich wisse und kundtue, welches
die den supponierten blutseelischen Urgründen angemessenen
Staats- und Wirtschaftsformen, welches die entsprechenden
künstlerischen Leistungen und welches endlich die zusammenfassende,

krönende Weltanschauung sei, in der die blutseelischen
Urgründe ihre adäquate, geistig fassbare Gestalt angenommen
habe. Diese Frage ist umso dringlicher, als gerade Rosenberg,
und mit ihm viele andere Theoretiker des Nationalsozialismus,
sich immer wieder darüber beklagen, dass die deutsche
Geschichte durch eine stete Ueberfremdung des nordischen Geistes
und Blutes gekennzeichnet werden müsse. Uns beschäftigt in
diesem Zusammenhang nicht der kulturgeschichtliche, sondern
ausschliesslich der politische Aspekt dieser Frage. Wie also gibt
das Volk seinen politischen Willen kund? Und zwar den Willen,
der den Prinzipien der völkischen Einheit und Ganzheit ent-

9) Huber, op. cit. S. 213.

618



spricht? Nachdem die in demokratischen Staaten geübte
Willensentscheidung auf Grund des Mehrheitsprinzips abgelehnt wird,
als ein Versuch, der „nur zur Zersetzung des wirklichen Volkes"
führe,10) muss man nach einem andern System Ausschau halten.
Da in der nationalsozialistischen Staatslehre das Volk durch
die Prinzipien der Einheit und Ganzheit charakterisiert wurde,
ist die Folgerung naheliegend, dass diese Einheit und Ganzheit
in einem einzigen Glied des Volkes ihre vollkommenste
Ausprägung finde. Die völkische Staatsauffassung beruht denn auch
auf der Erkenntnis, „dass der wahre Wille des Volkes picht
durch parlamentarische Wahlen und Abstimmungen gefunden
werden kann, sondern dass der Wille des Volkes nur durch den

Führer rein und unverfälscht hervorgehoben wird.11) Der Führerwille

beruht auf der Identität seines Willens mit dem wirklichen
Willen des Volkes. Und weil sein Wille mit dem des Volkes
sich deckt, ist er der Führer. Der Volkswille kann missleitet sein
oder auf Irrtum und Selbsttäuschung beruhen, darum gewährleistet

keine Abstimmung, dass durch sie der Volkswille sichtbar

werde. Allein in der Person der Führer „tritt der Volkswille in
Erscheinung". „Der Führer entfaltet zum bewussten Entschluss,
was als Willenskern in der Gemeinschaft lebendig enthalten
ist."12) Da er die objektive Sendung des Volkes verkörpert"18),
ist er weder an Zustimmung oder Ablehnung durch gelegentliche

Volksbefragungen gebunden. Die mystische Identität des

Führerwillens und des Volkswillens verbürgt, dass die freie
Entscheidung der Führerpersönlichkeit immer vollbringt, was
der Gemeinwillen, nicht artikuliert, beabsichtigt und meint. Da
aber der wahrhafte Volkswille in einer Abstimmung hervortreten,

aber auch nicht zum Ausdruck kommen kann, so gibt es

— innerhalb dieser Staatslehre — eigentümlicherweise auch
nie ein Kriterium dafür, ob nun Führerwille und der befragte
Volkswille sich decken. Wenn es nämlich keine ohne weiteres
gegebene Identität zwischen dem „objektiven Volkswillen und
der subjektiven Volksmeinung" (die etwa in einer Abstimmung
sich kundtut) gibt, wenn also eine Abstimmung Ausdruck des
wirklichen Volkswillens oder auch Selbsttäuschung über den wah-
10) Huber, op. cit., S. 58.
1J) Huber, op. cit., S. 90.
12) Huber, op. cit., S. 92.
13) Huber, op. cit., S. 97.

619



ren Willen enthalten kann, wer — so muss man fragen —
entscheidet denn, welche Art Wille sich in concreto in der Abstimmung

manifestiere. Die Lehre vom Führerstaat kann nur
antworten: der Führer. Also ist er es allein, der um den wahren
Volkswillen weiss. Der Führer wird somit, da die Prinzipien der
Einheit und Ganzheit, welche ein Volk als geschichtliches Wesen

konstituieren, zum einzigen und unfehlbaren Träger und
Künder des Volkswillens. Wer sich zu ihm in einem Gegensatz
befindet, steht im Widerspruch zur einheitlichen und
ganzheitlichen rassischen Substanz, die das Wesen jedes Einzelnen
ausmacht.

In Tat und Wahrheit kommt zwar auch die Führerentscheidung,

wie jede Willenshandlung, durch ein Abwägen verschiedener

Interessen und den Kampf verschiedener Motive zustande.
Und da wir nach dieser Staatslehre nie sicher sind, wann und
wo wahrer Volkswille sich kundgebe, so wissen wir auch nie,
was nun in den Entscheidungen der Führerpersönlichkeit dem
Volkswillen entspricht und was nicht, es sei denn, wir
bekennten uns zur glaubensmässigen, ohne Erörterungen durch
Vernunft hinzunehmenden Voraussetzung, dass eine mystische
Einheit zwischen Führer- und Volkswille bestehe. Selbst dann
noch ergeben sich bedeutsame Schwierigkeiten. Da ja kein
europäisches Volk eine rassische Einheit darstellt, fällt notgedrungen
auch die Charakterisierung des Volks durch die philosophisch
höchst ungeklärten Begriffe Einheit und Ganzheit dahin.14) Und
damit aber auch der Anspruch eines Einzelnen, zu wissen, welches

nun der Volkswille sei.

„Der Führer ist, entsprechend der nationalsozialistischen
Staatslehre, der Träger der Gesellschaftsvernunft." Er weiss,

„was seine Gefolgschaft will — und so muss diese ihm nicht
nur aus Interesse, sondern auf Grund der Art- und
Wesensgleichheit gehorchen."15) Da also im Führer der Wille des Volkes

zum Bewusstsein seiner selbst gelangt, wird nunmehr eine

religiöse Verehrung, die — als Folge und Umbildung säkularisierter

christlicher Vorstellungen — dem Volke als einer

u) Vergl. darüber Sombart Vom Menschen, S. 188 ff., der klar zeigt, dass

es wissenschaftlich unstatthaft ist, den Begriff der Ganzheit auf ein

Volk anzuwenden.
16) Vergl. Die ausgezeichnete Schrift von Waldemar Gurian Der Bolschewismus

als Weltgefahr, Luzern 1935, S. 70.

620



Schöpfungsordnung und Ausfluss der göttlichen Offenbarung
zuzukommen pflegte, auf ihn übertragen. Durch die Eigenschaft,
einen kultischen Gegenstand zu bilden, wird dem Führer die
letzte Krönung in der Hierarchie des totalen Staates zuteil. In
der Stellung des Führers als oberster Befehlshaber der
Wehrmacht, als einziger Träger des bewussten Volkswillens auf Grund
einer mystischen Identität seines Willens mit dem des Volkes
und als Gegenstand gläubiger Hingabe und religiöser
Verehrung vereinigen sich Ideologie und Wirklichkeit des totalen
Staats, indem sie sich gegenseitig durch ihre Machtmittel stützen
und rechtfertigen, zur totalen Einheit.

Mythos und Apologie der Gewalt.

Wer die ideologischen Voraussetzungen der Lehre vom
totalen Staat zu erkennen trachtet, wird immer wieder nach Frankreich

verwiesen. Seit der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert
hatte eine radikal antidemokratische, antiplutokratische,
antibürgerliche, die Prinzipien der Autorität und Hierarchie
verherrlichende, gegen den Geist der Aufklärung und des rationalen
Enzyklopädismus gerichtete, extrem nationalistische
Geistesströmung in den Werken der Maurice Barrés, Charles Maurras,
Georges Valois, Léon Daudet, Georges Sorel, Edouard Berth
und andern einen ebenso blendenden wie wirksamen Ausdruck
gefunden. Es kann in diesem Zusammenhang nicht meine
Aufgabe sein, diese Bewegung in Frankreich der Vorkriegszeit
darzustellen. Wir müssen uns auf Sorel beschränken, dessen Ein-
flus's auf die politische und geistige Geschichte der Nachkriegsjahre

kaum überschätzt werden kann. Und auch bei Sorel soll
sich unsere Aufmerksamkeit nur auf einige geschichtsphiloso-
phische Vorstellungen konzentrieren.

Eduard Berth, der für die Bildung seiner Denkweise
sich Georges Sorel tief verpflichtet fühlte, hat im Vorwort ,zu

seinen ungewöhnlich aufschlussreichen und ausserhalb Frankreich

offensichtlich viel zu wenig beachteten Buch Les Méfaits
des Intellectuels von einem „réveil des valeurs héroïques"
gesprochen.16) Das war 1913. An der Marne und auf den Hügeln
vor Verdun hat Frankreichs Jugend diesen Aufbruch von heroi-

16) Berth, Les Méfaits des Intellectuels, Paris 1914, 2. Auflage 1926. S. 15.

621



sehen Tugenden bewährt. Berth hat auf eine Formel gebracht,
was Sorel zeitlebens — ob er nun revolutionärer Syndikalist,
Anhänger der Action française, Lehrmeister Mussolinis oder
Befürworter Lenins war — erstrebte: eine moralische Erneuerung
der europäischen Oesellschaft zur Herstellung einer neuen
sozialen Ordnung, die gleichermassen Freiheit und Autorität zu
vereinigen hätte, eine Erneuerung, die bewirkt werden sollte
durch ein verändertes Lebensgefühl, in welchem eine „Moral
der Produkteure", der selbstlosen, der Sache hingegebenen
Techniker, eine neue Hierarchie der Werte aufstellte und ihr
gemäss lebte.17) Dieses unerschütterliche Ausschauhalten nach den

Möglichkeiten und den Ansätzen zu dieser moralischen Erneuerung

Hess Sorel von einem politischen Lager ins andere
wandern. Einer Einsicht blieb indessen Sorel immer treu. Proudhon
hat sie ausgesprochen in seinem Buche De la Justice dans la
Révolution et dans l'Eglise: „La France a perdu ses moeurs."
Und e i n Wille beseelte den leidenschaftlichen Anhänger und
Verehrer Proudhons immer: Mittel und Kräfte aufzufinden, die
eine Wiederherstellung der Moral bewirken könnten. Dabei
bestand für Sorel kein Zweifel darüber, dass das bürgerliche Zeitalter

unwiederbringlich zu Ende sei. Von der Demokratie, die
das Bürgertum nach der französischen Revolution im Geiste
der Aufklärung — und wie Condorcet forderte — mit dem

„Kriegsruf" „Vernunft, Toleranz, Humanität"18) geschaffen hatte,
erwartete Sorel für den kommenden Neubau der Welt nichts.
Sein Werk erfüllte vielmehr nur die Aufgabe, im Sinne des

historischen Materialismus nachzuweisen, dass auch die Ideen
des Bürgertums nur Interessen des Bürgertums zum Ausdruck
und Durchbruch gebracht hatten. Dadurch erreichte er sein

Ziel: „à ruiner le prestige bourgeois".19)

Mit dem Bürgertum war aber ferner für Sorel auch eine

ganz bestimmte Vorstellung vom Wesen des Intellekts
verbunden, die er in engster Waffenbrüderschaft mit Bergsons

17) Ueber Sorel als Moralist siehe Gaétan Pirou, Georges Sorel, Paris 1927,
S. 11 ff.

18) Condorcet, Esquisse d'un Tableau historique des Progrès de l'Esprit hu¬

main, 1795, 9. Epoche. Sorels Kritik am Bürgertum enthält das Buch
Les Illusions du Progrès.

19) Réflexions sur la violance, 7. Auflage, Paris 1930, S. 53.

622



Philosophie schroff ablehnte. Der Intellekt war nach Bergson
das Werkzeug, welches das Leben erzeugt hatte, um sich der
„toten Materie" zu bemächtigen. Das Leben selbst ist ewiger
Wandel, ist „Schöpfung, die sich ohne Ende folgt". Dieses

Leben, das ewig neue Formen schafft, das wesentlich bestimmt
ist durch das Wunder der Spontanität und Freiheit, erfasst der
Mensch nur durch die Intuition, durch welche er sich in den
Strom des Lebens selbst versenkt. Unser Intellekt aber, für den
Dienst am Leben durch Anpassung an die Umwelt der Organismen

hervorgebracht, richtet sich ausschliesslich auf das

Beharrende, Sichgleichbleibende und Berechenbare, auf die
Materie. Wer also meint, mittels des Intellekts den Lebensstrom

zu begreifen oder zu meistern und in eine bestimmte Richtung
zu zwingen, begeht einen Irrtum, den die intellektualistische
Philosophie seit Descartes und das ihr verhaftete Bürgertum
stets begangen hat. Der Intellekt ist ein Handwerkszeug, womit

der Mensch Dinge anfertigt. Der Intellekt strebt ferner
darnach — um angeblich die Sicherheit seines Trägers zu gewährleisten

— den Lebensstrom vorauszuberechnen. Zu diesem Zweck
deutet er das schöpferische Leben, als ob es sich gleich
verhalte wie tote Materie, deren Aktionen und Reaktionen messbar
sind und nach wissbaren Regeln verlaufen. Aber der Intellekt
begreift das Leben nicht. Leben ist Freiheit, also gerade das

Gegenteil von Berechenbarkeit. Allein in der Intuition ergreift
der Mensch das Leben, dadurch, dass er es selbst wieder wird.
Durch solche Intuition wird der Mensch selbst zum Schöpfer
und Täter. Allein durch die Tat, heisst es in der Evolution
créatrice, berührt der Mensch das Absolute. „La raison est
foncièrement relativiste et l'action relève de l'absolu", folgert
Berth im Geiste Sorels.21) In der Tat wird der Mensch eins mit
dem Lebensstrom. Sie ist es, die ihn zurückversetzt in die Einheit

alles Lebens. Solange der Mensch sich von diesen schöpferischen

Urgründen seines Daseins nicht löst, und solange er
immer wieder in ihnen sich zurückfindet, lebt er in einem
mythischen Zustand. Mit der Einführung des Begriffs des Mythos,
in dem sich die Verbundenheit des Menschen mit dem Lebensstrom

noch spiegelt, wird nunmehr die Brücke zum Werke des

jungen Nietzsche geschlagen. Gerade für die Erkenntnis dieser

21) Méfaits des Intellectuels, S. 12.

623



Zusammenhänge ist Berths Schrift von ausschlaggebender
Bedeutung. Der breite Strom des Nietzscheanismus, den Frankreich

seit 1900 aufnahm, ist auch Sorel nicht spurlos
vorübergegangen.22) Es war aber Berth, der die Verbindung von Berg-
sons Philosophie des élans vital mit der Mythologie des jungen
Nietzsche und Sorels sozialem Mythos herstellte oder doch

wenigstens sichtbar machte. Und bei Nietzsche ist es wiederum
vornehmlich die Geburt der Tragödie, die zur Stützung von
Sorels Lehre vom sozialen Mythos herangezogen wird. Nietzsche
hatte in Wagners Musikdrama „die Wiedergeburt des deutschen

Mythos" gefeiert. Nietzsche konnte dabei auf den von Wagner

selbst entwickelten Mythosbegriff zurückgreifen. Es ist
nicht unwichtig sich daran zu erinnern, dass Richard Wagners
Mythoslehre aufs engste verbunden war mit seinen Anschauungen

über die politisch-soziale Revolution, die das Volk an die
Herrschaft führen und—Hand in Hand damit — eine neue, im
Mythos begründete wahrhafte Volkskunst, eine Wiedergeburt der
Tragödie, die Entstehung des „Gesamtkunstwerkes", bewirken
sollte. Die von Wagners Musik und Mythoslehre und von Schopenhauers

Willenslehre mitbestimmte geniale, kaum bedingt haltbare
Theorie der Entstehung der griechischen Tragödie hatte die
Selbstzerstörung der Kultur im 19. Jahrhundert mit dem allmählichen
Absterben des Mythos in Verbindung gebracht. Sobald der
Mythos rationalisiert wird, sobald man anfängt, „ängstlich die

Glaubwürdigkeit der Mythen zu verteidigen, aber gegen jedes
natürliche Weiterleben und Weiterwuchern derselben sich zu

sträuben", setzt auch die Bedrohung der schöpferischen
kulturellen Leistung des Menschen ein.23) Der „mythenlose
Mensch", vollends, „ewig hungernd, unter allen Vergangenheiten

sucht grabend und wühlend nach Wurzeln". „Worauf

22) Geneviève Bianquis, Nietzsche en France, Paris 1929, S. 83 ff. Die Ver¬

fasserin hat leider Berths Uebernahme von Nietzsches Mythosbegriff
nicht erwähnt.

2S) Nietzsche, Werke, Musarion Ausgabe, Band III, S. 75. Ueber den

Mythosbegriff bei Wagner vergl. Fritz Strich, Geschichte der deutschen

Mythologie von Klopstock bis Wagner, Halle 1910, Bd. II, S. 450 ff.
Ueber Wagners Mythoslehre und die Revolution siehe vor allem: die

Kunst und die Revolution, und: Oper und Drama, zweiter Teil.
Gesammelte Schriften und Dichtungen, 2. Aufl. 1887, Bd. III, S. 30, bzw.
Bd. IV, S. 31 ff.

624



weist, fragt Nietzsche, das ungeheure historische Bedürfnis der
unbefriedigten modernen Kultur, das Umsichsammeln zahlloser
anderer Kulturen, das verzehrende Erkennenwollen, wenn nicht
auf den Verlust des Mythus, auf den Verlust der mythischen
Heimat, des mythischen Mutterschosses?"24) Die Wiedergeburt
des Mythos bedeutete die Wiederherstellung der ursprünglichen
„Einheit des Vorhandenen". Berth hat mit jubelndem Eifer sich
der Mythenlehre Nietzsches bemächtigt. Sie musste ihm als
wünschenswerte Bekräftigung der Richtigkeit von Sorels sozialem

Mythus gelten. Und Berth hat denn auch nicht gezögert,
neben Proudhon und Marx, Bergson und Sorel Friedrich
Nietzsche zu seinen geistigen Vätern zu zählen. Und für Sorel
selbst trifft zu, dass sein Werk nur in Verbindung mit dem
französischen und dem deutschen Sozialisten und dem französischen
und dem deutschen Lebensphilosophen begriffen werden kann.
Auch für Sorel bestand darüber kein Zweifel, dass der Intellekt,
wie ihn Bergson begriff, dem Leben immer ungemessen und
daher nie in der Lage sei, ihm Richtung, Ziel und Sinn zu
verleihen. Das vermochte allein ein mythisches Bild, das nur
der Mensch schuf, der zutiefst eins war mit dem Lebensstrom
eines Zeitalters. Dieses Bild nannte Sorel den sozialen Mythos.
Der Mythos verkörpert „les tendances les plus forte d'un
peuple, d'un parti ou d'une classe, tendances qui viennent ,se

présenter à l'esprit avec l'insistance d'instincts dans toutes les
circonstances de la vie et qui donnent un aspect de pleine
réalité à des espoirs d'action prochaine sur lesquelles se fonde
la réforme de la volonté."25) Die Mythen sind Mittel, um auf
die Gegenwart zu wirken. Jede Erörterung über die Verwirklichung

ihrer Inhalte im Verlauf der Geschichte ist sinnlos.26) Der
Appell an Gefühl und Instinkt durch den Mythos erfolgt ohne
Rücksicht auf eine vorgängige „analyse réfléchie". Der
Verstand muss überhaupt ausgeschaltet werden, weil er die Tatkraft
lähmt. Wenn der soziale Mythos sich nicht an den menschlichen
Verstand, seine Rechenhaftigkeit, seine Tendenz zur Voraussicht
und zur Vorausbestimmung künftiger Lebensereignisse wendet,
so geht er doch eine enge Bindung mit dem Ethos des Men-

24) Nietzsche, III, S. 154.

25) Réflexions sur la violence, S. 177,
2G) op. cit., S. 180.

625



sehen ein. Der Mythos steht ja im Dienste der moralischen

Erneuerung. Er appelliert an den Opfersinn und an die letzte
Einsatzbereitschaft jener gesellschaftlichen Schicht oder jenes Volkes,

dem er auch entstammt. Es sind die kriegerischen |Und

heldischen Tugenden, die der Mythos wecken will: Entsagung,
Disziplin, Konzentration aller Kräfte auf eine einzige Aufgabe.
Sorel hatte anfänglich, als er seine Lehre vom sozialen Mythos
entwickelte, einen bestimmten Mythos im Sinn: den Generalstreik,

der das revolutionäre Proletariat zur entscheidenden, letzten

und siegreichen Kampfhandlung — der bataille
napoléonienne — gegen das Bürgertum aufrufen sollte. Dass Sorel
am Generalstreik als dem revolutionären Mythos des 20.
Jahrhunderts seine Anschauungen und Forderungen entwickelte, ist
belanglos in Anbetracht des allgemeinen Gehalts, der dem
Mythos als einem Vehikel des sozialen Kampfes überhaupt
zukommt. Sorel lässt keinen Zweifel darüber aufkommen, dass

die geschichtliche Bewegung vornehmlich das Werk „heroischer"

und „revolutionärer" Mythen ist.27) Die Bedeutung des

Mythos für den Gang der Geschichte ist nur verständlich, wenn
man Bergsons Philosophie der Tat heranzieht. Nur in der
Intuition, nicht mittels des Intellekts, ergreift der Mensch den

Strom des Lebens, der ewiger Wandel ist. Nur durch Bilder, die
gleichsam aus dem Lebensstrom aufsteigen als Erzeugnisse
schöpferischer Taten, lässt sich der Weltwille in einer bestimmten

Richtung leiten. Solche Bilder sind die Mythen. Sie werden

umso wirksamer, je eindeutiger sie Ausdruck des Lebenswillens
sind. „Les hommes qui participent aux grands mouvements
sociaux se représentent leur action prochaine sous forme d'images
de batailles assurant le triomphe de leur cause.28) Da der Mythos
weder durch die Vernunft begründet und als „richtig" erwiesen

werden kann und soll, noch der gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Wirklichkeit angepasst ist, nähert er sich dem Cha-

27) op. cit., S. 44.

28) op. cit., S. 32. Wichtige Beiträge zur Mythenlehre enthält auch Sorels
Abhandlung La Décomposition du Marxisme, Paris 1907, wo Sorel
zeigt, dass nicht die sog. wissenschaftlichen Teile, sondern die mythischen

Positionen der Marx'schen Lehre „richtig" und zukunftversprechend

seien. — Es sei daran erinnert, dass Schopenhauer, in Welt
als Wille und Vorstellung, Bd. II, Kap. 7, das Urdenken als ein Denken
in Bildern darstellt und es mit der Phantasie in Verbindung bringt.

626



rakter der Illusion. Dass die Menschen mehr von Illusionen als
von Wirklichkeiten leben, wusste Sorel genau.29) Sie sind es

also, die für den Willen als Beweggründe wirken und damit die
primäre menschliche Kraft in Gang setzen.

Die letzte Funktion des Mythos ist der Appell an die Gewalt,
an die action directe. Sorel hat mehrfach betont, dass die
Anwendung der Gewalt nicht gleichbedeutend sei mit Terror und
Despotismus, aber er hat gleichwohl den Gegensatz von
violence und force — Gewalt und Macht — nicht klar gestellt.30)
Obgleich für Sorel auch die Gewalt im Dienste der moralischen
Gesamterneuerung der europäischen Völker stehen sollte,
obgleich sie nur mit den echten kriegerischen Tugenden verwandt
war, konnte es Sorel nicht hindern, dass die Auswirkung peiner
Lehre doch in der schrankenlosen Machtausnutzung bestand.
Erfuhr der Mythos schon keine Korrektur oder gar Begründung
durch die Vernunft, so war er, sobald man auch den ursprünglich

moralischen Charakter, den er für Sorel besass, beseitigte,
nichts anderes als ein ausserordentlich wirksames psychologisches

Mittel, um alle geistige Auseinandersetzung auf Grund der
Kategorien wahr und falsch zu ersetzen durch eine Entscheidung

des Mythenschöpfers und Trägers der faktischen politischen

Macht.31)
(Fortsetzung und Schluss folgt)

29) Sorel, D'Aristote à Marx, Paris 1935, S. 111.

3°) Vergl. darüber Michael Freund, Georges Sorel. Frankfurt a. M. 1932,
S. 201.

3l) Vergl. das berühmte Kapitel über die Propaganda in Adolf Hitlers
„Mein Kampf", 114. Auflage, 1934, S. 192 ff. „Für die Intelligenz ist
die Propaganda nicht da... Jede Propaganda hat... ihr geistiges
Niveau einzustellen nach der Aufnahmefähigkeit des Beschränktesten
unter denen, an die sie sich zu richten gedenkt... Gerade darin liegt
die Kunst der Propaganda, dass sie, die gefüihlsmässige Vorstellungswelt

der grossen Masse begreifend,... den Weg zum Herzen der breiten

Masse findet... Die allererste Voraussetzung jeder propagandistischen

Tätigkeit: Die grundsätzlich subjektiv einseitige Stellungnahme
derselben zu jeder von ihr bearbeiteten Frage." Auch die Verschleierung

von Tatsachen ist erlaubt. S. 200.

627


	Vom totalen Staat und seinen ideologischen Voraussetzungen

