
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 9

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Scipio Africanus

B. H. Liddell Hart: Det Feldherr. Die Taten des Publius Cornelius Scipio
Africanus. Mit einem Bild und siében Karten. XII und212Seiten. C.H.Beck'sehe
Verlagsbuchhandlung, München. (1938)

Bei Seneca findet man einen Brief (den sechsundachtzigsten), der aus
jener beherrschten, dem Verlauf des grossen Lebens gerechten Haltung,
welche wir im schönsten Sinne eine römische nennen, von dem seelischen
Gewinn eines Reisetages erzählt: „Ich ruhe, da ich dir dieses schreibe,
im Landhause des Scipio Africanus. Ich habe zu seinen Manen gebetet
und vor dem Schrein, den ich für die Totenlade dieses grossen Mannes
halte, meine Andacht getan. Dass seine Seele zum Himmel, von dem sie

stammte, heimgekehrt ist, dessen bin ich überzeugt. Nicht darum, weil
er gewaltige Heere geführt hat (solches tat auch der rasende Kam-
byses), sondern der unendlichen Mässigung und Milde wegen, die sich
wundervoller noch in ihm erwies, da er aus dem Vaterlande schied, als
da er es verteidigte. Entweder rnusste Scipio auf Rom verzichten, oder
Rom auf die Freiheit. — Ich will nicht, sagte er, dass den Gesetzen,
dass dem Herkommen in irgend etwas Zwang geschehe. Ein gleiches
Recht soll gelten unter allen Bürgern. Geniesse ohne mich, was ich dir
erstritten, mein Vaterland! Ich war Ursache deiner Freiheit: ich möchte
auch Grundstein ihrer Dauer sein. Ich scheide, denn ich bin höher
gestiegen als dir erträglich ist". —

Solcherart hat sich, der Strenge römischen Stils gehorsam, das Leben
des Siegers von Zama erfüllt, des einzigen, der den Hannibal in der
Feldschlacht bezwang. Aber seltsam ist es, wie dieses Dasein in der
geschichtlichen Rückschau so sehr im Schatten des Andern, des Besiegten

steht. Zählt es zu den Verlogenheiten der menschlichen Natur, dass

sie in der Gegenwart dem Sieger zujubelt und in der Reminiszenz mit
besonderer Liebe des rühmlich Unterlegenen gedenkt? So stellt denn
die Historie den Scipio oft nicht viel anders denn als blindes Werkzeug
eines mächtigen und unausweichlichen Schicksals dar; ja, es mutet fast an,
als wollte sie das tragische Los des grossen Karthagers ihm zum
heimlichen Vorwurf machen. Wie wenn er, der Römer, ein würdigeres Ziel
sich setzen konnte, als Roms furchtbarsten Feind zu vernichten!

Im Schatten von Roms Unglücksjahren wurde er gross. Am Tessin,
der Stätte von Hannibals erstem Sieg auf italischem Boden, hat er,
fast ein Knabe noch, seinem Vater in der Schlacht das Leben gerettet.
Er sah die Katastrophe von Cannae. Als Proconsul auf den exponiertesten

Posten, Spanien, geschickt, stellte er mit Kühnheit und Weitblick
die Lage für Rom wieder her; er eroberte innert weniger Jahre die
verlorene Provinz zurück. Hannibals unerhörte Taktik, an welcher ein Te-
rentius Varro dummköpfig gescheitert war und um die ein Fabius

575



Cunctator sich schlau-schwächlich herumschlich, war ihm nichts Fremdes
noch Erschreckendes. Er machte ihr Wesen sich völlig zu eigen: in einer
erstaunlichen Weiterführung und Vollendung des Prinzips von Cannae
hat er die Vernichtungsschlacht bei Ilipa geplant und geschlagen. So dass,
als er nach Rom zurückkehrte, selbst der alte, misstrauische und
hochmütige Fabius ihn seines Neides würdig fand. Trotzdem wurde Scipio
ermächtigt, in Sizilien ein Heer zu formieren, und mit diesem gegebenen
Falles nach Afrika überzusetzen. Er leistete, was von jeher als die wahre
Meisterprobe des Feldherrn gilt: aus dem Rohstoff zusammenhaltloser
Truppenverbände, aus der Zufälligkeit bewaffneter Menschenmassen ein
Oesamthaftes zu bilden, das mit der Selbstverständlichkeit eines lebendigen

Körpers nach einem Willen und zu einem Ziele sieh bewegt. Dann
segelte er nach Afrika; und hier schloss eine nie unterbrochene Reihe

kriegerischer Erfolge mit der Entscheidungsschlacht bei Zama. Seither
trug er den Beinamen des „Afrikaners". Er lehnte andere Ehrungen ab,
die man ihm überschwänglich bot.

Seiner Vaterstadt hat er ferner, unbekümmert um den äusseren Olanz
einer Stellung, mit allen Gaben gedient. Er wurde — ein Lohn, dem die
wahre Grösse selten entgeht — zuletzt verdächtigt und mit plumpen
Anwürfen der Unterschlagung und Bestechlichkeit beschuldigt. Es war
an einem Jahrestag des Siegs von Zama, dass er vor die Richter trat.
„Und da nun Stille geboten war" — erzählt Livius (im 51. Kapitel des
38. Buches) — „hob er an: Es ist dies, Tribunen und Römer, der Tag,
da ich in Afrika mit Hannibal und den Karthagern mich gemessen und
glücklich gekämpft habe. Und weil es sich ziemt, dass heute Zank und
Hässigkeit verstumme, so will ich von hier weg hinaufgehen zu dem

Kapitol, dass ich Juppiter, den Grossen, Guten, und Juno, und Minerva
und die anderen Götter ehre, die über dem Kapitol und der Burg
wachen; und dass ich ihnen Dank sage, weil sie an diesem und an
manchem andern Tage mir Sinn und Kraft verliehen, dem Staate Ungemeines
zu leisten. Wem aber unter euch, ihr Römer, daran gelegen ist, der gehe
mit mir und bete zu den Göttern, dass ihr auch ferner Führer haben

möget, die mir ähnlich sind... — Und er schritt von den Gerichtsbänken

fort den Weg zum Kapitol hinan. Aber die ganze Versammlung
brach auf und folgte dem Scipio; also dass selbst Schreiber und Läufer
die Tribunen verliessen, und blieb keiner mit ihnen als das Häuflein von
Knechten und der Weibel, der den Angeschuldigten aufzurufen hatte.
Leuchtender fast war dieser Tag, durch die Liebe der Menschen und die

Ehrfurcht vor der wahrhaften Grösse, als jener andere, da Scipio nach

dem Sieg über König Syphax und die Karthager im Triumph in die
Stadt einzog."

Dieses strenge und stolze römische Leben zu gestalten, es in seiner
denkmalartigen Schönheit rein darzustellen, war wohl eines grossen
Aufwandes wert. Man freut sich der starken, entschiedenen Linien, mit
denen das Bild gezeichnet ist. Die kleinen, ärmlichen Mittelchen der
modernen Durchschnittsbiographie, die sprachlichen Kletterkünste, der
pseudopoetische Stimmungsdunst, liegen weitab. Es ist alles zum Zwecke ge-

576



fügt und rait Klarheit gesagt. Die Lebendigkeit quillt aus dem Gegenstände

selber. Der soldatische Charakter steht einem Buche, das von
einer eminent soldatischen Persönlichkeit handelt, sehr wohl an; man
wird ihn darum auch in seinen Schwächen gelten lassen. Die merklichste
ist jene eben aus der Kraft des Einsatzes erspringende gewisse Einseitigkeit,

die in wissenschaftlichen Dingen sehr leicht zur Unsachlichkeit wird.
Wer das Unglück hat, einem Mommsen widersprechen zu müssen, soll
das mit dem Hut in der Hand tun und nicht im rüdesten Feldlwebelton
von einem „laienhaften, in militärischen Dingen völlig unwissenden
Historiker" reden.

Ich habe — aber es ist wohl Auffassungssache — einiges Misstrauen
gegen das Anlegen von vergleichenden Grössenmasstäben bei geschichtlichen

Charakteren. Es scheint hier so naheliegend und so leicht, das

gewollte Ergebnis durch Konstruktion zu erreichen. Und ein Vergleich,
der mit einem Urteil schliesst, verliert eigentlich gerade das, was ihn
anregend macht. Wir sind, wenn wir die Geschichte dieser ungewöhnlichen

Taten lesen, vollauf bereit, dem Scipio seinen hohen Rang unter
den Meistern der Kriegs- und Staatskunst einzuräumen. Dass es uns aber
auf Schritt und Tritt gleichsam anbefohlen wird, in ihm den Feldherrn
schlechthin zu erkennen und ihn über jeden andern zu stellen (der
Originaltitel lautet: „A greater than Napoleon"), das macht auf die Dauer
verdriesslich, weil es denn doch die Eigenliebe kränkt, dass der
Verfasser uns so offenkundig keinerlei Urteilskraft zutraut. Und das ist
schade, vor allem deshalb, weil Liddell Hart wahrscheinlich sachlich
vollkommen recht hat. Wobei er zudem auf einen hochberühmten
Meinungsgenossen sich berufen könnte; in Petrarcas Heldengedicht
„Africa" steht der Vers:

„Solque velut radiis fulgentia sidera vincit,
Scipio sie omnes superat
Gleich wie die Sonne mit Prangen die lichten Gestirne beschämet,
so strahlt Scipio allen voran ...".

E. Schumacher.

Pascal deutsch

„Die Summe aller Pascal-Studien", so nennt Fortunat Strowski jene
monumentale Pascal-Ausgabe, die, betreut von Léon Brunschwieg und
Pierre Boutroux, von 1908 bis 1925 bei Hachette erschien (Collection
des Grands Ecrivains de la France). Mit Einleitungen, Noten und Regesten
reich versehen, werden uns hier Pascal's Werke in zeitlicher Folge
dargeboten, und ebendieses Prinzip — das des streng chronologischen
Aufbaues, mit verbindendem Zwischentext — hat Brunschwieg auch
beibehalten für seinen handlichen Pascal-Band: „Pensées et
Opuscules", bei Hachette, eines der meistgelesenen Bücher Frankreichs. Voran

steht hier das mächtig raumschaffende, edle, ergreifende Pascal-Leben,
das die Schwester Gilberte Périer-Pascal geschrieben. Es folgen, organisch
gegliedert in drei Lebensperioden: intime und halboffizielle Briefe, Ge-

577



bete, Werke — ohne die „Provinciales", Werkfragmente, Vorträge, eine
Unterredung, das Testament. Und dann wird der Leser, nun nicht mehr
ganz ungeübten Blickes, hinausgeleitet auf das grosse Nachlass-Trümmer-
feld, die „Pensées"... Was immer profunde fachliche Kompetenz, was
praktischer Sinn, und was guter Geschmack leisten können, das ist in
den Pensées et Opuscules geleistet.

Dem deutschsprachigen Pascal-Freund, der, des Französischen nicht
oder nur wenig kundig, eine Uebersetzung zu benützen wünscht, steht
etwas Gleichwertiges einstweilen nicht zur Verfügung. Statt dass auch
ihm ein einziger Band alles böte, muss er sich mit drei, vier Bänden.
Behelfen.

Da sind zunächst die „Brief e des Blaise Pascal", bei Hegner, Leipzig

1935, mit genauer sprachlicher Einfühlung und mit behutsamer Könnerschaft

übertragen von Wolfgang Rüttenauer. Wie glücklich erscheint hier,
im andersartigen Medium unserer deutschen Sprache, etwa der geharnischthöfliche

Brief an einen wissenschaftlichen Gegner, den Père Noël; wie
überraschend „modern" steht dieser Brief da: ein in makellosen Massen
hingetürmter Bau aus Glas und Stahl. Und wiederum : welch' streng
sachgründige, geistdurchglühte Beredsamkeit in den ehrgeizigen Episteln
an Kanzler Séguier und an Königin Christine von Schweden. Und
wiederum: die Brief-Fragmente an die Roannez; schon ihre Sprache lässt
spüren, dass, wie die Scholastiker lehren, die menschliche Seele
zuinnerst Geistnatur hat. Allerdings zeigen auch diese Briefe die überall
fühlbare Grenze des Buches: es entbehrt des rechten, des alles
bergenden, des überall den Vollklang sichernden biographischen Raumes,
den Brunschwieg so diskret und klug zu wölben gewusst hat ; die wenigen

Anmerkungen des Uebersetzers schaffen ihn natürlich nicht, sie
erteilen nur Einzel-Belehrungen. Welch mächtige, wehe Klänge geben die
Briefe an die Roannez dann, wenn man von den Schicksalen dieser jungen

Adligen, — auf die seelsorglichen Einfluss zu nehmen Pascal sich
berufen glaubte, — selbst nur das wenige weiss, das Brunschwieg aus

zeitgenössischen Briefen mitteilt.
Unter dem — abzulehnenden, weil dem Geist Pascals durchaus fremden

— Titel „Vermächtnis eines grossen Herzens" hat Rüttenauer auch

die Opuscula übersetzt (bei Dieterich, Leipzig 1938). Man möchte
wünschen, dass dieser Band mit den Briefen ein Werk bilde, aufgebaut
nach den Prinzipien der Pensées et Opuscules; denn so wie er vorliegt
zeigt notwendig auch er das Gebrechen der „Briefe": es fehlt der Raum,
die beziehungsreiche, organisch richtige Ordnung. Formgeschichtlich —
und dies betrifft die Auswahl, bzw. die Verteilung gewisser Briefe auf
die beiden Bände: ein unlösbares Problem! — liegt die Sache ja so,
dass im damaligen Forschungsbetrieb der (halboffizielle) Brief und die

(offizielle, gedruckte) Abhandlung nicht streng geschieden wurden; mithin

düTfen auch wir sie nicht scheiden. Sodann aber, und nun bleiben wir
innerhalb des Bandes „Vermächtnis": was half es hier, Pascals Opuscula
zu zertrennen in „Religiöse Schriften" und in „Philosophische Schriften",
und überdies noch eine dritte Gruppe „Ueber die Methode und über die

578



Psychologie des Gelehrten" auszusondern? Solcherweise zerspalten stellt
sich Pascals Gedankenwelt wenig einleuchtend dar: man erkennt nicht
ihre Entwicklung; nicht ihre innerste personale Einheit; nicht die stets mit
leidenschaftlichem Selbstmisstrauen überwachte, stets aufs neue und stets
noch tiefer sichergestellte Zusammenordnung der verschiedenen
Denkmethoden und Denkresultate. Der Auswahl als solcher kann man
zustimmen ; nur hätten einige Stücke aus den „Ecrits sur la grâce" mehr
geboten als der „Abrégé de la vie de Jésus-Christ", eine recht langweilige
Jansenius-Paraphrase, ödes Gefels, drin nur wenige Kristalle blinken.
Die Uebersetzung wahrt überall das Niveau der vorangegangenen.

Nicht von leidigem Zufall, sondern von doppelt erspürtem, nun doppelt

befriedigtem Bedürfnis können wir reden angesichts der Tatsache,
dass uns gleichzeitig zwei neue Uebertragungen der Pensées vorgelegt

werden: die des Mathematikers und Philosophen Ewald Wasmuth,
erschienen unter dem Titel „Blaise Pascal, Ueber die Religion und über
einige andere Gegenstände" bei L. Schneider (Berlin 1937), und die
von Wolfgang Rüttenauer, erschienen unter dem Titel „Blaise
Pascal, Gedanken" bei Dieterich (Leipzig 1937). Glücklicherweise nämlich

haben sich die Uebersetzer an verschiedene französische Editionen
gehalten, und zwar an die beiden je in ihrer Art vollendetsten.

Wasmuth erwählte sich jene Anordnung der (in hoffnungslos
verworrenem Zustand überlieferten) Nachlass-Fragmente, die Léon Brunsch-
wicg (s. o.) geschaffen, und die sich in Frankreich durchgesetzt hat.
Brunschwicg's einzige Absicht ist, die Texte so darzubieten, dass der
heutige Leser sie verstehen kann. Ohne ihnen ihre Fragment-Natur zu
nehmen, und ohne den — nicht überlieferten — Aufbau-Plan erraten
zu wollen, soll doch eine gewisse logische Kontinuität deutlich werden,
soll der Leser den Gedanken Pascals folgen, sie sich aneignen, sie gründlich

auswerten können. Brunschwieg vergleicht treffend seine Verfahrensweise

mit der eines Archäologen, der in- seinem Museum nicht restauriert
und nicht zusammenbaut, sondern einzig danach trachtet, Sinn und

Wert jedes Steines aus seiner Herkunft zu erschliessen, und ihn mit
andern zusammen methodisch zu gruppieren : „weder Unordnung noch
Neu-Aufbau, bloss eine simple Klassifikation."

Einen ändern Weg hat Fortunat Strowski — und ihm folgt Rüttenauer

— eingeschlagen. Er legt dar, dass Pascal um nur ganz wenige
dringlichste Fragen sich müht: die Finger einer Hand genügen, um diese
„centres" oder „noyaux" herzuzählen. Jedes dieser zentralen Themen
ist gleichsam ein Stamm, der rundum Aeste treibt; die Aeste treiben
Zweige, die Zweige tragen Früchte. Man mag in Strowskis Einführung
(dritter Band seiner Pascal-Ausgabe, Paris 1931) nachlesen, wie geistvoll
dieser grosse Forscher seine Methode begründet aus den Blättern und
Blättlein des Manuskriptes, dessen Papierformate, Schriftzüge und Schriftbilder

er analysiert (interessante Angaben über dem Versbau sich
nähernde symmetrische, antithetische, rhythmische Satz-Dispositionen; von
beiden Uebersetzern leider typographisch nicht nachgeahmt). Sehr richtig

spricht Strowski von der „imagination dramatique" Pascals, und

579



gleich Brunschwieg betont auch er die durchaus dialektische Denkweise
seines Autors : „il aime à unir des idées en apparence opposées pour
en former des vérités totales".

Dramatische Imagination und dialektisches Denkgeschehen manifestieren

sich zweifelsohne getreuer in Strowskis Aufbau, dem prima vista
eindrucksmächtigeren. Dennoch kann man auch die im besten Sinne
schul-meisterliche, museumsmässige, von weiser, geduldiger Bescheidung
eingegebene Anordnung von Brunschwieg nicht entbehren; wenn der Leser

gewillt ist, einen gerade ihm teuren Gedanken zu verfolgen, wenn
er die Beziehungsfülle dieses Gedankens ermessen möchte, dann findet

er sich in den locker ausgebreiteten, klug klassierten Gedanken-
Beständen der Brunschwicg'schen Edition rascher zurecht als in den

imposanten, suggestiv verfestigten, schwer zertrennbaren Gedanken-Aggregaten

bei Strowski.
Insoweit haben denn auch die beiden Uebersetzungen jede ihre

besonderen Werte! Doch darf nicht verschwiegen werden, dass Rüttenauer
an philosophisch-theologischer Kompetenz und an Genauigkeit Wasmuth
übertrifft1). Auch hat seine Uebertragung mehr „Relief"; sehr fein
erfühlt er die sprachlichen Nüancen der heterogenen, in den verschiedensten

Reifestadien stehenden Texte Pascals, und mit sicherer Hand weiss
er diese Nüancen deutsch nachzubilden. „Caritas sola non peccat",
einzig die Liebe sündigt nicht: man hat diesen Satz auf Pascals makellos
lauteren Stil angewendet. Caritas, ehrfürchtige Liebe zum Werk um dessen

selbst willen, beseelte auch diesen Uebersetzer, sodass man von seiner
Pascal-Wiedergabe, entschuldbare Kleinigkeiten dreingebend, gar wohl
dasselbe sagen darf: „non peccat".

*

Der deutschen Pascal-Renaissance reifste Frucht ist das Buch von
Romano Guardini: „Christliches Bewusstsein, Versuche über Pascal",
bei Hegner (Leipzig 1935), erwachsen aus Vorlesungen und Uebungen an

der Universität Berlin.
Nicht vorab als Historiker, als Erforscher, Ordner, Darsteller

ausschliesslich fremden Gedankengutes müht sich Guardini um Pascal,
sondern als originaler Denker, der das, was ihn selbst besorgt, an Pascal
als an einem höchst exemplarischen Fall studiert: „Wie geht das zu, wenn
ein Mensch glaubt? Nicht nur religiös ist, oder suchend, sondern glaubt,
nach dem klaren und vollen Sinne, den das Wort im Sprachgebrauch
der Schrift und der Kirche hat?" — So gerichtetes Fragen geht nicht
auf die Fülle des Pascal'schen Denkens, nicht auf eine enzyklopädische,
lückenlose Gesamtdarstellung gemäss einem der mehr oder minder brauch-

1) Man möchte wünschen, dass Wasmuth vor einer zweiten Auflage nochmals

Hand anlegte. Wenig genau ist zum Beispiel — die
eingeklammerten Zahlen verweisen auf die entsprechenden Fragmente bei
Rüttenauer — : 426 (109); irrig: 94 (107), 98 (116), 184 (23), 277

(89), 283 (32). Auch die Uebersetzung der lateinischen Zitate lässt

zu wünschen übrig: 20 (33), 107 (682), 165 (195).

580



baren Schemata; es geht auf das Wesenhaft-Gültige, und so ergibt
sich denn für die Darstellung eine unschematische, singulare, eben aus
dem Wesen hergeleitete, dieses spiegelnde Form. Auch weiss Guardini
wohl, dass eine schlüssige Antwort auf die Frage: „Wie ging das zu,
dass Blaise Pascal glaubte?" — letztlich überhaupt unmöglich ist: mangels

ausreichender Dokumentation. Man hat sich mit Hypothesen zu
bescheiden, deren Richtigkeit sich in dem Mass erweist, als man mit ihnen
Pascals Leben vollständiger und tiefer zu verstehen vermag.

Wenn Guardini Hypothesen dieser Art glücken, wenn er in der hell-
dunkeln, an Rembrandt's Landschaften gemahnenden Gedankenwelt
Pascals, in diesem „Paysage héroïque" schattendüstere Partien aufzuhellen
vermag, so ist dies hinwiederum auch seinem philosophisch-theologischen
Wissen zu danken. Er kennt neben der thomistischen die franziskanische
Scholastik, nebeil der Theologie der Dogmatik die der Mystik. So lässt
sich der „Fall" Pascal durch verwandte „Fälle" jeweils eine Strecke weit
beleuchten. Das „Argument du pari" wird erklärend zusammengehalten
mit dem sog. „Ontologischen Gottesbeweis" des Anselm von Canterbury
und mit dem „Absoluten Paradox" Kierkegaard's, dessen „Stadien"-
Gedanke auch jene Erfahrung erhellen hilft, die uns das „Mémorial"
bezeugt. Die Mittenwirklichkeit des Pascal'schen Weltbildes: „le Coeur"
fügt sich ein in die Traditionen der Philosophia cordis und der Theologia
cordis.

Doch wäre all' diese Arbeit nicht fruchtbar geworden ohne die
religiöse Erfahrung des Verfassers; und diese erst leitet hinein in die
seelischen Nöte des christlichen Denkers Pascal: in die geistige Heimat-
Sehnsucht des mutterlos Aufgewachsenen, in seine unaufhebbare
Fremdheit und Einsamkeit unter den geistlichen Herren von Port-Royal, in
das demütige Schweigen seiner letzten Monate. Die Begriffe „Heiliger"
und „grosser Christ" werden streng geschieden: „Pascal war wohl kein

Heiliger..., sondern ein Mensch, in welchem die Entscheidung für
Christus und wirkliche Grösse von der Welt her in bitterem Kampfe
lagen. Und zwar gerade dann, wenn er christlich dachte und kämpfte."

Dasselbe Bedenken hegt auch Ewald Wasmuth, der am Schluss seines

von hohem Ernst getragenen Nachwortes fragt: „Doch fast scheint es, als
wäre auf dem Weg des Hasses, sei es auch unser eignes Ich, das wir
hassen, kein Zugang zu der höchsten Ordnung, um die Blaise Pascal ringt.
Vielleicht führt der Weg nicht über die Vernichtung des Ich, die Ab~

tötung des natürlichen Herzens..., sondern über die Hinwendung des
Ich zum Du, zum Nächsten, durch die Erfüllung der Liebe zu Gott, durch
die nähere Liebe, die wahre Nächstenliebe, die Franziskus gelebt hat?" —

Solches fragend, mag einer die grossen Nicht-Jansenisten, Nicht-
Rigoristen jenes Jahrhunderts in den Blick bekommen, Gestalten wie
Vinzenz von Paul und Franz von Sales, Heilige ihrer Kirche beide, und beide
um Port-Royal innig bemüht. Vinzenz von Paul war dem Saint-Cyran ein
erleuchtender, mässigender, schützender Freund. Franz von Sales aber
beriet von 1619 bis zu seinem Tod 1622 die Mère Angélique Amauld.
Diese preist noch 1655 in einem ihrer Briefe seine überaus grosse Milde,

581



Demut und Weisheit, und auch nach dem Tod der Mère Angélique
erlischt die an tröstlichen Erinnerungen reiche Verehrung nicht. Wie ein
zartes Nachleuchten steht sie am düstern Himmel über Port-Royal.

Theodor Willy Stadler.

Philippe Bridel
Charly Clerc: Portrait de Philippe Bridel, Librairie Payot Lausanne

Ein 83-jähriger wird plötzlich gezwungen, seine Wohnung, seinen
Arbeitsraum, die Stätte Jahrzehnte währenden Schaffens zu verlassen,
die ihm so lieb geworden ist, wie dieses Schaffen selbst, da es ihm die

Aufgabe seiner Lehrtätigkeit nicht mehr ermöglicht, sich weiterhin diese

Wohnung leisten zu können. Und so zieht er denn um, schweren Herzens,
aber mit der Entschlusskraft eines Jugendlichen, und bringt sich und seine

wenigen Habseligkeiten in einem billigeren Logis unter. „Man muss es

herunterschlucken ohne die Stirne zu runzeln..." Freunde stellen ihm
die Mittel zu einem separaten Arbeitszimmer zur Verfügung nein!
das nimmt der Oreis nicht an Gross ging er durchs Leben und gross
will er bleiben, bis es Gott gefällt, den wackeren Streiter zu sich zu
rufen. Sein „Ich" war ihm nie der Rede wert, immer galt sein Schaffen den
andern. Das ist Philippe Bridel, der Pfarrer, Philosoph, Patriot — der
Mensch.

Aus der öffentlichen Anerkennung seiner Verdienste, aus der Huldigung
der Masse hatte sich Bridel nie etwas gemacht. Jede Hilfe bietende Hand
wies er zurück, jeder Hilfe suchenden nahm er sich an. Solche Menschen
kennt die breitere Schicht des Volkes nicht, dies liegt in der Tragik ihrer
Grösse. (Ehrlich gesprochen: wer kennt Philippe Bridel in der deutschen

Schweiz?) Meistens braucht es dann das Werk eines Verehrenden,
um uns den wahren Wert einer solchen Persönlichkeit vor Augen zu

führen, ja, um uns überhaupt mit deren Existenz bekannt zu machen. Und
kein Geringerer als der Freund und Schüler Bridels, Charly Clerc,
hatte sich diese Aufgabe zur Pflicht erhoben und in seinem „Portrait
de Philippe Bridel" (Librairie Payot, Lausanne) dem geliebten
Lehrer in den Augen der Allgemeinheit jenen Rang verschafft, der ihm
im' Geistesleben unseres Landes gebührt und der ihn auch unbestritten
neben die grössten Schweizer stellt. In seinem „Portrait" gibt uns Charly
Clerc ein Muster einer Biographie, die nicht nur der Persönlichkeiten ihres
„Helden" in vollkommenem Masse gerecht wird, sondern die schon rein
als Buch Eingang in jedes Schweizerhaus verdiente. Denn Charly Clerc
gab uns damit nicht nur ein Bild Philippe Bridels, er gab uns auch ein

gutes Stück seiner selbst, und damit ein Stück echten und feinsten
Schweizergeistes.

Bridel, der älteste Sohn einer Neuenburger Familie, die auf sechs

Pfarrergenerationen zurückblicken konnte, von denen sich, wie später
auch er selbst, „die meisten noch mit anderen Dingen befassten als nur
mit religiösen...", hatte von einem gütigen Schicksale ein wertvolles Ge-

582



schenk mit auf den Lebensweg erhalten, von dem er ewig zehren sollte:
eine glückliche Jugend. Weder die Krise des jungen Intellektuellen, der
an seiner Berufung zum Seelsorger verzweifelte, da sein duirch und durch
ehrlicher Geist sich seiner Unzulänglichkeit bewusst wurde, noch die
rätselhafte Krankheit seiner Gattin, die sie schon kurz nach der Ehe befiel

und sie bis zum Sterbebette begleitete, weder Berufs- noch Familiensorgen,

weder geistige noch seelische Kämpfe vermochten je Bridels
Jugendkraft und seinen unerschütterlichen Optimismus zu bezwingen. „Sein
ganzes Leben ist nur eine verlängerte Jugend". Und wirklich: wenn man
den greisen Grossvater spielend, unter seinen Enkeln sitzen sieht, die
sich — welch schönes Bild für die ganze Geisteshaltung Bridels —
unter seinem Einflüsse statt in feindliche Parteien, zu einem „Bunde"
zusammenschliessen, wenn man sich am lebensbejahenden Humor erfreut,
der ihn bis in seine philosophischen Vorlesungen an der theologischen
Fakultät der „Eglise Libre" hinein verfolgte — gerne glaubt man an
diese ewige Jugend, die, allen Stürmen und Unwettern zum Trotz, sich
immer weiter entfaltete.

Proudhons Wort, dass allen Dingen die Theologie zu Grunde liege,
wird sozusagen zu Bridels Lebensspruch. Und dennoch wird man immer
wieder gezwungen, sich zu fragen, ob nun der unermüdlich in allen
Gemeinden seines Heimatkantons und sogar an der Pariser „Chapelle Tait-
bout" predigende Pfarrer oder der vor allem an Kant, Vinet und Secré-
tan geschulte Denker und Dozent der Geschichte der Philosophie an der
schon genannten Fakultät Bridels wahrem, innerstem Wesen entsprächen.
Diese Frage eindeutig zu beantworten dürfte schwer, wenn nicht sogar
unmöglich sein, denn Bridel war einer jener seltenen, glücklichen
Menschen, die Glauben und Wissen, Pfarrer und Philosoph in ihrer Natur
zu einer gewaltigen schöpferischen Synthese vereinigten. Bridel war zu
der hohen Einsicht gelangt, dass weder Religion ohne Philosophie, noch
Philosophie ohne Religion je schöpferisch sein könnten. Sein Ideal war
„jene christliche Philosophie, zu der Kant die wahre Grundlage gibt." Er
wollte nicht das Christentum gegen die Religion eintauschen, aber er
wollte den Menschen die Philosophie aus den Händen des Christentums
überreichen, und seit seinen Studienjahren trat Bridel in zahllosen
Zeitungsaufsätzen, Vorträgen, Predigten, Vorlesungen und nicht zuletzt durch
seine Bücher für diese Grundgedanken seines ganzen Schaffens ein.

Doch nicht nur als Pfarrer und Philosoph war Bridel ein wahrer
Verkörperer des Christentums, er war es auch als Bürger seines Landes.
Jedem engstirnigen Nationalismus fremd, war er ein echter Schweizer,
aus dem Stamme eines Vinet, Davel, Rambert, Secrétan und Guisan. So ist
es nicht weiter verwunderlich, dass Bridel, schon in seiner Jugend und
auch später immer wieder ein eifriger Mitarbeiter der „Zofinger" und
der „Neuen helvetischen Gesellschaff', sich zu den Gedanken eines
Bundes der Völker Europas bekannte und anlässlich der Abstimmung
über den Eintritt der Schweiz in den Völkerbund noch begeisterte Reden
für die — wie es schien — endgültige Verwirklichung seines Ideals hielt.
Bridel, ein Liberaler „ohne Furcht und Tadel", hatte schon früh jene

583



völkerverbindende Mission der Schweiz erkannt, jenen bündischen Gedanken,

der im schönsten Sinne des Wortes die Idee des Christentums auch
auf die grosse Gemeinschaft der Völker überträgt. Ein liberaler Patriot,
wandte er sich gegen alle „farbigen" Tendenzen, die nach dem Kriege
entstanden. „Die schwarzen Ideen waren ihm so verhasst wie die roten
und braunen." Sein politisches Schaffen nahm in seinem Leben beinahe
den Umfang des religiösen und philosophischen Wirkens ein. Auch hierin
zeigt sich Bridel als wahres Abbild jenes welschen Bodens, der uns schon
so manchen grossen Menschen geschenkt hat. „Wahrer Patriotismus, ist
dies etwas anderes als Liebe?" fragt er sich. Für ihn bestimmt nicht, nein!

Geist und Herz waren in Bridel vereinigt, wie wir es vielleicht selten
bei einem Menschen in so vollkommenem Masse finden. Mochte es der
Pfarrer mit seiner verantwortungsvollen Aufgabe noch so ernst nehmen,
der Philosoph noch so sehr mit der Herausgabe seiner eigenen Schriften,
wie die des „L'humanité et son chef", der Gesamtausgabe der Werke
Vinets usw. beschäftigt sein: bei all der riesigen Arbeitslast verlor Bridel
nie jene Leichtigkeit der Gedanken, des Lebens überhaupt, jene graziöse
welsche Gediegenheit, jenen feinen „esprit", der ihn uns als wahren
Vertreter französischer Kultur erscheinen lässt. In seinen Briefen, von
denen mancher selbst ein kleines philosophisches oder religiöses Werk ist,
sehen wir diesen feingeistigen Zug wohl am besten. Trotz der Gedankenschwere

immer ein kleiner Schuss Humor, eine Prise weiser Lebensironie

Und ein solcher Mensch konnte noch sagen, er habe immer nur
das getan, was er gerne getan habe! Ein glücklicher Mensch? Ja, aber
dieses Glück wurde durch ein Leben erkauft, hart erarbeitet, Tag für
Tag, Jahr für Jahr. Charly Clercs Buch ist der Dank der heutigen
Generation an Bridel. Und auch hierin hatte Bridel Glück! Lassen wir das

letzte Wort noch seinem Biographen : „Was uns von Bridel zurückbleibt?...
Es ist die vollkommene Harmonie eines Denkens und eines Lebens; es ist
die Erinnerung an einen Geist, der sich um den Geist der andern mehr
kümmerte als um sich selbst. Ist dies nicht unendlich selten? Das, was
noch zurückbleibt, ist die grosse Freundschaft, die sich Bridel zu
erwerben wusste. Das Schönste, das Bedeutendste vielleicht in der
Geschichte eines Menschen, ist es nicht die Zuneigung, die Liebe, von der

er umgeben war und mit der diejenigen, die zurückbleiben, seine

Erinnerung umweben?" Arnold Künzli.

Bezugsbedingungen :

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr.

Erscheint jeweilen anfangs des Monats.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Zürich
Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 60 60

584


	Kleine Rundschau

