
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 9

Artikel: Das neue Testament und der Staat

Autor: Fischer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das neue Testament und der Staat
Von Ernst Fischer, Basel.

*—' ie Lage des jüdischen Staates zur Zeit Christi war eine
Fremdherrschaft in des Wortes vollster und schwerster Bedeutung,

die Fremdherrschaft der Römer. Deswegen behielt ein
kleiner Bruchteil der Juden stets die Hand fest an dem Schwertgriff,

der unter dem Mantel verborgen war. Glücklicherweise
war dagegen die römische Staatskunst den Juden gegenüber
von elastischer Natur. So durften zum Beispiel die in Palästina
geprägten Kupfermünzen kein menschliches Bild der Kaiser
tragen. Weil aber Gold und Silber in Palästina überhaupt nicht
geprägt wurde, sondern von auswärts herein kam, mussten
Kaisermünzen dennoch begegnen.

Hiemit stehen wir vor dem wichtigen Ausgangspunkt unserer
Untersuchung, vor dem weltbekannten Zinsgroschen
in der Hand des Pharisäers, vor der Frage: „ist es erlaubt, dass

man dem Kaiser Steuer zahle, oder nicht?" und vor der Antwort:
„gebet dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes
ist"1). Welches ist die Tragweite dieses Wortes? Es erledigt
den Einzelfall des Pharisäers in einer Weise, die einer meiner
Lehrer so umschrieben hat: „so lang des Kaisers Arm reicht, so
weit steht auch seine Münze in Geltung und seine Regierungsgewalt,

anerkennst du diese aber nicht, so hättest du die Münze

gar nicht in die Tasche stecken sollen, und dein Gewissen ist
zu spät aufgestanden." Nur lese dabei niemand eine besondere

Sympathie zu dem römischen Staat heraus. Im Gegenteil. So

gewiss, als das Interesse Jesu ein religiöses ist, so gewis's liegt
der Schwerpunkt der Antwort nicht im Vordersatz, sondern im
Nachsatz: „und Gott, was Gottes ist". Beide Seiten werden
hingestellt als irgendwie miteinander verträglich, aber nach ihrer
Richtung scharf unterschieden. Nicht unterschieden wird der

genauere Inhalt der jedesmaligen Pflicht. Ist unter der Kaiserpflicht

nur die Steuer gemeint, oder noch etwas Anderes?
Befragen wir einmal zwei so angesehene Schriftausleger wie
Clemens von Alexandrien und Tertullian von
Carthago. Beide wurzeln zwar nicht direkt im politischen Erd-

Matthäus 22, 17—21.

550



reich des neuen Testamentes, aber in einem Boden, der gar nicht
weit davon entfernt liegt, denn sie sind Beide um 220 nach
Christus gestorben; auch haben sie zuerst die ruhigen und dann
die Verfolgungszeiten unter Kaiser Septimius Severus erlebt. Ter-
tullian sagt zu unserer Stelle, Jesus verlange damit nur die
Steuerpflicht, „gebet das Bild des Kaisers, welches auf der
Münze ist, dem Kaiser, und das Bild Gottes, das im Menschen
ist, Gott" (Ueber den Götzendienst 15,1.) Also die Steuer für
den Kaiser, aber die ganze Person für Gott. Auch Clemens
weiss zwar um die ewige Bestimmung des Christen, indem er
schreibt, „wir besitzen kein Vaterland auf Erden" (Pädagoge
3, 8), aber er findet, „man kann ein Hörer christlicher Weisheit
sein und dennoch seine Stellung im Staat ausfüllen" (Pädagoge
3, 11). Darum bedeutet ihm die Antwort Jesu gar nicht nur die
Steuerpflicht, sondern darüber hinaus die allgemeine Regelung
des politischen Lebens. Die beiden Schutzredner des Christentums

legen also um das Jahr 200 nach Christus kein
übereinstimmendes Zeugnis ab bezüglich ihrer Stellung zur
Staatsgewalt. Clemens aber hat mit seiner umfassenderen Auslegung
insoweit Recht, als die Einschränkung der Kaiserpflicht aHein
auf die Steuer nicht an sich in der Antwort und Absicht Jesu
liegt, sondern in der bestimmten streng begrenzten Frage des
Pharisäers.

Andere Jesusworte beleuchten die Sachlage weiter. „Etliche
Pharisäer sprachen zu ihm: ziehe hinweg von hier, denn Hero-
des will dich töten. Und er sprach zu ihnen, gehet hin und saget
diesem Fuchs, siehe, ich treibe Teufel aus und mache gesund
heute und morgen und am dritten Tage werde ich vollendet...
es geht nicht an, dass ein Prophet umkomme ausserhalb
Jerusalems".2) Hat Reinecke Fuchs wirklich schon hier eine Rolle
gespielt, oder heisst hier Fuchs nur Bestie? Dieser Herodes
Antipas gehörte allerdings zu einer Familie von Emporkömmlingen,

die mit List und Gewalt die einheimische Dynastie der
Makkabäer verdrängen konnte; seine beste Stütze fand er in
demselben Rom, welches damals viele Nationen in sein Joch
gezwängt hatte, daher das andere Wort: „Ihr wisst, dass die
Fürsten der Völker über sie herrschen und die Grossen üben
Gewalt über sie aus. So soll es nicht sein unter euch, sondern
2) Lucas 13, 31. 32.

551



wer unter euch will gross sein, der sei euer Diener..."3)
Gemeint ist offenbar ein gewalttätiges Beugen des Willens
Anderer unter den eigenen fürstlichen Willen. Jesus hat also doch
das politische Leben beobachtet. Aber auch wenn er sich gar
nicht darum bekümmert hätte, könnte uns das befremden? Er
hatte der Welt das Heil zu bringen, das wahrlich nicht aus
Staatsweisheit hervorgeht. Das ist auch die Meinung von
Philipper 3, 20, wo Luther die Worte des Apostels Paulus so
übersetzt: „Unser Wandel ist im Himmel", aber wörtlich heisst es:

„unser Staatswesen ist im Himmel". Mit andern Worten die
ersten Christen haben keine Lust, sich mit den

Verfassungsangelegenheiten des Diesseits zu beschäftigen ; dadurch verwahren
sie sich zugleich gegen den Verdacht eines eigenwilligen und
unfruchtbaren Widerstandes gegen das Bestehende, eines
Widerstandes, der ihnen selber im tiefsten Grunde als ein weltlicher
vorgekommen wäre. Das ist der Stand der Dinge im
ersten Jahrhundert. Diesen Stand auch unter veränderten
Lebensbedingungen festzuhalten, das war das Ziel derjenigen
Richtung in der Christenheit, die in Tertullian ihren
Vertreter findet. Er hat die Losung ausgegeben, „nichts liegt
uns ferner als jedwede Politik", wortwörtlich: „nec 'ulla res
magis aliéna quam publica" (Apologie 38). Aber der heidnische
Staat freute sich nicht darüber, sondern beklagte sich, dass die
Christen so weltscheue Menschen seien. Sofern dieser Vorwurf
christlicherseits zurückgewiesen wird, geschieht dies leicht mit
dem Hinweis auf den Römerbrief des Paulus Kap. 13,
1 — 7: „Jedermann sei der obrigkeitlichen Gewalt Untertan..."
Kein Zweifel, diese Stelle lehnt sich an das Jesuswort vom
Zinsgroschen an, denn sie mündet ein in die gleiche Pflichtgemäss-
heit der Steuerentrichtung. Aber sie entfaltet sich über diese

praktische Spitze hinaus zu einer Reihe von Sätzen über die

allgemeine Gehorsamspflicht. Der Staat wird bejaht, und ein

göttlicher Ursprung der Obrigkeit behauptet und zwar abgesehen

davon, ob diese Obrigkeit oder ihre Untertanen christlich
sind oder nicht. So ist Gehorsam nicht nur Christenpflicht,
sondern allgemeine Menschenpflicht, und nicht bloss wegen der
drohenden Strafe, sondern auch um des Gewissens willen,
Vers. 5.

3) Matthäus 20, 25 f.

552



Man hat diesen Schriftabschnitt auch schon in der Weise
missverstanden, als ob Paulus damit einer Unbegrenztheit der
irdischen Macht das Wort rede, an die das Gewissen gebunden sei
wie an eine totalitäre Staatsauffassung. Allein der Geltungsbereich

jener allgemeinen Gehorsamspflicht kann im Sinne des
Paulus nur aus dem Zusammenhang des ganzen Textes
erschlossen und abgegrenzt werden, sowohl nach der göttlichen,
wie nach der menschlichen Seite. Und nun wird offenbar hier
nur der Ursprung der Obrigkeit einer religiösen Deutung
unterworfen, nicht mehr. Damit ist aber keinerlei Totalitätsbegriff

zu verbinden, denn mit der Erkenntnis des
Ursprungsverhältnisses ist nicht einmal die Qualität des Willens Gottes
bestimmt, es ist nicht bestimmt, ob es sich um einen Gnadenwillen

Gottes, oder um einen Zorneswillen Gottes handelt. Das
hängt vielmehr von dem Verhalten des Volkes und der Obrigkeit
selber ab, die ihre Macht von Gott nicht wie willenlose Maschinen

erhalten, sondern als freitätige Menschen, ihre Macht also
auch verkehrt anwenden können! Ebenso ist die
Gewissensverpflichtung in Vers 5 durchaus nichts Umfassendes; sie geht
nicht über den Kreis derjenigen Werte des irdischen Lebens
hinaus, welche eben die Grundlagen jedes irdischen Gemeinwesens

bilden, nämlich Steuerentrichtung, Tun des Guten, Unterlassen

des Bösen. Dies Alles gilt hier nur innerhalb des

genannten engeren Kreises. Dabei handelt es sich offenbar nur
um das tatsächliche Verhalten gegenüber den vorhandenen
Gesetzen, und nicht einmal um die Gesinnung. Jenes Tun des Guten

in Vers 3 erschöpft sich im sogenannten bürgerlichen
Wohlverhalten. Weiteres ist hier nicht gesagt. Auch das Verhalten in
Krisenzeiten liegt offenbar nicht im Gesichtskreis; man denke
etwa an das Auftreten von römischen Kaisern mit gleichzeitigen
Gegenkaisern nach dem Erlöschen des julischen Herrscherhauses

im Jahre 68 nach Christus.
Aber etwas Anderes mag sehr wohl im Gesichtskreis von

Römer 13 gelegen haben. Die grosse Bestimmtheit der Behauptung

„alle Obrigkeit ist von Gott" (also auch die heidnische),
versteht sich erst recht gut, wenn sie einem Gegensatz gilt, der
dahin gelautet haben müsste, diese oder jene Obrigkeit ist nicht
von Gott, sondern vom Bösen! Dann ginge es also um ein
Bekämpfen rebellischer Gelüste der Juden oder Judenchristen in

36
553



Rom. Und jedenfalls finden wir den genannten Gegensatz
direkt ausgesprochen in der ältesten Auslegung von Römer 13,

von der Hand des Irenäus, Bischoff von Lyon um 177 n. Chr.
In seiner Schrift „Gegen die Häresieen" lesen wir Buch 5,

Kap. 24, Absätze 1, 2, 3: „Nicht der Teufel hat die Reiche dieser

Welt abgegrenzt, sondern Gott... Auch der Apostel Paulus

sagt dasselbe, es ist keine Obrigkeit ausser von Gott... Das
hat auch der Herr bestätigt, da er nicht tat, was der Teufel ihm

riet, aber den Steuereinnehmern den Zins zu geben befahl...
Zum Nutzen der Heiden ist die irdische Regierung eingesetzt
von Gott (aber nicht vom Teufel), damit aus Furcht sich...
die Menschen nicht wechselseitig auffressen wie Fische."

Eine andere Stimmung begegnet uns in der Offenbarung
Johannes Kap. 13. Wie man auch urteilen mag über den
christlichen oder judenchristlichen Ursprung dieses grossartigen,
Blitze schleudernden Visionenbuches, eine Spitze kehrt es jedenfalls

gegen den Kaiserkultus. Nachdem der Kaiser Octavian (31

v. Chr. bis 14 nach Chr.) schon bei Lebzeiten den Beinamen

Augustus (der Erhabene) erhalten hatte und damit schon in
die Nähe der Götter gerückt war, wurde er nach seinem Tode
durch Senatsbeschluss ganz unter die Götter erhoben. Er erhielt
als Divus Augustus Tempel und Priester. Die Verehrung ging
auch auf die Nachfolger über. Jene für Christen gotteslästerlir
eben Beinamen sind doch wohl „die Namen der Lästerung''^
die nach Kap. 13,1 auf den 7 Häuptern des Tieres geschrieben
stehn, und das Tier selber ist nach Danielischem Vorbild die
Weltmacht. Schon um das Jahr 29 vor Chr. hatte Augustus
erlaubt, dass ihm in der kleinasiatischen Stadt Pergamum ein

Tempel errichtet wurde; und gerade dort erblickte das Auge
des Sehers Johannes einen „Tron des Satans" nach Offenbarung
Johannes 2,12: „dem EngeL der Gemeinde zu Pergamum"
„schreibe, ich weiss, wo du wohnst, da des Satans Tron ist..."
Wie ist die verschiedene Stimmung in Römer 13 und
Offenbarung 13 aufzufassen? In der erstgenannten Stelle wiegt die
Idee der Obrigkeit als Organ der göttlichen Weltregierung vor,
so dass der Gedanke an die persönlichen Eigenschaften des

zufälligen Vertreters der Idee in den Hintergrund tritt; in der zweiten

Stelle sind diese Vertreter ins Auge gefasst, und zwar
deswegen, weil sie nun die Christen verfolgen, und die Empörung

554



über ihr Gebaren verschlingt das Interesse für den sittlichen
Wert der Institution an sich.

Aus der fortwirkenden Kraft solcher verschiedener Ansätze
wie Römerbrief und Offenbarung verstehen wir es, wenn um
die Wende des zweiten Jahrhunderts, trotz gleicher Grundposition,

zwei etwas verschiedene Typen des damaligen Christentums

sich abzeichnen: auf der einen Seite ein Clemens, der
bei unverminderter Strenge gegen den Götterdienst doch dabei
bleibt, der Christ habe so gut wie jeder Andere im Staate zu
leben, also auch Civildienst und Militärdienst4) zu leisten; auf
der andern Seite der Typus eines Tertullian, der die Verständigung

möglichst ablehnt, sich einen christlichen Staatsbeamten
nur schwer denken kann, ja sich sogar ärgert, wenn an einem
Kaiserfest einzelne Glaubensgenossen die Haustüren beleuchten;
bei diesen Gelegenheiten kam es offenbar vor, dass die Lichter
auch etwa am Tage brannten, so dass sich Tertullian über diese
kaiserliche Illumination folgendermassen lustig macht: „zu Ehren
des Festtages verbreiten wir Christen nicht Schatten und Dunkel

mit Lorbeergewinden an den Türpfosten, und brennen nicht
mit Lampen ein Loch in den lichten Tag hinein".5) Die Aeusse-

rungen über den Heeresdienst schwanken bei Tertullian; im
„Kranz des Soldaten" Kap. 11 lesen wir: „wird es erlaubt sein,
mit dem Schwerte zu hantieren, da der Herr den Ausspruch tut,
wer sich des Schwertes bedient, soll durchs Schwert umkommen?"

Diese rhetorische Frage lässt zwar über die zugehörige
Antwort so wenig einen Zweifel bestehen, als die nachfolgenden
Fragewendungen, die alle mit Nein zu beantworten sind. Allein
etwas weiter unten lesen wir: „allerdings bei solchen, die dem
Soldatenstande schon angehörten und die Gnade des Glaubens
nachher fanden, ist die Sache eine andere, wie bei jenen
gläubigen Hauptleuten, dem nämlich, welchen Christus lobte6), und
dem, welchen Petrus7) unterwies". In der Frage der Flucht vor
Verfolgungen findet Tertullian: „Es ist zufolge der Erlaubniss
besser, von einer Stadt in die andere zu fHehn, als ergriffen und

4) Pädagoge 3, 12: „dem Manne geziemt das Barfussgehen, er müsste
denn Soldat im Felde sein" und Pädagoge 3, 11.

6) Apologie 35, 1.

6) Matthäus 8, 10.

7) Apostelgesch. 10, 1 f.

555



gefoltert das Christentum zu verleugnen". Aber standhalten ist
für ihn doch das Richtige. Clemens dagegen nimmt jene
Erlaubnis zuversichtlicher in Anspruch für sich selbst und für alle
Christen, die Erlaubnis in Matthäus 10,23: „wenn sie euch aber
in einer Stadt verfolgen, so fliehet in eine andere". Der Sinn
sei der, man solle gleichsam auf die Seite treten und damit die

Tötung eines Christen vermeiden, welche ja Sünde sei
(Clemens „Teppiche" IV). Tertullian aber glaubt, jenes Jesuswort
gelte nur den Aposteln und ruft aus: „wünscht euch keinen Tod
im Bett, an Fehlgeburten oder Fiebern, sondern im Martyrium
zur Verherrlichung dessen, der für euch gelitten" (Tertullian
„Raraclet"). Clemens aber tadelt jedes dem Tode Entgegenspringen

und spricht ihm das Martyrium ab.

Innerhalb der biblischen Briefliteratur weist auch 1. Petrus
2, Vers 1 3-^- 1 7 in die Richtung von Römer 13. Ein neuer Zug
findet sich dann 1. Thimotheus 2,1.2., die Forderung der
Fürbitte für die Obrigkeit. Sogar Tertullian beweist damit die

Loyalität der Christen: „sie erflehen für die Kaiser langes
Leben, sichere Herrschaft, ruhiges Haus, tapfere Soldaten, treuen
Senat, braves Volk und Frieden auf Erden." (Apologie 30)
Wahrhaftig, was will man denn mehr? Jawohl, die Kaiser verlangten
noch mehr! nicht Gebete für sich, sondern Anbetung! Und hier ist
nun der Punkt, wo alles Entgegenkommen ein jähes Ende nimmt.
Da stehen und fallen nebeneinander und miteinander die mehr
staatsfreundlichen Christen und die schroffen Geister. Tertullian

und Clemens weigern sich, den Genius des Kaisers zu
beschwören oder bei ihm zu schwören. Der Uebergang des

Menschen zum Gott oder Halbgott, der dem Zeitbewusstsein
leicht fiel, wird zum Engpass und vom Christentum gesperrt;
es verteidigt ihn, als kleine Schar, mit Heldenmut gegen die
heidnische Uebermacht, 200 Jahre lang, bis zu dem heissersehn-
ten Toleranzedikt von Mailand, 313 nach Chr.; das Passwort
aber, das die Schar vereint, ist dies: „man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen". Es stammt aus der
Apostelgeschichte, Kap. 5,29. Sonst freilich erscheint in dieser
Schrift das Römische vorwiegend in günstigem Licht.8) Schlimmer

stehen die Dinge schon in 1. Petrus 4, 14—16, da

genügt bereits der Name „Christ" und „Christi", um bei der Ob-

8) Apostelgeschichte 18, 14. 15. 16, 20 17, 6 19, 37 23, 29 24,5. 22 f. 25,18 f.

556



rigkeit Verdacht zu erwecken. Vollends dann im weltberühmten
Briefwechsel mit Plinius hat der Kaiser Trajan (98—117 nach
Chr.) das christliche Bekenntnis an und für sich als unvereinbar
erklärt mit der Staatsreligion. Daran ändert der schöne Brief-
schluss nichts, der sich gegen die anonymen Angebereien wendet.
Schon vor einem Menschenalter hat der Basler Overbeck
betont, wie dieses Edikt wahrlich kein Toleranzedikt war, sondern
das Gegenteil, und man frage sich, wie es überhaupt möglich
geworden sei, dass mitten in einer oft harten Verfolgungszeit
Männer wie Melito und auch Tertullian immerhin am Bestand
des römischen Reiches ein Interesse behalten? Dazu gibt es eine
umfassende Erklärung bei Tertullian, Apologie 32: „Es gibt für
uns auch eine andere, noch grössere Nötigung, für die Kaiser,
ja für den Bestand des Reiches überhaupt und den römischen
Staat zu beten. Wir wissen nämlich, dass die dem ganzen
Erdkreis bevorstehende Erschütterung, und das mit schrecklichen
Trübsalen drohende Ende nur durch die dem römischen Reiche
eingeräumte Frist aufgehalten wird. Daher wünschen wir es
nicht zu erleben, und indem wir um Aufschub dieser Dinge
beten, befördern wir die Fortdauer Roms."

Als Ergebnis unserer Betrachtungen stellen wir fest: Von
Haus aus steht das Christentum den staatlichen Fragen
beziehungslos gegenüber, erst mit seiner Einbürgerung in die Welt
wurde es ein mitgestaltendes Element. Alles, was das neue
Testament über staatliche Ordnung aussagt, hat einen Stand zur
Voraussetzung, der nicht erst durch Christus wird oder werden
soll, sondern sich schon vor Christi Erscheinung vorfindet.
Welche Stellung nimmt das neue Testament dazu ein?

Die Offenbarung Johannes sieht im Staat einen Gegenstand
der Abneigung; in der paulinischen und petrinischen Brieflitera-
tur erscheint er als ein Gegenstand der positiven Anerkennung;
bei einzelnen Kirchenvätern ist er Gegenstand einer Art
Hoffnung. Insbesondere behandelt Paulus ausführlich den Begriff
des Staates so, dass er in ihm keine ausschliesslich-christliche,
wir sagen heute, keine total-christliche Angelegenheit sieht,
sondern eine allgemein-menschliche, die jedermann angeht: jedermann

sei Untertan der obrigkeitlichen Gewalt9). Also wäre es,
vom neuen Testament aus gesehen, (inclusive Offenbarung Kap.
9) Römer 13 1—7.

557



13) schriftwidrig und geschichtswidrig, so zu verfahren, dass

man das christliche Prinzip umstempeln würde zu
einem politischen und aus dem neuen Testament die Grundzüge

nehmen und aufbauen würde zu einer total-christlichen
Staatslehre. Erst recht schriftwidrig und geschichtswidrig aber
ist das Umgekehrte, das politische Prinzip umzustem-
p e 1 n zu einem christlichen, zu einem angeblich „positiven
Christentum", und so von der andern Seite her einen Totalitätsanspruch

zu erheben. Vollends in dem Fall, wo gleichzeitig von
beiden Seiten her, im gigantischen Kampf um den Vorrang
der Herrschaft, solche Uebergriffe stattfinden würden, da

entstünde eine Mythologisierung des politischen und des christlichen

Prinzips; eine Mythologisierung, vergleichbar jenen
Sagen von Helden und Giganten der Urzeit, die mit ihren
gegenseitigen Kämpfen um den Vorrang der Herrschaft und des Sieges

die Phantasie der frühesten Menschen beseelten und ihren
Glauben beherrschten.

Demgegenüber darf man vielleicht in Nüchternheit betonen, wir
danken das Wissen vom Staat der vorchristlichen Welt, den Griechen

und Römern. Aber nachher hat die christliche Welt aus der
Bibel und aus ihrer Ueberlieferung neue Ideale geschöpft, die auch
auf das bürgerliche Leben wirksam wurden. Wir nennen die
Humanitätsidee. Ihre Erzeugerin ist das Christentum.10) Doch
ist es merkwürdig, dass das philosophische Bewusstsein im
Heidentum wenigstens vereinzelt über seine Schranken hinausstrebt,

so in dem Stoiker Zeno von Kition (um 260 vor Chr.),
dessen Weissagung uns Plutarch aufbewahrt hat; sie mutet an
wie ein Anklingen an die Eine Herde und den Einen Hirten:
Zeno verkündet nämlich als letztes Ziel, „dass die Menschen
nicht mehr nach „Städten und Völkern geteilt wohnen sollen,
sondern alle sich als Volksgenossen und Mitbürger betrachten',
als Ein Leben, und als Eine Welt." Wie wenig jedoch Plutarch
diesen Worten einen tieferen Sinn abgewinnen konnte, das sieht
man aus seiner Bemerkung „was Zeno nur im Traum gesehen
habe, das habe Alexander von Macédonien in der Tat verwirklicht."

Ein schlagenderer Beweis kann nicht gefunden werden
dafür, dass für den ringenden Humanitätsgedanken des Griechen

10) Oalater 3, 28 Hier ist kein Jude noch Grieche... denn ihr seid allzumal

Einer in Christo Jesu, und Lucas 10, 33.

558



der Erlöser erst noch kommen musste. Wie anders in den ersten
christlichen Jahrhunderten! Da hat sich ein reicher Strom von
Humanität aus der Kirche in die Menschheit ergossen. Doch ist
hier nicht der Ort, um auch noch die oft tragische Entwicklungsgeschichte

des Menschheitsgedankens in seinem Verhältnis zu
Kirche und Staat zu zeichnen. Wir machten uns bloss an einem
Beispiel der Vergangenheit klar, wie auch der heutige Besitzstand

unseres öffentlichen Lebens sicherlich aus zusammenwirkenden

Teilursaohen besteht. Jeder Faktor, der da im Ergebnis
mitwirkt, muss als solcher gewertet werden. Das ist nicht nur
wissenschaftliche Gerechtigkeit, sondern auch Gerechtigkeit im
höheren Sinn, wonach der Religion ihr Heimatgut ungeschmälert
bleibt. Schmälerung oder gar Unterdrückung eines dieser
Faktoren des öffentlichen Lebens wird sich zwar vorübergehend
wohl erzwingen, aber nicht dauernd festhalten lassen, weder
vonseiten des Staates, noch vonseiten des Christentums. Machen
wir uns zum Schluss Beides klar. Wir sagen zuerst, nicht
vonseiten des Staates. Wohl ist seine grundlegende Lebensbedingung

die Macht, aber durchaus nicht sein ganzes Leben. Wir
können es deswegen zwar durchaus begreifen, dass ein ganz
ohn-mächtiges Volk, dem sozusagen die Sonne aufgehört hat zu
scheinen, sich zum äussersten Realismus der Politik, zur
politischen Gleichschaltung gezwungen sieht, aus Selbsterhaltungstrieb,

um überhaupt leben zu können. Aber dann ist dieser
Realismus nur der Unterbau, zu dem, früher oder später, die
Ethik der Politik hinzutreten muss, als der Oberbau, der das

Ganze zusammenklammert. Zuerst leben können, gewiss, aber
dann auch, wie der Volksmund sagt, leben lassen, oder wie wir
richtiger sagen, leben für Gedanken und Ideale, für Güter des

geistigen Lebens, welche der Staat schützt, so dass sie sich frei
entfalten können. Dabei denken wir zuerst an das hohe Gut des

Glaubenslebens, denn dessen innere Gebundenheit an Volk und
Staat ist unvereinbar mit seinem übernationalen Wesen. Das
haben wir an Clemens von Alexandrien und Tertullian von

0

Carthago gesehen.
Indem nun das Christentum jene Gebundenheit ablehnt, wird

es bei der Abwehr sich ebenfalls der Schranke bewusst bleiben,
damit es nicht über das Ziel hinaus stösst, wie es die
mittelalterliche Kirche getan hatte. Was ist das für eine Schranke?

559



Sie wird durch das Wesen des Christentums selber gezogen:
Jesus weicht denen aus, die ihn als irdischen König ausrufen
wollen.11) Die gleiche Stellung weist er aber auch den Dienern
seines Reiches zu, im Gegensatz zu den Ordnungsträgern in den

weltlichen Reichen.12) Und das ist die gleiche Wahrheit, die
auch Paulus und Petrus predigen. Denn so wie Paulus den
Korinthern sagt, dass er nicht Herr ihres Glaubens sondern
Gehilfe ihrer Freude sei,13) gerade so verbietet auch Petrus das

Herrentum und will von nichts Anderem wissen, als von
Vorbildern der Heerde.14) In diesem Punkt schliesst sich die
apostolische Gesamtpredigt eng an die Predigt durch Christus selbst

an, dessen Reich nicht von dieser Welt ist, „sonst würden meine
Diener dafür kämpfen, dass ich den Juden nicht überantwortet
würde".15) Das Reich Christi ist also nur in dem speziellen
Sinn kein Reich von dieser Welt, als es seine Existenz
nicht mit Machtmitteln gegen feindliche Gewalt
aufrecht erhält.

Möglicherweise hängt die Zukunft des Abendlandes von der
künftigen Ausgestaltung des Verhältnisses zwischen Kirche und
Staat ab. In einem geistigen Religionskrieg erscheint es wichtig,

dass die Kirche nicht nur ihren Auftrag entschlossen
geltend macht, sondern auch ein Bewusstsein bewahrt von jener
Schranke, welche ihr durch die neutestamentliche Gesamtpredigt
gezogen ist; diese Haltung setzt sie in Stand, als Sauerteig in
der Welt zu wirken und in Glauben und Liebe das Erlösungswerk

Christi fortzusetzen, so lange es Gott gefällt.

n) Johannes 6, 15.

12) Matthäus 20, 25—27.
13) 2. Corinther 1, 24 u. 1. Corinther 3, 5.

14) 1. Petrus 5, 3.

16) Johannes 18, 36.

560


	Das neue Testament und der Staat

