Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 9

Artikel: Das neue Testament und der Staat
Autor: Fischer, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760250

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das neue Testament und der Staat
D Von Ernst Fischer, Basel.

ie Lage des jiidischen Staates zur Zeit Christi war eine
Fremdherrschaft in des Wortes vollster und schwerster Bedeu-
tung, die Fremdherrschaft der Romer. Deswegen behielt ein
kleiner Bruchteil der Juden stets die Hand fest an dem Schwert-
griff, der unter dem Mantel verborgen war. Gliicklicherweise
war dagegen die romische Staatskunst den Juden gegeniiber
von elastischer Natur. So durften zum Beispiel die in Palistina
gepragten Kupfermiinzen kein menschliches Bild der Kaiser
tragen. Weil aber Gold und Silber in Palistina iiberhaupt nicht
gepragt wurde, sondern von auswirts herein kam, mussten
Kaisermiinzen dennoch begegnen.

Hiemit stehen wir vor dem wichtigen Ausgangspunkt unserer
Untersuchung, vor dem weltbekannten Zinsgroschen
in der Hand des Pharisiers, vor der Frage: ,,ist es erlaubt, dass
man dem Kaiser Steuer zahle, oder nicht?” und vor der Antwort:
»gebet dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes
ist’’1)., Welches ist die Tragweite dieses Wortes? Es erledigt
den Einzelfall des Pharisders in einer Weise, die einer meiner
Lehrer so umschrieben hat: ,,so lang des Kaisers Arm reicht, so
weit steht auch seine Miinze in Geltung und seine Regierungs-
gewalt, anerkennst du diese aber nicht, so hittest du die Miinze
gar nicht in die Tasche stecken sollen, und dein Gewissen ist
zu spit aufgestanden.”” Nur lese dabei niemand eine besondere
Sympathie zu dem roémischen Staat heraus. Im Gegenteil. So
gewiss, als das Interesse Jesu ein religioses ist, so gewiss liegt
der Schwerpunkt der Antwort nicht im Vordersatz, sondern im
Nachsatz: ,,und Gott, was Gottes ist”’. Beide Seiten werden hin-
gestellt als irgendwie miteinander vertriaglich, aber nach ihrer
Richtung scharf unterschieden. Nicht unterschieden wird der
genauere Inhalt der jedesmaligen Pflicht. Ist unter der Kaiser-
pflicht nur die Steuer gemeint, oder noch etwas Anderes? Be-
fragen wir einmal zwei so angesehene Schriftausleger wie
Clemens von Alexandrien und Tertullian von Car-
thago. Beide wurzeln zwar nicht direkt im politischen Erd-

1) Matthdus 22, 17-—21.

550



reich des neuen Testamentes, aber in einem Boden, der gar nicht
weit davon entfernt liegt, denn sie sind Beide um 220 nach
Christus gestorben; auch haben sie zuerst die ruhigen und dann
die Verfolgungszeiten unter Kaiser Septimius Severus erlebt. Ter-
tullian sagt zu unserer Stelle, Jesus verlange damit nur die
Steuerpflicht, ,gebet das Bild des Kaisers, welches auf der
Miinze ist, dem Kaiser, und das Bild Gottes, das im Menschen
ist, Gott”” (Ueber den Gétzendienst 15,1.) Also die Steuer fiir
den Kaiser, aber die ganze Person fiir Gott. Auch Clemens
weiss zwar um die ewige Bestimmung des Christen, indem er
schreibt, ,wir besitzen kein Vaterland auf Erden” (Pidagoge
3, 8), aber er findet, ,,man kann ein Horer christlicher Weisheit
sein und dennoch seine Stellung im Staat ausfiillen” (Pidagoge
3, 11). Darum bedeutet ihm die Antwort Jesu gar nicht nur die
Steuerpflicht, sondern dariiber hinaus die allgemeine Regelung
des politischen Lebens. Die beiden Schutzredner des Christen-
tums legen also um das Jahr 200 nach Christus kein iiberein-
stimmendes Zeugnis ab beziiglich ihrer Stellung zur Staats-
gewalt. Clemens aber hat mit seiner umfassenderen Auslegung
insoweit Recht, als die Einschrinkung der Kaiserpflicht allein
auf die Steuer nicht an sich in der Antwort und Absicht Jesu
liegt, sondern in der bestimmten streng begrenzten Frage des
Pharisiers.

Andere Jesusworte beleuchten die Sachlage weiter. ,Etliche
Pharisder sprachen zu ihm: ziehe hinweg von hier, denn Hero-
des will dich téten. Und er sprach zu ihnen, gehet hin und saget
diesem Fuchs, siehe, ich treibe Teufel aus und mache gesund
heute und morgen und am dritten Tage werde ich vollendet. ..
es geht nicht an, dass ein Prophet umkomme ausserhalb Jerusa-
lems” ?) Hat Reinecke Fuchs wirklich schon hier eine Rolle
gespielt, oder heisst hier Fuchs nur Bestie? Dieser Herodes
Antipas gehorte allerdings zu einer Familie von Emporkémmlin-
gen, die mit List und Gewalt die einheimische Dynastie der
Makkabier verdringen konnte; seine beste Stiitze fand er in
demselben Rom, welches damals viele Nationen in sein Joch ge-
zwangt hatte, daher das andere Wort: | Ihr wisst, dass die
Fiirsten der Vélker iiber sie herrschen und die Grossen iiben
Gewalt iiber sie aus. So soll es nicht sein unter euch, sondern

?) Lucas 13, 31. 32.

551



wer unter euch will gross sein, der sei euer Diener...”3) Ge-
meint ist offenbar ein gewalttitiges Beugen des Willens An-
derer unter den eigenen fiirstlichen Willen. Jesus hat also doch
das politische Leben beobachtet. Aber auch wenn er sich gar
nicht darum bekiimmert hatte, konnte uns das befremden? Er
hatte der Welt das Heil zu bringen, das wahrlich nicht aus
Staatsweisheit hervorgeht. Das ist auch die Meinung von Phi-
lipper 3,20, wo Luther die Worte des Apostels Paulus so iiber-
setzt: ,,unser Wandel ist im Himmel”’, aber wortlich heisst es:
sunser Staatswesen ist im Himmel”. Mit andern Worten die
ersten Christen haben keine Lust, sich mit den Verfassungs-
angelegenheiten des Diesseits zu beschiftigen; dadurch verwahren
sie sich zugleich gegen den Verdacht eines eigenwilligen und un-
fruchtbaren Widerstandes gegen das Bestehende, eines Wider-
standes, der ihnen selber im tiefsten Grunde als ein weltlicher
vorgekommen wire. Das ist der Stand der Dinge im
ersten Jahrhundert. Diesen Stand auch unter verinderten
Lebensbedingungen festzuhalten, das war das Ziel derjenigen
Richtung in der Christenheit, die in Tertullian ihren Ver-
treter findet. Er hat die Losung ausgegeben, ,nichts liegt
uns ferner als jedwede Politik”, wortwértlich: ,nec ’ulla res
magis aliena quam publica’” (Apologie 38). Aber der heidnische
Staat freute sich nicht dariiber, sondern beklagte sich, dass die
Christen so weltscheue Menschen seien. Sofern dieser Vorwurf
christlicherseits zuriickgewiesen wird, geschieht dies leicht mit
dem Hinweis auf den Rémerbrief des Paulus Kap. 13,
1—17: ,,Jedermann sei der obrigkeitlichen Gewalt untertan..,”
Kein Zweifel, diese Stelle lehnt sich an das Jesuswort vom Zins-
groschen an, denn sie miindet ein in die gleiche Pflichtgemiss-
heit der Steuerentrichtung. Aber sie entfaltet sich iiber diese
praktische Spitze hinaus zu einer Reihe von Sitzen iiber die
allgemeine Gehorsamspflicht. Der Staat wird bejaht, und ein
gottlicher Ursprung der Obrigkeit behauptet und zwar abgese-
hen davon, ob diese Obrigkeit oder ihre Untertanen christlich
sind oder nicht. So ist Gehorsam nicht nur Christenpflicht, son-
dern allgemeine Menschenpflicht, und nicht bloss wegen der
drohenden Strafe, sondern auch um des Gewissens willen,
Vers. 5.

3) Matthiaus 20, 25 f.

352



Man hat diesen Schriftabschnitt auch schon in der Weise miss-
verstanden, als ob Paulus damit einer Unbegrenztheit der irdi-
schen Macht das Wort rede, an die das Gewissen gebunden sei
wie an eine totalitire Staatsauffassung. Allein der Geltungs-
bereich jener allgemeinen Gehorsamspflicht kann im Sinne des
Paulus nur aus dem Zusammenhang des ganzen Textes er-
schlossen und abgegrenzt werden, sowohl nach der goéttlichen,
wie nach .der menschlichen Seite. Und nun wird offenbar hier
nur der Ursprung der Obrigkeit einer religiosen Deutung
unterworfen, nicht mehr. Damit ist aber keinerlei Totalitits-
begriff zu verbinden, denn mit der Erkenntnis des Ursprungs-
verhiltnisses ist nicht einmal die Qualitit des Willens Gottes
bestimmt, es ist nicht bestimmt, ob es sich um einen Gnaden-
willen Gottes, oder um einen Zorneswillen Gottes handelt. Das
hidngt vielmehr von dem Verhalten des Volkes und der Obrigkeit
selber ab, die ihre Macht von Gott nicht wie willenlose Maschi-
nen erhalten, sondern als freititige Menschen, ihre Macht also
auch verkehrt anwenden kénnen! Ebenso ist die Gewissens-
verpflichtung in Vers 5 durchaus nichts Umfassendes; sie geht
nicht iiber den Kreis derjenigen Werte des irdischen Lebens
hinaus, welche eben die Grundlagen jedes irdischen Gemein-
wesens bilden, namlich Steuerentrichtung, Tun des Guten, Unter-
lassen des Bosen. Dies Alles gilt hier nur innerhalb des ge-
nannten engeren Kreises. Dabei handelt es sich offenbar nur
um das tatsdchliche Verhalten gegeniiber den vorhandenen Ge-
setzen, und nicht einmal um die Gesinnung. Jenes Tun des Gu-
ten in Vers 3 erschopft sich im sogenannten biirgerlichen Wohl-
verhalten. Weiteres ist hier nicht gesagt. Auch das Verhalten in
Krisenzeiten liegt offenbar nicht im Gesichtskreis; man denke
etwa an das Auftreten von romischen Kaisern mit gleichzeitigen
Gegenkaisern nach dem Erléschen des julischen Herrscherhau-
ses im Jahre 68 nach Christus.

Aber etwas Anderes mag sehr wohl im Gesichtskreis von Ré-
mer 13 gelegen haben. Die grosse Bestimmtheit der Behaup-
tung ,alle Obrigkeit ist von Gott” (also auch die heidnische),
versteht sich erst recht gut, wenn sie einem Gegensatz gilt, der
dahin gelautet haben miisste, diese oder jene Obrigkeit ist nicht
von Gott, sondern vom Bosen! Dann ginge es also um ein Be-
kimpfen rebellischer Geliiste der Juden oder Judenchristen in

w6 553



Rom. Und jedenfalls finden wir den genannten Gegensatz di-
rekt ausgesprochen in der idltesten Auslegung von Roémer 13,
von der Hand des Irendus, Bischoff von Lyon um 177 n. Chr.
In seiner Schrift ,,Gegen die Haéresieen” lesen wir Buch 5,
Kap. 24, Absitze 1, 2, 3: ,Nicht der Teufel hat die Reiche die-
ser Welt abgegrenzt, sondern Gott... Auch der Apostel Paulus
sagt dasselbe, es ist keine Obrigkeit ausser von Gott... Das
hat auch der Herr bestitigt, da er nicht tat, was der Teufel ihm
riet, aber den Steuereinnehmern den Zins zu geben befahl...
Zum Nutzen der Heiden ist die irdische Regierung eingesetzt
von Gott (aber nicht vom Teufel), damit aus .Furcht sich...
die Menschen nicht wechselseitig auffressen wie Fische.”

Eine andere Stimmung begegnet uns in der Offenbarung
Johannes Kap. 13. Wie man auch urteilen mag iiber den
christlichen oder judenchristlichen Ursprung dieses grossartigen,
Blitze schleudernden Visionenbuches, eine Spitze kehrt es jeden-
falls gegen den Kaiserkultus. Nachdem der Kaiser Octavian (31
v. Chr. bis 14 nach Chr.) schon bei Lebzeiten den Beinamen
Augustus (der Erhabene) erhalten hatte und damit schon in
die Nidhe der Gotter geriickt war, wurde er nach seinem Tode
durch Senatsbeschluss ganz unter die Gétter erhoben. Er erhielt
als Divus Augustus Tempel und Priester. Die Verehrung ging
auch auf die Nachfolger iiber. Jene fiir Christen gotteslisterli-
chen Beinamen sind doch wohl, ,die Namen der Listerung’,
die nach Kap. 13,1 auf den 7 Héuptern des Tieres geschrieben
stehn, und das Tier selber ist nach Danielischem Vorbild die
Weltmacht. Schon um das Jahr 29 vor Chr. hatte Augustus er-
laubt, dass ihm in der kleinasiatischen Stadt Pergamum ein
Tempel errichtet wurde; und gerade dort erblickte das Auge
des Sehers Johannes einen ,, Tron des Satans’” nach Offenbarung
Johannes 2,12: ,dem Engel der Gemeinde zu Pergamum”
»schreibe, ich weiss, wo du wohnst, da des Satans Tron ist...”
Wie ist die verschiedene Stimmung in Roémer 13 und Offen-
barung 13 aufzufassen? In der erstgenannten Stelle wiegt die
Idee der Obrigkeit als Organ der géttlichen Weltregierung vor,
so dass der Gedanke an die personlichen Eigenschaften des zu-
falligen Vertreters der Idee in den Hintergrund tritt; in der zwei-
ten Stelle sind diese Vertreter ins Auge gefasst, und zwar des-
wegen, weil sie nun die Christen verfolgen, und die Empérung

554



iiber ihr Gebaren verschlingt das Interesse fiir den sittlichen
Wert der Institution an sich.

Aus der fortwirkenden Kraft solcher verschiedener Ansitze
wie Romerbrief und Offenbarung verstehen wir es, wenn um
die Wende des zweiten Jahrhunderts, trotz gleicher Grundposi-
tion, zwei etwas verschiedene Typen des damaligen Christen-
tums sich abzeichnen: auf der einen Seite ein Clemens, der
bei unverminderter Strenge gegen den Gotterdienst doch dabei
bleibt, der Christ habe so gut wie jeder Andere im Staate zu
leben, also auch Civildienst und Militirdienstt) zu leisten; auf
der andern Seite der Typus eines Tertullian, der die Verstindi-
gung moglichst ablehnt, sich einen christlichen Staatsbeamten
nur schwer denken kann, ja sich sogar drgert, wenn an einem
Kaiserfest einzelne Glaubensgenossen die Haustiiren beleuchten;
bei diesen Gelegenheiten kam es offenbar vor, dass die Lichter
auch etwa am Tage brannten, so dass sich Tertullian iiber diese
kaiserliche Illumination folgendermassen lustig macht: ,zu Ehren
des Festtages verbreiten wir Christen nicht Schatten und Dun-
kel mit Lorbeergewinden an den Tiirpfosten, und brennen nicht
mit Lampen ein Loch in den lichten Tag hinein’’.5) Die Aeusse-
rungen iiber den Heeresdienst schwanken bei Tertullian; im
»Kranz des Soldaten” Kap. 11 lesen wir: ,,wird es erlaubt sein,
mit dem Schwerte zu hantieren, da der Herr den Ausspruch tut,
wer sich des Schwertes bedient, soll durchs Schwert umkom-
men?”’ Diese rhetorische Frage lisst zwar iiber die zugehorige
Antwort so wenig einen Zweifel bestehen, als die nachfolgenden
Fragewendungen, die alle mit Nein zu beantworten sind. Allein
etwas weiter unten lesen wir: ,allerdings bei solchen, die dem
Soldatenstande schon angehérten und die Gnade des Glaubens
nachher fanden, ist die Sache eine andere, wie bei jenen gliu-
bigen Hauptleuten, dem nidmlich, welchen Christus lobtes), und
dem, welchen Petrus?) unterwies”. In der Frage der Flucht vor
Verfolgungen findet Tertullian: ,,Es ist zufolge der Erlaubniss
besser, von einer Stadt in die andere zu fliehn, als ergriffen und

‘) Pidagoge 3, 12: ,dem Manne geziemt das Barfussgehen, er miisste
denn Soldat im Felde sein” und Pidagoge 3, 11,

%) Apologie 35, 1.

5) Matthius 8, 10.

') Apostelgesch. 10, 1 f.

993



gefoltert das Christentum zu verleugnen’”. Aber standhalten ist
fiir ihn doch das Richtige. Clemens dagegen nimmt jene Er-
laubnis zuversichtlicher in Anspruch fiir sich selbst und fiir alle
Christen, die Erlaubnis in Matthaus 10, 23: ,,wenn sie euch aber
in einer Stadt verfolgen, so fliehet in eine andere’”. Der Sinn
sei der, man solle gleichsam auf die Seite treten und damit die
Totung eines Christen vermeiden, welche ja Siinde sei (Cle-
mens ,,Teppiche” IV). Tertullian aber glaubt, jenes Jesuswort
gelte nur den Aposteln und ruft aus: ,,wiinscht euch keinen Tod
im Bett, an Fehlgeburten oder Fiebern, sondern im Martyrium
zur Verherrlichung dessen, der fiir euch gelitten” (Tertullian
,Paraclet’”). Clemens aber tadelt jedes dem Tode Entgegen-
springen und spricht ihm das Martyrium ab.

Innerhalb der biblischen Briefliteratur weist auch 1. Petrus
2,Vers 13— 17 in die Richtung von Rémer 13. Ein neuer Zug
findet sich dann 1. Thimotheus 2,1.2, die Forderung der
Fiirbitte fiir die Obrigkeit. Sogar Tertullian beweist damit die
Loyalitit der Christen: ,sie erflehen fiir die Kaiser langes Le-
ben, sichere Herrschaft, ruhiges Haus, tapfere Soldaten, treuen
Senat, braves Volk und Frieden auf Erden.” (Apologie 30) Wahr-
haftig, was will man denn mehr? Jawohl, die Kaiser verlangten
noch mehr! nicht Gebete fiir sich, sondern Anbetung! Und hier ist
nun der Punkt, wo alles Entgegenkommen ein jahes Ende nimmt.
Da stehen und fallen nebeneinander und miteinander die mehr
staatsfreundlichen Christen und die schroffen Geister. Tertul-
lian und Clemens weigern sich, den Genius des Kaisers zu
beschwoéren oder bei ihm zu schworen. Der Uebergang des
Menschen zum Gott oder Halbgott, der dem Zeitbewusstsein
leicht fiel, wird zum Engpass und vom Christentum gesperrt;
es verteidigt ihn, als kleine Schar, mit Heldenmut gegen die
heidnische Uebermacht, 200 Jahre lang, bis zu dem heissersehn-
ten Toleranzedikt von Mailand, 313 nach Chr.; das Passwort
aber, das die Schar vereint, ist dies: ,,man muss Gott mehr ge-
horchen als den Menschen”. Es stammt aus der Apostel-
geschichte, Kap. 5,29. Sonst freilich erscheint in dieser
Schrift das Romische vorwiegend in giinstigem Licht.!) Schlim-
mer stehen die Dinge schon in 1. Petrus 4, 14—16, da ge-
niigt bereits der Name ,,Christ’”” und ,,Christi”’, um bei der Ob-

8) Apostelgeschichte 18, 14. 15. 16, 20 17, 6 19, 37 23, 29 24,5, 221f. 25,18 1.

556



rigkeit Verdacht zu erwecken. Vollends dann im weltberithmten
Briefwechsel mit Plinius hat der Kaiser Trajan (98—117 nach
Chr.) das christliche Bekenntnis an und fiir sich als unvereinbar
erklart mit der Staatsreligion. Daran &dndert der schone Brief-
schluss nichts, der sich gegen die anonymen Angebereien wendet.
Schon vor einem Menschenalter hat der Basler Overbeck be-
tont, wie dieses Edikt wahrlich kein Toleranzedikt war, sondern
das Gegenteil, und man frage sich, wie es iiberhaupt moglich
geworden sei, dass mitten in einer oft harten Verfolgungszeit
Minner wie Melito und auch Tertullian immerhin am Bestand
des romischen Reiches ein Interesse behalten? Dazu gibt es eine
umfassende Erklirung bei Tertullian, Apologie 32: |Es gibt fiir
uns auch eine andere, noch grossere Notigung, firr die Kaiser,
ja fiir den Bestand des Reiches iiberhaupt und den romischen
Staat zu beten. Wir wissen nimlich, dass die dem ganzen Erd-
kreis bevorstehende Erschiitterung, und das mit schrecklichen
Triibsalen drohende Ende nur durch die dem rémischen Reiche
eingerdumte Frist aufgehalten wird. Daher wiinschen wir es
nicht zu erleben, und indem wir um Aufschub dieser Dinge be-
ten, befordern wir die Fortdauer Roms.”

Als Ergebnis unserer Betrachtungen stellen wir fest: Von
Haus aus steht das Christentum den staatlichen Fragen be-
ziehungslos gegeniiber, erst mit seiner Einbiirgerung in die Welt
wurde es ein mitgestaltendes Element. Alles, was das neue Te-
stament iiber staatliche Ordnung aussagt, hat einen Stand zur
Voraussetzung, der nicht erst durch Christus wird oder werden
soll, sondern sich schon vor Christi Erscheinung vorfindet.
Welche Stellung nimmt das neue Testament dazu ein?

Die Offenbarung Johannes sieht im Staat einen Gegenstand
der Abneigung; in der paulinischen und petrinischen Brieflitera-
tur erscheint er als ein Gegenstand der positiven Anerkennung;
bei einzelnen Kirchenvitern ist er Gegenstand einer Art Hoff-
nung. Insbesondere behandelt Paulus ausfithrlich den Begriff
des Staates so, dass er in ihm keine ausschliesslich-christliche,
wir sagen heute, keine total-christliche Angelegenheit sieht, son-
dern eine allgemein-menschliche, die jedermann angeht: jeder-
mann sei untertan der obrigkeitlichen Gewalt?). Also wire es,
vom neuen Testament aus gesehen, (inclusive Offenbarung Kap.

% Rémer 13 1—17.

LLY



13) schriftwidrig und geschichtswidrig, so zu verfahren, dass
man das christliche Prinzip umstempeln wiirde zu
einem politischen und aus dem neuen Testament die Grund-
ziijge nehmen und aufbauen wiirde zu einer total-christlichen
Staatslehre. Erst recht schriftwidrig und geschichtswidrig aber
ist das Umgekehrte, das politische Prinzip umzustem-
peln zu einem christlichen, zu einem angeblich ,positiven Chri-
stentum’’, und so von der andern Seite her einen Totalitits-
anspruch zu erheben. Vollends in dem Fall, wo gleichzeitig von
beiden Seiten her, im gigantischen Kampf um den Vorrang
der Herrschaft, solche Uebergriffe stattfinden wiirden, da
entstiinde eine Mythologisierung des politischen und des christ-
lichen Prinzips; eine Mythologisierung, vergleichbar jenen Sa-
gen von Helden und Giganten der Urzeit, die mit ihren gegen-
seitigen Kampfen um den Vorrang der Herrschaft und des Sie-
ges die Phantasie der frithesten Menschen beseelten und ihren
Glauben beherrschten.

Demgegeniiber darf man vielleicht in Niichternheit betonen, wir
danken das Wissen vom Staat der vorchristlichen Welt, den Grie-
chen und Romern. Aber nachher hat die christliche Welt aus der
Bibel und aus ihrer Ueberlieferung neue Ideale geschopft, die auch
auf das biirgerliche Leben wirksam wurden. Wir nennen die
Humanititsidee. Ihre Erzeugerin ist das Christentum.t) Doch
ist es merkwiirdig, dass das philosophische Bewusstsein im
Heidentum wenigstens vereinzelt iiber seine Schranken hinaus-
strebt, so in dem Stoiker Zeno von Kition (um 260 vor Chr.),
dessen Weissagung uns Plutarch aufbewahrt hat; sie mutet an
wie ein Anklingen an die Eine Herde und den Einen Hirten:
Zeno verkiindet namlich als letztes Ziel, ,,dass die Menschen
nicht mehr nach ,Stidten und Volkern geteilt wohnen sollen,
sondern alle sich als Volksgenossen und Mitbiirger betrachten,
als Ein Leben, und als Eine Welt.”” Wie wenig jedoch Plutarch
diesen Worten einen tieferen Sinn abgewinnen konnte, das sieht
man aus seiner Bemerkung ,was Zeno nur im Traum gesehen
habe, das habe Alexander von Macedonien in der Tat verwirk-
licht.” Ein schlagenderer Beweis kann nicht gefunden werden
dafiir, dass fiir den ringenden Humanititsgedanken des Griechen

10) Galater 3, 28 Hier ist kein Jude noch Grieche... denn ihr seid allzu-
mal Einer in Christo Jesu, und Lucas 10, 33.

558



der Erloser erst noch kommen musste. Wie anders in den ersten
christlichen Jahrhunderten! Da hat sich ein reicher Strom von
Humanitiat aus der Kirche in die Menschheit ergossen. Doch ist
hier nicht der Ort, um auch noch die oft tragische Entwicklungs-
geschichte des Menschheitsgedankens in seinem Verhiltnis zu
Kirche und Staat zu zeichnen. Wir machten uns bloss an einem
Beispiel der Vergangenheit klar, wie auch der heutige Besitz-
stand unseres offentlichen Lebens sicherlich aus zusammenwir-
kenden Teilursachen besteht. Jeder Faktor, der da im Ergebnis
mitwirkt, muss als solcher gewertet werden. Das ist nicht nur
wissenschaftliche Gerechtigkeit, sondern auch Gerechtigkeit im
hoheren Sinn, wonach der Religion ihr Heimatgut ungeschmailert
bleibt. Schmilerung oder gar Unterdriickung eines dieser Fak-
toren des offentlichen Lebens wird sich zwar voriibergehend
wohl erzwingen, aber nicht dauernd festhalten lassen, weder von-
seiten des Staates, noch vonseiten des Christentums. Machen
wir uns zum Schluss Beides klar. Wir sagen zuerst, nicht von-
seiten des Staates. Wohl ist seine grundlegende Lebensbedin-
gung die Macht, aber durchaus nicht sein ganzes Leben. Wir
konnen es deswegen zwar durchaus begreifen, dass ein ganz
ohn-michtiges Volk, dem sozusagen die Sonne aufgehért hat zu
scheinen, sich zum #ussersten Realismus der Politik, zur poli-
tischen Gleichschaltung gezwungen sieht, aus Selbsterhaltungs-
trieb, um iiberhaupt leben zu konnen. Aber dann ist dieser
Realismus nur der Unterbau, zu dem, frither oder spiter, die
Ethik der Politik hinzutreten muss, als der Oberbau, der das
Ganze zusammenklammert. Zuerst leben koénnen, gewiss, aber
dann auch, wie der Volksmund sagt, leben lassen, oder wie wir
richtiger sagen, leben fiir Gedanken und Ideale, fiir Giiter des
geistigen Lebens, welche der Staat schiitzt, so dass sie sich frei
entfalten kénnen. Dabei denken wir zuerst an das hohe Gut des
Glaubenslebens, denn dessen innere Gebundenheit an Volk und
Staat ist unvereinbar mit seinem iibernationalenr Wesen. Das
haben wir an Clemens von Alexandrien und Tertullian von
Carthago gesehen.

Indem nun das Christentum jene Gebundenheit ablehnt, wird
es bei der Abwehr sich ebenfalls der Schranke bewusst bleiben,
damit es nicht iiber das Ziel hinaus stosst, wie es die mittel-
alterliche Kirche getan hatte. Was ist das fiir eine Schranke?

559



Sie wird durch das Wesen des Christentums selber gezogen:
Jesus weicht denen aus, die ihn als irdischen Konig ausrufen
wollen.tt) Die gleiche Stellung weist er aber auch den Dienern
seines Reiches zu, im Gegensatz zu den Ordnungstrigern in den
weltlichen Reichen.'2) Und das ist die gleiche Wahrheit, die
auch Paulus und Petrus predigen. Denn so wie Paulus den Ko-
rinthern sagt, dass er nicht Herr ihres Glaubens sondern Ge-
hilfe ihrer Freude sei,’®) gerade so verbietet auch Petrus das
Herrentum und will von nichts Anderem wissen, als von Vor-
bildern der Heerde.l*) In diesem Punkt schliesst sich die apo-
stolische Gesamtpredigt eng an die Predigt durch Christus selbst
an, dessen Reich nicht von dieser Welt ist, ,,sonst wiirden meine
Diener dafiir kimpfen, dass ich den Juden nicht iiberantwortet
wiirde’’.15) Das Reich Christi ist also nur in dem speziellen
Sinn kein Reich von dieser Welt, als es seine Existenz
nicht mit Machtmitteln gegen feindliche Gewalt
aufrecht erhialt.

Méglicherweise hingt die Zukunft des Abendlandes von der
kiinftigen Ausgestaltung des Verhiltnisses zwischen Kirche und
Staat ab. In einem geistigen Religionskrieg erscheint es wich-
tig, dass die Kirche nicht nur ihren Auftrag entschlossen gel-
tend macht, sondern auch ein Bewusstsein bewahrt von jener
Schranke, welche ihr durch die neutestamentliche Gesamtpredigt
gezogen ist; diese Haltung setzt sie in Stand, als Sauerteig in
der Welt zu wirken und in Glauben und Liebe das Erlésungs-
werk Christi fortzusetzen, so lange es Gott gefillt.

11) Johannes 6, 15.

12) Matthius 20, 25—27.

13) 2, Corinther 1, 24 u, 1. Corinther 3, 5.
14) 1, Petrus 5, 3.

15) Johannes 18, 36.

560



	Das neue Testament und der Staat

